# خطبة النبي الله الله المبارك في شهر رمضان المبارك

ذكر الشيخ الصدوق بسنده عن علي بن الحسن بن علي بن فضّال، عن أبيه، عن أبيه مُوسى بن جَعفَر، عن أبيه، عن أبيه مُوسى بن جَعفَر، عن أبيه الصّادق جَعفر بن مُحمّد، عن أبيه الباقر مُحمّد بن علي، عن أبيه زين العابدين علي بن الحُسَين، عن أبيه سيّد الشهداء الحُسَين بن علي، عن أبيه سيّد الشهداء الحُسَين بن علي، عن أبيه سيّد الوصيين أمير المُؤمِنين علي بن أبي طالِب المَالِيُّ، قال:

«إِنَّ رَسُولَ الله ﴿ خَطَبنا ذَاتَ يَومَ، فَقال: أَيّها الناس، إنّه قَد أقبلَ إليكُم شَهِرُ الله بالبَركةِ وَالرحمَةِ وَالمَغفِرةِ، شَهِرٌ هُوَ عِندَ الله أَفضَلُ الشُهور، وَأَيّامُه أَفضَلُ الأيّام، وَلياليهِ أَفضَلُ الليالي، وَساعاتُه أَفضَلُ الساعات.

هُ وَ شُهِ دُعيتُم فِيهِ إلى ضِيافةِ الله، وَجُعلتُم فِيهِ مِنْ أَهلِ كَرامَة الله، وَجُعلتُم فِيهِ مَنْ أَهلِ كَرامَة الله، وَخُعلتُم فِيهِ مَقبول، وَدُعاؤُكم فَيهِ مَستَجاب، فَأسألوا الله رَبّكم بِنيّاتٍ صادِقة، وَقُلوبٍ طاهِرَة، أَنْ يُوفقكُم فِيهِ مُستَجاب، فَأسألوا الله رَبّكم بِنيّاتٍ صادِقة، وَقُلوبٍ طاهِرَة، أَنْ يُوفقكُم لِصيامهِ، وَتلاوَةِ كِتابهِ، فَإِنَّ الشَّقِي مَنْ خُرِمَ غُفرانَ الله فِي هذا الشهرِ العَظيم، وَاذكرُوا بِجوعِكُم وعَطشِهُ مَن عُره عُيومِ القِيامَةِ وَعَطشِه، وَتصدّقُوا عَلى فُقرائِكُم وَمَساكينِكُم، وَوقِّرُوا كِبارَكُم، وَارْحَموا صِغارَكم، وَصِلُوا عَلى فُقرائِكُم وَمَساكينِكُم، وَعَضُوا عمّا لا يَحلُّ النَظر إليهِ أَبصارَكُم، وَعضّوا عمّا لا يَحلُّ النَظر إليهِ أَبصارَكُم، وَعمّا لا يَحلُّ النَظر إليهِ أَبصارَكُم، وَعمّا لا يَحلُّ الناسِ يُتَحنَّن وَعمّا لا يَحلُّ الاستِماعُ إليهِ أَسماعَكُم، وَتَحننوا عَلى أَيتامِ الناسِ يُتَحنَّن عَلى أَيتامِ الناسِ يُتَحنَّن عَلى أَيتامِ الناسِ يُتحنَّن عَلى أَيتامِ الناسِ يُتحنَّن عَلى أَيتامِ الناسِ يُتحنَّن عَلى أَيتامِ الناسِ يُتَحنَّن عَلى أَيتامِ الناسِ يُتَحنَّن عَلى أَيتامِ الناسِ يُتَحنَّن عَلى أَيتامِ الله عِنْ ذُنوبِكُم، وَارْفَعوا إليهِ أَيديكُم بِالدعاءِ في عَلى أَيتامِ كُم، وَتُوبُوا إلى الله مِنْ ذُنوبِكُم، وَارْفَعوا إليهِ أَيديكُم بِالدعاءِ في

أُوقاتِ صَلَواتِكُم، فَإِنَّها أَفضَلُ الساعاتِ، يَنظرُ الله عَـزٌ وَجلٌ فِيها بِالرَحْمَة إِلى عِبادِهِ، يُجِيبُهُم إِذا ناجوه،

وَيُلبيهِم إِذا نادوه، وَيُعطِيهِم إذا سَألوه، وَيَستَجيبُ لَهُم إِذا دَعوه.

أَيّها الناس، إِنَّ أَنفُسَكُم مَرهُونَة بأَعمالِكم، فَفكوها باستِغْفارِكُم، وَظُهورُكم ثَقيلَةٌ مِن أَوْزارِكُم، فَخَففوا عَنها بِطولِ سجُودِكُم، وَاعلَموا أَنَّ الله تَعالى ذِكْرُه أَقسَمَ بِعِزَّتهِ أَنْ لا يُعذِّبَ المُصَلينَ وَالساجِدينَ، وَأَنْ لا يُروِعَهُم بِالنارِ يَومَ يَقومُ الناسُ لِربِّ العالَمِين.

أَيّها الناس، مَنْ فَطَّرَ مِنكُم صائِماً مُؤمِناً فِي هذا الشَّهْر، كانَ لهُ بِذلكَ عِندَ اللهِ عِندُ اللهِ عَندُ اللهِ عِندُ اللهِ عَندُ اللهُ عَندُ اللهِ عَندُ اللهُ عَندُ اللهِ عَندُ اللهِ عَندُ اللهُ عَندُ اللهُ عَندُ اللهُ عَندُ اللهِ اللهِ عَندُ اللهِ عَندُ اللهِ عَندُ اللهِ عَندُ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ اللهِ عَندُ اللهِ عَلا عَلمُ عَلا عَلمُ عَلمُ اللهِ عَندُ اللهِ عَلمُ عَلمُ الللهِ عَلمُ الل

فَقِيل: يا رَسولَ الله، وَلَيسَ كُلُّنا يَقدِرُ عَلى ذلِك. فَقال ﷺ: اتَّقُوا النارَ وَلَو بِشرَبةٍ مِنْ ماء.

أيّها الناس، مَنْ حَسن مِنكُم فِي هذا الشهرِ خُلُقَهُ، كانَ لَهُ جَوازٌ عَلى الصراط يَومَ تَرِّلُ فِيهِ الأقدام، وَمَن خَفَّفَ فِي هذا الشهرِ عمّا مَلَكَتْ يَمينه خَفَّف اللهُ عَليهِ حِسابَهُ، وَمَن كَفَّ فِيه شَرَّهُ كَفَّ اللهُ عَنهُ غَضَبهُ يَومَ يَلقاه، وَمَن خَفَّف اللهُ عَنهُ غَضَبهُ يَومَ يَلقاه، وَمَن أَكرَمَ فِيهِ يَتِيماً أَكرَمَهُ اللهُ يومَ يَلقاه، وَمَن وَصَلَ فِيهِ رَحِمَهُ وَصَله اللهُ بِرَحمَتِه أَكرَمَ فِيهِ رَحِمَهُ قَطَع اللهُ عَنه رَحْمَتهُ يَومَ يَلقاه، وَمَن تَطوّع فيهِ يَومَ يَلقاه، وَمَن تَطوّع فيهِ بِصَلاةٍ كَتبَ اللهُ لهُ بَراءَةً مِنَ النارِ، وَمَن أَدّى فِيهِ فَرْضاً كانَ لَهُ ثَوابُ مَنْ أَدّى بِيصَلاةٍ كَتبَ اللهُ لهُ بَراءَةً مِنَ النارِ، وَمَن أَدّى فِيهِ فَرْضاً كانَ لَهُ ثَوابُ مَنْ أَدّى مِينَ فَريضَةً فِيما سِواه مِنَ الشُّهورِ، وَمَن أَكثَرَ فِيهِ مِنَ الصَّلاةِ عَليَّ ثَقَّلَ اللهُ مِيزانَهُ يَومَ تَخِفُّ المَوازِين، وَمَن تَلا فيهِ آيةً مِنَ القُرآنِ كانَ لهُ مِثل أَجرِ مَنْ خَتَمَ القُرآن فِي غَيرِهِ مِنَ الشُّهورِ.

أيها الناس، إِنَّ أَبوابَ الجِنانِ فِي هذا الشَّهرِ مُفَتَّحةٌ، فَاسلَّلوا رَبَّكُم أَنْ لا يَغلِقَها عَليكُم، وَأَبوابُ النِيرانِ مُغَلَّقةٌ، فَاسلَّلوا رَبَّكُم أَن لا يَفْتَحَها عَليكُم، وَالشَّياطِينُ مَغلُولَةٌ فَاساًلوا رَبَّكُم أَنْ لا يُسَلَطِها عَلَيكُم.

قالَ أَميرُ المُؤمِنينَ عليسلا: فَقُمتُ فَقُلتُ: يا رَسُولَ الله، ما أَفضَلُ الأعمالِ فِي هذا الشَّهرِ الوَرَعُ عَن فِي هذا الشَّهرِ الوَرَعُ عَن فِي هذا الشَّهرِ الوَرَعُ عَن مَحارِمِ اللهُ عَزَّ وَجلّ، ثُمَّ بَكى، فَقُلتُ: يا رَسُولَ الله، ما يُبكِيكَ؟ فَقال: يا عَلِيّ، أَبكِي لِمَا يُستَحلُّ مِنكَ فِي هذا الشَّهرِ.. كأني بِكَ وَأَنتَ تُصَلّي لِرَبِّكَ، وَقَد أَبكِي لِمَا يُستَحلُّ مِنكَ فِي هذا الشَّهرِ.. كأني بِكَ وَأَنتَ تُصَلّي لِرَبِّكَ، وَقَد انْبَعثَ أَشْقى الأوّلينَ وَالآخِرينَ، شَقيقُ عاقِرِ ناقَةٍ ثَمُود، فَضَرَبَك ضَربَةً عَلى قَرْنِكَ فَخَضَّبَ مِنها لِحيتَكَ.

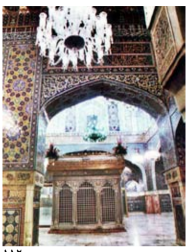
قَـالَ أَميـرُ المُؤمِنيـنَ عَلَيْكُمْ: فَقُلتُ: يا رَسُـولَ الله، وَذَلِكَ فِي سَـلامَةِ مِنْ دِيني؟ فَقال: فِي سَلامِةٍ مِنْ دِينِكَ.

ثُمَّ قَالَ ﴿ يَا عَلِيّ، مَنْ قَتلَكَ فَقَدْ قَتلنِي، وَمَنْ أَبْعضَكَ فَقدْ أَبغَضَنِي، وَمَنْ أَبْعضَكَ فَقدْ أَبغَضَنِي، وَمَنْ سَبَّكَ فَقدْ سَبَّنِي، لأَنَّكَ مِنْ كَنفسِي، رُوحُكُ مِن رُوحِي، وَطينَتُكَ مِنْ طِينَتِي، إِنَّ اللهَ تَبارَكَ وَتَعالى خَلَقنِي وَإِيّاكَ، وَاصْطَفانِي وَإِيّاكَ، فَاخْتارَنِي لِلنَّبُوةِ، وَاخْتارَكَ لِلإمامَةِ، فَمَنْ أَنكَرَ إِمامَتَكَ فَقدْ أَنكَرَ نُبُوَّتِي.

يا عَلِيّ أَنتَ وَصِيّى، وَأَبو وِلْدِي، وَزَوجُ ابْنَتِي، وَخَلَيْفَتِي عَلَى أُمَّتِي فِي حَياتِي وَبَعدَ مَمَاتِي، أَمْرُكَ أَمْرِي، وَنَهْيُكَ نَهْيِي، أُقسِمُ بِالنَّذِي بَعَثنِي بِالنَّبوةِ وَجَعلَنِي خَيْرَ البَرِّيةِ، أَنَّكَ لَحُجَّةُ اللهِ عَلى خَلقِهِ، وَأَمينُهُ عَلى سِرِّهِ وَخَلِيفَتُهُ عَلَى عِبادِهِ.

## ينابيع

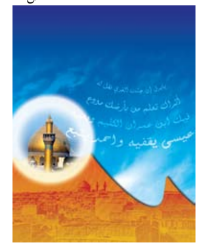
### مُحتوياتُ العَدَد



ص ۱۱۲



ص ۱۸



ص ۹٦

| كلمة العدد ٨                                                |
|-------------------------------------------------------------|
| ملف العدد                                                   |
| مقتبسات موجزة من مشروع علمي <sup>ري)</sup> والمزايا الفريدة |
| د. فاضل منجي شكر                                            |
| مزار علي بن أبي طالب في أفغانستان (مزار شريف)               |
| حيدر شاكر                                                   |
| مشهد مرد" الشمس للإمام علي بن أبي طالب <sup>(ع)</sup>       |
| خليل إبراهيم المشايخي                                       |
| قصيدة: إليك يشد العارفون رحالهم                             |
| المهندس عبد الرزاق عبود الأسدي                              |
| المكتبة الحيدرية تعود من جديد                               |
| السيد هاشم الميلاني الحسيني                                 |
| قرآنيــات                                                   |
| أساليب التوكيد في النص القرآني                              |
| د. زهير غازي زاهد ۳۸                                        |
| الحال في التعبير القرآني                                    |
| سيروان عبد الزهرة الجنابي                                   |
| قضايا معاصرة                                                |
| جدلية الإعلام العربي وواقع المشهد العراقي                   |
| أحمد محمد هاشم                                              |
| آمن الرسول                                                  |
| أهل البيت <sup>(ع)</sup> في الكتاب العزيز الحلقة:٢          |
| السيد عبد الستار الجابري                                    |
| استطلاع المجلة                                              |
| مرقد الشهيد رُشَيد الهُ َجري                                |
| حيدر الجد                                                   |
| طروحات عامّة                                                |
| مفاهيم متحجرة                                               |
| ضياء بهاء محمود                                             |
| نسبة التوراة للنبي موسى <sup>ع)</sup>                       |
| نصير الكعبي                                                 |

|      | في رحاب الفقه                                         |
|------|-------------------------------------------------------|
|      | أجوبة استفتاءات مطابقة لفتاوى                         |
| ۹۰   | سماحة السيد الحكيم (مد" ظله)                          |
|      | واحة الأدب                                            |
|      | -<br>عينية ابن أبى الحديد المعتزلي                    |
| ۹٦   | د. حسن الخاقاني                                       |
|      | إضاءات السيرة                                         |
|      | دور وأسلوب الإمام الصادق <sup>(ع)</sup> في نشر العلوم |
| ١٠٦  | سعد حاتم مرزه                                         |
|      | قصيدة: حسن السبط شق" من إحساني                        |
| 111  | السيد مرتضى السندي                                    |
|      | وقفة مع تاريخ الإمام علي بن موسى الرضا <sup>ر)</sup>  |
| 117  | علي سعد النجفي                                        |
|      | للفضيلة نجومها                                        |
| زوية | الشيخ المظفّر وجهوده في تطوير المناهج الحوز           |
| ١٢٤  | حسين جهاد الحساني                                     |
|      | السيد جواد شبرٌ من أقطاب المنبر الحسيني               |
| ١٣٠  | فضيلة الخطيب الشيخ شاكر القرشي                        |
|      | في النفس والمجتمع                                     |
|      | الدين وتنظيم الحياة الأسرية الحلقة:٢                  |
| ١٣٦  | هاشم حسين ناصر المحنك                                 |
|      |                                                       |
|      | بحر النجف والأراء الجيولوجية عنه                      |
| ٦٤   | د. عبد الزهرة العباسي                                 |
|      | الدعاء في شهر الدعاء الحلقة: ١                        |
| 114  | أ. د. الشيخ صاحب محمدحسين نصّار                       |
|      | لقاء مع الرادود الحسيني الملا جليل الكربلائي          |
| ١٤٠  | أحمــد الكعبي الطوير جــاوي                           |
|      |                                                       |
| 128  | نتائج مسابقة العدد (٦)                                |
| 120  | مسابقة العدد                                          |



ص ۱۳۰



ص١٠٦



ص ۸٦

## نظرةٌ موضوعيّة..

### بيني لِللهُ الرَّمْزِ الرَّحْزِ الرَّحْزِ الرَّحْزِ الرَّحْزِ

بعد الانحراف التاريخي الذي منيت به الأمة منذ فجرها المنير بدأت الحوادث المختلفة تمر عليها في خلال مسيرتها التاريخية، حتى كادت أن تجتمع المتناقضات، مداً وجزراً، وانفراجاً وضيقاً، وجوراً وانفتاحاً. ولم نجد من خلال التبع واستقراء الحوادث التاريخية قاسماً مشتركاً بين تلك الفترات الخانقة منها من خلالها فترات الضغط والانفتاح إلا قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللهُ لاَ يُغَيِّرُ مُ مَا بِقَو مُ حَتَّى يُغَيِّرُ والله مَا بأنفسهم ﴿ وإن لم يغيرواً حدم الاستقرار في العملي - تبقى المفارقات وعدم الاستقرار في معظم فتراتها.

لكن. قد يتخلل تلك فترات هدوء وتغيير في الواقع السياسي العام مما يعطي ضوء انفراج وانفتاح، ولم يقتصر الحال المذكور على أمة من الأمم، وإنما هو طبيعة ترجع إلى تقدير الله تعالى في الكون، الراجع إلى أن السلوك المنحرف يؤدي إلى وضع سلبي ينعكس على الأمة أو على الفرد كل بحسبه.

إن الحوادث التاريخية التي مر ت عبر القرون الماضية وما جرته من المآسي إلى وقتنا الحاضر يعطي مؤشراً واضحاً على عدم إمكان الركون إلى ما تمر به الأمة من فترات الانفتاح والانفراج مادام الخطأ العام في سير الأمة باقياً، بل لابد من الجزم بأن الحالة المذكورة غير باقية ولابد من انتهائها ورجوع الجور والاضطهاد بشكل من الأشكال حيث

إن عامل الانحراف في المسيرة واحد في جميع الأدوار، وفي جميع العصور، من دون فرق بين دور وآخر، أو عصر دون عصر، ومع ذلك نرى كثيراً من أبناء العصر يحاول اعتبار الفترة المشار إليها من الفترات المثالية التي لم تمر خلال القرون الماضية، وما هو إلا من سذاجة الفكر، وعدم النظرة الدقيقة للأمور.

ويرجع هذا التصور الساذج إلى ما عليه الإنسان في طبيعة تكوينه من النسيان والغفلة، وعدم مقايسة الأمور بشكل منضبط، ومن التأثر ببهرجة الشعارات الخلابة والنظرة غير الموضوعية إلى الحاضر، مع انسجامه النفسي بما تمليه عليه الظروف الحالية.

لكن لو رجعـت قليلاً في تاريخنا المعاصر - فضلاً عن التاريخ القديم وما بدأت به الأمة في مسيرتها منذ الفجر الأُول، ومنذ أن مسك زمام الأمور من ليس أهلاً لها ـ لوجدنا عين هذه الفترة من دون فرق من حيث المضمون وإن كانت بشعارات مختلفة ومع ذلك انعكس الأمر فيما بعد وعانت الأمة منه الأمر "ين، حتى بلغ الحال بهم إلى التمني بزواله والرجوع إلى العهد الماضي.. وهذا راجع في الحقيقة إلى ما ذكرنا من أنه لابد من المقايسة الصحيحة، ومعرفة إيديولوجية البشر، ولا معنى للتفاؤل غير المسؤول وغير المعتمد على أسس منطقية، فيوجب ترجيح الفترة المعنية على غيرها من الفترات، ويعتبرها لا شبيه لها، مع أن النفوس واحدة، والشهوات متحدة، وحبّ التسلط على الآخرين طبيعة مجبول عليها البشر، وحب الملك والسلطان وحب الجاه المترتب عليهما

آفة من آفات البشر التي امتحن بها.. وهكذا الكثير من الأسباب التي تؤدي إلى قلب الأمور سلباً في الواقع الخارجي مما يؤدي إلى التدهور السلطوي وفرض دكتاتورية جديدة، ولو على أسس مختلفة عن الأسس السابقة وبشكل آخر، فإن اختلاف الألوان لا يؤدي واقع الأمة بشكلها العام، فإن المتسلطين عليها يتحدون في دكتاتورية واحدة ويختلفون في لونها، فتارة تمنع الفئات القليلة من مزاولة أبسط الحقوق الشرعية الدينية ولو كانت على الأنظمة، كما نرى شيعتنا في بعض البلدان حساب مبدأ الحريات الدينية التي تقرها أغلب العربية، أو غير ذلك ولا مجال للدخول في العربية، أو غير ذلك ولا مجال للدخول في

فلابد ـ حينئذ \_ من عدم الانجرار في هاوية التفاؤل واعتبار الفترة المشار إليها فترة مثالية وفرصة لا مثيل لها على مر العصور الماضية، بل الأمر على خلاف ذلك تماماً، فالفترة شبيهة بفترات كثيرة مر "تعلى الأمة، والقوم أبناء القوم. نعم مع ذلك كله لابد من بيان أمرين نوضح مقصو دنا فيهما:

الأول: أنا ذكرنا إمكان حدوث فترات انفتاح وانفراج لدى الأمة نتيجة التجاذبات السياسية والخارجية، وبعض الصراعات الفئوية، وغير ذلك.. فلابد من العمل الجاد خلال الانفتاح، وتأكيد القيم الدينية، واغتنام الفرصة بشكل مثمر وعلى جميع الأصعدة، الدينية منها، والاجتماعية والتربوية، فلا نعني بالمتقدم المذكور أن يقف الإنسان مكتوف الأيدي ينتظر تغير الأحوال والرجوع إلى الوراء، وإن كانت الأمور بحسب المنظور الطبيعي لابد من رجوعها كذلك، لأن أسس

الانحراف لم تتغير بعد.

فلابد حينئذ من التركيز على المبادئ العامة كالشعائر الحسينية مثلاً، لما لها من التأثير الإيجابي على النفوس، حيث إن فترة الانفتاح المشار إليها تتحول العشائر الحسينية فيها إلى تظاهرات مليونية، كما لابد من التركيز أيضاً على نشر العلوم الدينية والثقافية بشكل عام في أوساط المجتمعات، وفي مختلف الميادين الاجتماعية وهكذا.. كما لابد من إيجاد أكبر عدد ممكن من المؤسسات والبنى الثقافية الباحثة في مختلف العلوم الإسلامية والإنسانية لتصبح حالة من الواقع المفروض حتى يصعب لتصبح حالة من الواقع المفروض حتى يصعب إلى الوراء.. وهكذا.

الثاني: أنا لا نعني عدم وجود أفراد نذروا أفسهم لخدمة المذهب وأبنائه خلال هذه الفترات التي تمر في زمان الانفتاح، بل إن ذلك أمر لابد من الاعتراف به وفي جميع الأدوار، فإن أسس التغيير لابد من أن تعتمد على هذه النفوس، فنجد في خلال ذلك أناس يسهرون الليالي ويتعرضون للمخاطر البدنية وغيرها من أجل سلامة المبادئ، والحصول على أكبر قدر ممكن من الحقوق الضائعة، وفرض الكثير منه من أجل سلامة المستقبل فرض الكثير منه من أجل سلامة المستقبل القريب أو البعيد، حسب قدراتهم وطاقاتهم في تحصيل ذلك.

ونسأل الله تعالى لهم التوفيق والتسديد وأن يكلل جهودهم بالنجاح والفلاح، وأن يعوضهم بأفضل العوض عما بذلوه إنه ولي المؤمنين. كما نسأل الله سبحانه وتعالى أن يعين المؤمنين فهو وليهم ومنه نستمد العون والتوفيق

المشرف العام







### مقتبسات موجزة من مشروع:

# على والمزايا الفريدة

#### • د. فاضل منجی شکر



طلاقهم للحق.

وفي زحام ذلك السفر الخالد والملاحم العظيمة التي سطرها أصحاب الفكر والقلم العظام تأتي محاولتنا المتواضعة لتطرق باباً ربما نحن بحاجة إليه وحقيقة لابد من تناولها تختص بإبراز - المزايا الفريدة - التي اختص بها الإمام الني دون غيره من الناس طبعت

[بنابع] كثيرون هم الذين كتبوا عن الإمام أمير المؤمنين السلام... والمتأملون في شخصه علاسه أكثر. والكل حيرى إذ يُقرون بعجزهم عن إيفاء الرجل حقه بعد إذ انقسم الناس فيه إلى ملل ونحل... لكن خزين معارفهم يدفع بصر شتى من نسيج فكرهم للظهور على سطح الحدث الذي تمتلئ فيه الدنيا في كل زمان ومكان. إنهم بين أمرين، بين طيِّ أوراقهم والركون إلى زوايا الصمت والانصراف نحو تناول شخوص آخرين هم أقرب إلى قدراتهم منالاً بعد أن يبتعدوا عن شخص الإمام والإمامة والتفاعل مع كنهها وبين إطلاق الصفات لكوامن قدراتهم واسترسال أقلامهم مستميحين الإمام عذراً فيما هم به مقصرون، ولا عجب بعد أن عجز الجميع عن نيل المراد قبلهم. ولعل عذرهم حبهم لذلك الإمام العظيم أو إعجابهم به على أقل تقدير عند بعض الفرق والشخوص حيث الذات المنصفة تجبر صاحبها على الإقرار بالحق في نهاية الطريق... الحقيقة التي فرضت نفسها حتى على ألَّد أعدائه عالِسِّلا ... ذلك عمرو بن العاص وحتى معاوية بن أبي سفيان نفسه برغم





شخصيته المميزة عبر كل تلك القرون. صحيح أن مزاياه عليه مشهورة للجميع لكن فرزها وإبرازها ككل مترابط يرسم صورة شخصية الإمام المتكاملة فيما هو ظاهر منها على الأقل، سوف يعين الأكثرية على الإلمام بالحد الأدنى الواجب استيعابه في هذه الشخصية الفريدة من نوعها بين الجنس البشري.

كان السلام قد اجتمعت فيه المزايا حتى ازدحمت وتكثفت فيه الخواص حتى استحال على الناس إدراك حقيقتها... فتفرقوا فيه ثلاث شيع. منها (الغال) ممن تُلمت عنده بصيرة الإيمان و(القال) الذي أعمته روح الحسد والجهل... وقد هلكا بنص قول النبي عيالية و(المنصفون) ممن كانوا أمة وسطاً بين الثلاث. أولئك الذي عرفوا طريقهم إلى ربهم فآمنوا بنبيه والإمام. وإن كان سبحانه قد اختار نبيه و دل على نبوته بإعجاز القرآن فقد دلّ على من اختاره إماماً بالنص والحجة والبيان فكان علىٌ من اختير دون سواه من ذرية إبراهيم علاله ممن توفر فيه حصراً شرط العدالة المتكاملة بين خلق الله عزت أسماؤه بموجب عهد إلهي سابق وإنفاذاً لوعده(١) تعالى فكان السِّلام مصداق الآية الكريمة: (...إني جاعل للناس إماماً، قال ومن ذريتي، قال لا ينال عهدى الظالمين)(٢). إذ كانت تلك محورية (المزايا الفريدة) التي اختص بها على السلام دون سواه من السابقين واللاحقين. فحق للناس مثلما حق عليهم أن يأخذوا بتلك المزايا تفكراً وبحثاً وحواراً ولئن لم يبلغ القلم مداه فذاك أمر قد سهله علينا ابن عباس إذ قال: (إن علمي بالنسبة لعلم ابن عمى على علي السلام كنسبة قطرة في بحر...) ومن أجل خدمة الحق والحقيقة سنتناول باقتضاب مُجهد ذلك

السفر الخالد الذي تركه لناعليه فأحارنا به والله المستعان. حيث:

- كانت الولادة في بيت الله العتيق. حدثت مرة واحدة في التاريخ لم تتكرر.

- وكان الله كذلك الوحيد الذي بدأت حياته وانتهت في بيوت الله بعد أن تلقى ضربة الكفر والغدر وهو يصلي في المحراب على يد ابن ملجم.

- علي الله كان أول من حمل هذا الاسم وكان النبي في هو من سماه دون والديه فكان الحمد به والعلو به وبعلي الله. علو على العبودية والجهل والقيم البالية. حمل الله أسماء كثيرة لكن هذا الاسم هو الذي علا كل الأسماء فوسم به.

- وباستشاء النبوة فقد كان الوحيد عند ولادته وما قبلها من ولد على الفطرة... فكان الذي كرم الله وجهه إذ لم يسجد لصنم قط ولم يشرك بربه أحداً وخلت كل حياته من لحظة شك واحدة. كان اليقين مولوداً مع علي مع ضميره وقلبه وعقله وكل حاسة فيه. لم يكن له قرين بعد النبوة... فكان علية القوم ابتداءً... إذ كان الأول بعد النبي أله من الذين أذهب الله عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً. وكان أول من صلى خلف النبي وحيداً لم يشاركه بهذا أحد. قبل التبشير.

وكان أول من رأى النبي التعبد في غار حراء والوحيد الذي سمع مع النبي الصوت الوحي. وأول من قرأ كتاباً ينزل من السماء. وحيداً بات في فراش النبي والوحيد الذي أدى هذه المسؤولية على مد التاريخ والوحيد الذي ألقى النبي على عليه رداءه حتى ظنت قريش أنه هو (محمد) ذلك المستلقي. لكن الإمام نجا مع كل ذلك إذ لم تنتبه قريش لقتله لتثكل عدوها (محمداً) ابن عمه أو تشفياً من ذلك الفدائي البطل المتحدى

### من جوف الكعبة







لجبروتهم.
وحمل الأمانات
في اليوم التالي
ليسلمها لأهلها...
وليس هناك من
ينفي أو يؤدي أو
يبلغ عن النبي ألي غيره، كما سيأتي
بيان ذلك بعد
سطور. وهذا أمر

تأمل. فالصادق الأمين لابد أن يأمن على أمانة من ائتمنه... فماذا لو قُتل على علي اللها؟ ١ هل كان عَيِّلًا واثقاً من نجاة على علي السلا ؟ أمر لا يستبعد أن قد بلِّغ به الرسول عَيْلَة وعندها ستكون الأمانة مصونة وإيصالها مضمون. هـذا أمـر لا يحتاج إلـي عناء بحـث. لكن ما يستوقفنا هو موقف على عليه نفسه. فالمؤكد أن النبي عَيِّيًّا: سوفٌ لن يُنبأ علياً بشيء. وسنرى: قال له الله ألله ألا تخشى القتل يا على... قال السلام: أو تنجو أنت يا رسول الله. قَـالْ عَيْلًا: نعم. قال عليه اذن فلا أبالي. على لا يبالى بالموت وهو مستعد له تماماً. لكن من يؤدى الأمانات بعدك يا أمير المؤمنين؟. لابد أن بصيرة الأعيان عنده عليه قد طمأنته بأن الله مُنجيه كي يكمل المهمة. ولكن يحق لنا أن نتساءل عن كنه ذلك القلب الصابر المطمئن في مو اجهة سيو ف الجبابرة دون وجل أو خوف بل وعن تلك الثقة الغالبة فى نفسه وفى قدرته على منازلة أولئك العتاة المتجمعين من كل القبائل.

قلب عامر بالإيمان مطمئن لقضاء الرحمن؛ وتلك صفة كذلك لم تتوفر لغيره... فهو لم يسأل عن مصيره بل قال الله إذن فلا أبالى... ولم يقل أريد ما يطمئن به قلبى.

تلك منحة الله لا يحق لأحد مناقشتها... فذلك هو على وهكذا كان إيمانه.

ـ وحانت بعد ذاك لحظة الهجرة للحاق بالنبي عيلة وأصحابه وكان فيها وحيدا أيضا يقود حرم النبي عَيال والأصحاب... قطع عباب الصحراء جاهداً حتى أطلّ الحبيب على حبيبه. ـ وفي ساعة عقد مؤتم الإندار (وأنذر عشيرتك الأقربين...) كان قد حطم بصوته ذلك السكون المخيم على جو الحضور حين صمت الجميع عن إجابة نداء النبي عَيْلًا... قد سبقه صوت نشاز صوت الباطل عدو التوحيد - أبى لهب - فجاء الصوت العاتب على لسان من سيكون وحده (الأخ والوصى والوزير والخليفة) لنبى الرحمة عَيَّا إِنا يا رسول الله أؤوزارك على أمرك... ولا يحزنك عنت القوم. أنا حرب على من حاربك منهم وسلم على من سالمك...) فمرحى لصوت الإيمان المجلجل في يوم الفصل، يوم الإنذار... الفيصل... بين الأيام.

على على السلام... أخو رسول الله عَلَيْهُ فآية أخوة تلك التي أرادها النبي عَيَّلًا ... فالجميع أخوة النبي... لا جدال... لكن كينونة أخوة على للنبي عَيِّلًا تبدو من النوع الخاص. هي أخوة العقيدة والمهمة المصممة أصلا في السماء. وما حصل على الأرض فلم يكن إجراءً تقليدياً بكل المقاييس. النبي ﷺ طلب أخاً دون شرط المعمر من بين شخوص كان بينهم الشيخ والفتى والكهل في مؤتمر (الإندار) والذي تورِّج أَخاً للنبي عَلَيْهُ كان أصغرهم سناً! ( وفي لحظة المؤاخاة بين المهاجرين والأنصار اختار كل صاحب (أخاً). أما على الحاضر فلم يطلبه أحد!! ظل وحيداً في حالة تدعو للعجب بعد إذ اكتمل عدد الأنصار بعدد المهاجرين وفَضُل على السلام كي يدعوه أخوه الرسول المُثَلَّةُ

# /b ax



ليؤاخيه... إنه سر من أسرار الرسالة وددنا التأمل فيه قليلاً...

- قال سعد بن أبي وقاص في مجلس معاوية: (ثلاث كن لعلي لو حظيت بواحدة لكانت عندي خير الدنيا وما فيها...). قال: ما هي يا سعد؟ قال: (زوج البتول وأبو الحسنين وفارس يوم الأحزاب). لكن الأمر في غاية الوضوح لا يقبل الأمنيات يا سعد؛

فزاوج علي من فاطمة كان زواج الكفيء للكفيء ... وكأنهما خلقا لبعضهما حصراً. ومنهما ستثمر (الشجرة الطيبة) وستولد (ذرية بعضها من بعض). طاهرة مطهرة من نسل إبراهيم عليه لتتوالى فيما بعد سلسلة الإمامة والعهد... ألم نر جميعاً أن الإمامة لم تعقد في أولاد علي عليه من غير البتول فاطمة الهيها...

وأما يوم الخندق فالحق كان في مراد من أراد. لم يرد أي منكم سوى (علي) الذي انفرد للتصدي فاستحق ما قال النبي الله فيه من أقوال وأدعية:

(اللهم لا تذرني فرداً وأنت خير الوارثين...). (اللهم قد برز الإيمان كله إلى الشرك كله...). (ضربه علي لعمرو بن ود يوم الخندق تعادل عبادة الثقلين...).

نالها علي الله إذن بجدارة واستحقاق وعلى لسان من لا ينطق عن الهوى.

- كان على على من خلف النبي على على المدينة عند خروج النبي في غزوة تبوك فتلك كانت الغزوة الوحيدة التي غاب عنها الإمام عليه بأمر النبي أله . وعندما استفزه القوم إذ قالوا... ويا عجباً لما قالوا... فكأنهم لم يشهدوا علياً عليه يتقدم الصفوف كل مرة بل وكان المتصدي الوحيد في معظمها... في أحد والخندق وحنين... قالوا: أن النبي قله قد خشي على زوج ابنته إذ تركه على

المدينة. سمع علي الله فشد الرحال تاركاً المدينة حتى لحق بالنبي في فأخبره بالأمر... قال في عندها (أما رضيت يا علي أن تكون مني بمنزلة هارون من موسى إلا أنه لا نبي بعدي...) قال الله فأرجعه من حيث أتى... عاد علي بعد أن أضاف للناس علماً جديداً. فترك النبي في لعلي الله في المدينة إذن كترك موسى لهارون في قومه... وكذا كانت المنزلة بينهما فيما خلا النبوة. ولعمري كأني بالقوم قد ندموا على ما هزل من قولهم قبل أن يبهتوا بالمزيد من البيان بحق علي الله في علي علي الله وحده بالجائزة التي يستحق.

وعند نزول سورة (براءة) كان النبي على قد دعا علياً الله المحاق بأبي بكر، أمير الحج عامها وأمره أن يبلغ الناس بما أنزل عليه الكلمية الكالم الكلمية الكالم المحالف المحالف الأمر دون استفهام واعتراض... ولكن لم لا يكون أبو بكر هو المبلغ يا رسول الله؟ قال الله الكلمية عني إلا رجل من أهل بيتي...). تلك من أهم المزايا التي تُخفظ لعلى، حرية بالفهم.

وفي (أحد) ولّى الناس الأدبار إلا علي الناس الأدبار إلا علي الناس. وإذ كاد سيف الشرك أن يطيح برقبة النبي على غضب على حيث وجد عليا النبي النبي النبي المعامه. قال الله الله المنه المعاملة المعلم دون استثناء... أجاب علي النه بما يشفي الغليل: (أكفر بعد إيمان يا رسول الله؟) إجابة فريدة... لعلي النبي النبي الذن فكف عني هذه العصابة... (لا سيف إلا ذن فكف عني هذه العصابة... (لا سيف إلا علي). شهادة خصت عليا على النبي الله على الله على النبي الله على الله على

- وجاء يوم (الخندق) وما أدراك ما يوم







الخندق وما جرى فيه. معركة كانت قريش مزهوة بغار النسبي النصر (النسبي) أحد وكان الزهو مشفوعاً بغطرسة القبائل التي القبائل التي القبائل التي المدة المرة يقابله شعور المسلمين

بالإحباط يزيد من عمق أثره ذلك الحصار الرهيب الذي أحاط بالمدينة. خرق الخندق من أحد أعتى جبابرة قريش إن لم يكن أعتاهم على لسان النبي الله ويقف عمرو بن و د مرتجزاً بعد أن كرر النداء لمبارزته:

وقفت إذ جبن المشجع

موقف البطل المناجز

إني كذلك... لـــم أزل

متسرعاً نحو الهزائز

إن السماحة والشجاعة في

الفتى حير الغرائر ويتقدم علي الشهر بخطى المؤمن الواثق وبكبرياء تشوش بصر الناظر. ويتحدى البطل الهمام جباراً متغطرساً رهيباً. إنه البطل الهمام جباراً متغطرساً رهيباً. إنه طالب. كان قلب النبي معلقاً بعلي السلام طالب. كان قلب النبي معلقاً بعلي السلام لا تذرني فرداً وأنت خير الوارثين). ذلك كان دعاء فيداً وأنت خير الآخرين... إذ ليس فيهم أبيه إبراهيم السلام وأنت خير الوارثين). أي بعد علي السلام وأنت خير الوارثين). أي بعد علي السلام وأنت خير الوارثين). أي ارث يا رسول الله ١٤ وإنك ميت وإنهم ميتون)... إن الما علي السلام للناس: إن علياً السلام الناس وورث

قطع علي الله على عمرو نشوة غروره إذ أجابه:

#### لا تعجلن فقد أتساك

مجيب صوتك غير عاجز ذو نيــــة... وبصـــــيرة والصدق منجى كل فائز

والصدق منجي كل قائر إنـــي لأرجــو أن أقيــم

عليك نائحة الجنائز

من ضربة نجلاء يبقى

ذكرها عند الهزائر قُتل الشرك كله... وانتصر الإيمان كله وحسم الأمر... والحمد لله على إنجازه وعده.

- وفي (خيبر) حصلت المعجزة التي لم يُطق استيعابها البعض ممن اهتزت عقيدتهم فأخرجتهم عن جادة الصواب. بدأت عندها ولادة الفريق (الغال) ورحم الله العمري القائل: يا قالع الباب التي عن هزه

### عجزت أكـفٌ أربعون وأربع

وتضعفي السماء كرامة جديدة على علي علي التضيف لسفره الخالد كذلك صورة لا تنسى.

وعلني أشارك أولئك الدي فاضت مشاعرهم من أهل الإيمان بحب علي الته ... لا قول بعد أن أرانا الله في كل منازلة ملحمة جديدة لها مذاق خاص ومتعة فريدة: في كل نازلة يزف لنا هول الزلازل

فيحار عقل القائلين لأيهم كبرى المنازل أخوان (إنٌ) كأنهن لنفس قائل والفاعل المقدام من لا تزدريه فعال فاعل





### فعقيدة التوحيد غايته ورضا خليل

وبناء حق ضاع يحكم فيه عادل

سلام عليك يا أمير المؤمنين حيث أجدت... وحمداً لك يا رب على ما هديت...

- على عللسلام... والحق:

موضوعة لطالما أثارت فضول المفكرين والباحثين عبر التاريخ. والحق أن تلك علاقة لم نجد لها مثيلاً عند سواه. رواية وردتنا ستفكك اللغز المحير. بعد نزول الآية الكريمة: (وما محمد إلا رسول قد خلت من قبله الرسل، أفإن مات أو قتل انقلبتم على أعقابكم ومن ينقلب على عقبيه فلن يضر الله شيئاً، وسيجزى الله الشاكرين(٣).

قال علي الله من بين الحاضرين (والله لن ننقلب على أعقابنا بعد إذ هدانا الله ولئن مات أو قتل لأقاتلن على ما قاتل عليه حتى أموت...). هذا قول يقال عنه الكثير إذ يحمل بين طياته أمراً كثيرة.

القَسَم فيه واضح الدلالة بما يعكس الإصرار والثبات على المنهج والمبدأ.

أما (لن ننقلب...) فربما يكون الله قد تحدث عن الجماعة التي يعرف ثباتها جيداً

فهو لن يكون الوحيد الذي لن ينقلب أو ربما قصد السلام أنه ينبغى الا لا ننقلب إن كنا مهتدين. أما عن القتال فنراه عليسلا يتحدث عن نفسـه فقط (لأقاتلن...) في إشارة ربما توحي لنا بأن قرار القتال ومسؤوليته ستكون مرهونة بالمقاتل وتقع ضمن إرادته إذ لا يمكن في العقيدة الإسلامية الحقة أن تملي عليـه دون رضى من نفسـه. و لا أميل كثيراً إلى أن المقصود هو قتاله السلام على تأويله كما قاتل النبي الله على تنزيله. والثبات على حمده بمن اختياره، لكنه لن يكون كافياً عند الله من المؤمنين حيث اشترى منهم أنفسهم بالجنة... الجزاء الوافر. الثبات درجة في الإيمان لكن القتال عندما يتعرض الحق لخطر الزوال سيكون أعلى درجاته. وعلى هذا يقول عز وجل: (وسيجزى الله الشاكرين).

وفي معرض هــذا العديث يتعدث خالد محمــد خالد فيقــول: (وأي كلمـة تعبر عن طبيعة المقاتل ســوى (ســأقاتل:) وهي كلم مشــرًفة فــي نظر البعـض لقائلهـا باعتبارها جزءً مــن طبيعـة المقاتل في إنســان أي أنها الإصــرار على إنفاذ العقيدة وهذا الطبع جزء من ذات البطل).

والحق - كما أرى - إن علياً علياً عندما يتمتع بذاتية البطل العقائدي الثابت بذاته أو كينونته الربانية فيكون الفعل - أي فصل ليس تشريفاً له إنما هو تعبير عن شرف تلك الذات تظهر للوجود من خلال الحركة (القتال هنا) تماماً كالعطر الأصيل الذي يفوح ليعبر عن شرف تلك الذات الكامنة فيه والظاهرة - بعد إزالة المانع من إظهارها - من أصل طبيعة أو صيرورة العطر . على العكس من تلك الذات المعطرة (المشرقة بالعطر) حيث العطر ليس جزءاً من كينونتها إنما

# المرار والمرابع المرابع المراب





أضفت عليه جديداً طارئاً شرفته به. فرائحة العطر بجوهرها إذن هي اثر الذات التي نشأت منها.

ونخلص من هذا إلى القول أن القتال لم يكن غريزة الإمام الموسومة بالهوي... المطالبة

بالإشباع - حاشاه عليه - إنما هي أداته العقلية وأسلوبه (اختياره) العقائدي الذي قد يلجأ اليه مضطراً كغيار لابد منه. وهو سر الربط الدقيق بين نوع القتال ونوع التحدي الذي يواجه الإمام ويستدعي منه عليه الوزن بالميزان الحق الذي لا يقبل الخلل عنده مطلقاً فهو الإمام المعهود إليه بـ (العهد) نصاً.

ولعل في هذا إجابة كافية لمن يسأل عن سبب عدم انتصار الإمام في صفين!! حيث لا يمكن للإمام - كما كان لغيره ممكناً مواجهة الوقائع إلا بما تسمح به مبادئ العدل الذي جبُل عليه الله خداع ولا تضليل ولا إكراه على قتال ولا خروج عن رأي الجماعة حتى لو آلت التداعيات التالية إلى حقيقة (الآمر الذي لا يطاع...) بنص قوله الله الله ...

هذه فعلاً صورة فريدة أخرى عن طبيعة الإمام ومسيرة حياته. وكانت إلى جانب ما يماثلها فيه قد خصّته دون غيره وامتُحن بها دون سواه من الآخرين.

علي عليسلام... وإدارة الحرب والدولة؛

هـ ذا موضوع يتداخل مع ما قبله لكنه جدير بالفرز. فللإمام أسلوبه الخاص كما بينا... وخصوصية رؤى الغمام دائماً تتبع من مبادئه، ومبادؤه تنطلق من فهمه لكنه الرسالة

المحمدية وثوابت الحق الإلهى المطلوب الـذي كثر ما يرى في النتائج بعين لا يراها العامة من القادة مهما بلغت كفاءاتهم. كانت حوارات الكتب والرسائل تسبق كل فعل عسكري وفكر الحوار ساد في ساحة الواجهة سواء في ميدان المعارك أو ما قبلها وحتى أثناءها وما بعدها دائماً. ذلك لسان الإيمان وهو بالضد من لسان الكفر لسان الغدر والنكاية والانتقام بأي داع كان. لسان لطالما كان خطراً قبل أن يتقلد أصحابه مناصب الحكم فناهيك عندما صاروا هم أولى الأمر لا ينافسهم أحد إلا قتلوه. وفي أمور الدولة وقواعد الحكم كان عقلاً متميزاً ففي وقت يحفظ فيه ثوابت الإسلام المطلوبة فإنه يوجه ويربى ويبنى قواعد متطورة في مسار الدولة المطلوب بناؤها مع الزمن. إن وثيقة الحكم للأشتر كانت إعلاناً ناطقاً عبر كل العصور

باقتضاب ودون تفصيل نحاول أن نتطرق لمزايا أمير المؤمنين الله التي لا تستوعبها كالموفحات وراست سال لا تحمد الاحسافة

ـ استطراد سريع:

شهد به السابقون والمعاصرون حتى غدت

وثيقة خالدة ينهل منها الفكر الإنساني في

كل زمان ومكان. فكر سنحتاجه ونحن نستنبط النموذج الأمثل لبناء دولتنا الحديثة.

كل الصفحات وباسترسال لا تجمعه إلا صيغة عنوان مشروعنا (علي والمزايا الفريدة...): 1- حاجج عليس الزبير فأرضاه وطلحة

اـ حاجج عليه الربير فارصاه وطلحه فاقنعه لولا الغدر بهما وعامل أم المؤمنين بما تقرّبه إلا بعد حين وقد طالها الندم فمنع جيشه من سبي نساء أهل الجمل عندما قال بعد إصرارهم تعال أقترع لكم على عائشة فمن منكم يرغب أن تكون (أمه) حصته حتى بهتوا فولوا الأدبار.

٢- كان السلام سعيداً بإيمانه عالماً





باختياره (داهية) في تقدير عمره الذي امتد عبر القرون.

٣- وكان الوحيد الذي زحزح عن حقه في الخلافة ثم الزامه بها بعد حين إذ كان وارث علم النبوة والوصي والخليفة بنص.

٤- كانت عنده (ألا تنزر وازرة وزر أخرى) ولا مجال لغاية تبرر الوسيلة كما
 كانت عند سواه.

٥- وكانت حقوق المسلمين وأموالهم
 مصانة وهو صاحب الشمعة التي اكتوت
 بها أصابع أخيه (عقيل).

٦- كان يحرم على جيشه شرب ماء قوملا يبيحونه لهم وإن عطشوا.

٧- العقود والعهود كانت عنده محترمة
 لم يخرق يوماً ميثاقاً ولم يخن عهداً قطعه.

 ٨- كان علي هو المبدأ بذاته لم يساوم أو يهاون أحداً دونه مهما كان الثمن المدفوع منه عليسلام.

٩. سمو وتألق في كل المواقف وكانت شريعة الماء في صفين خير شاهد على ذلك. ١٠ خلق وعفة معدن شجاعته الله وما ترفعه عن مواجهة أولئك الجبناء الذين أخزوا العرب والتاريخ بفعلهم الدنيء في صفين غير مرة حتى أثارت مشاعر الحارث السهمي إذ قال:

أني كل يوم فـــارسٌ تندبونه

له عورة وسط العجاجة بادية يكف لـــه عنه علـي سنـــانه

ويضحك منها في الخلاء معاوية بدت أمـس من عمرو فقـنُع رأ

سه وعورة بسر مثلها حُذُو َ حاثية الله عَدْ وَ حاثية الله الإمامة ورغم الوعد والعهد له بالإمامة ورغم علم أصحابه وفهمهم لحقه عليهم لكنه عليه لكنه عليه الم يأخذ عهداً من أحد لولده الحسن عليه الترك الناس يبايعونه بمحض إرادتهم.

11. كان أصحاب علي مرآة صاحبهم كما يكون الآخرون عادة ومجرد استعراض بعض أسمائهم سيدلك المشهد على أبطال العقيدة والخلق الرفيع... كان سلمان وأبو ذر والمقداد وحذيفة وخزيمة وعمار ومالك وميثم وسعيد ورنشيد وأبو أيوب وجابر وقيس ومحمد بن أبي بكر وآخرون هم أصحاب إمامنا... فوالله لو كان الله الأمير وهؤلاء الوزراء لتخيلنا أية مدينة فاضلة سنؤسس ١١. ودعني أصفح عن ذكر شخوص المعسكر الآخر كي أحافظ على متعة الجمل والصور.

تلك شــذرات يسـيرة على طريـق الهدى الذي رسمه لنا أمير المؤمنيين علاسلام ذلك الرجل الذي أبت السماء إلا رفعه فوق كل إقرانه لتلحقه بأولئك الذي اختارهم الله واختار لهم المنازل العليا من الأنبياء والمرسلين والأوصياء والصالحين. وأبت كذلك العقول إلا أن تحجز له مكاناً في وجدان أصحابها من كل الألوان والأديان. فكان بحق خير وصى لخير نبى. وحسبنا أن تكون الوصاية مختومة بعلى السلام بعد إذ ختمت النبوة بمحمد عَيِّلاً نبى الرحمة والهدى. إننا لندعو ... تعالى أن يزيننا بصورة الإيمان الحقة وبعمق البصيرة وجلاء البصر لنبلغ بذلك الصراط. وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على سيد المرسلين محمد وعلى آله الطيبين الطاهرين وعلى صحبه الغر الميامين ومن والاهم إلى يوم الدين ■

<sup>(</sup>۱) يراجع بحثا الموسوم (الإمامة عهد السماء وإنفاذ وعد) المنشور في جريدة (النجف اليوم) الأسبوعية العدد (٢٦) بتاريخ ١٨/ ٨/ ٢٠٠٥م.

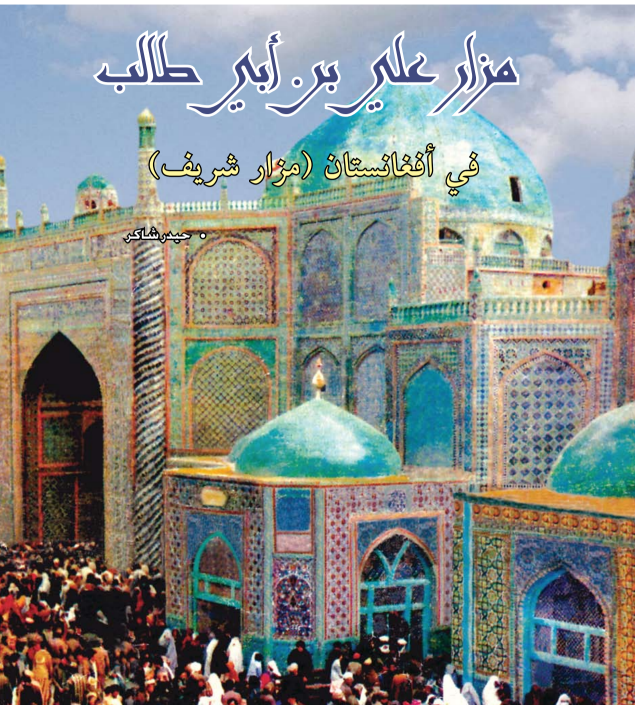
<sup>(</sup>٢) سورة البقرة الآية: ١٢٤.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران الآية: ١٤٤.











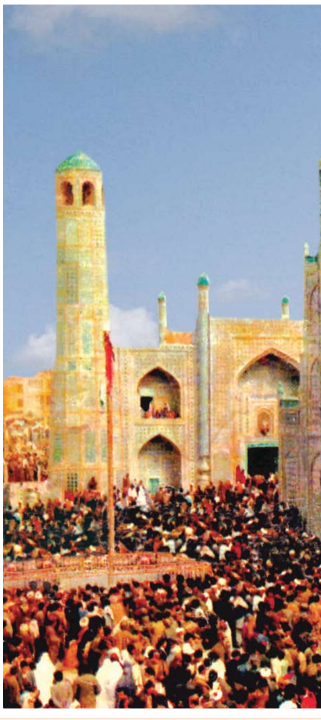


رينابيع يفتخر الأفغانيون عموماً، الشيعة منهم والسنّة بوجود جثمان سيد الأوصياء وعلم الأتقياء، مشهور الذكر في الأرض والسماء، علي بن أبي طالب الله في أرضهم، تلك الأرض التي شهدت بزوغ نور الإسلام عليها، فكانت إشراقاته تملأ النفوس، وتعاليمه السمحاء تبعث على الحياة الهائئة، فضم الأفغانيون الإسلام بين جوانحهم وقاتلوا دونه وضحوا لأجل بين جوانحهم وقاتلوا دونه وضحوا لأجل بقاءه، فكانوا كما ذكرهم شكيب أرسلان بقوله: (ولعمري لو لم يبق للإسلام في الدنيا عرق ينبض لرأيت عرقه بين سكان جبال الهملايا وهندوكوش نابضاً وعزمه هناك ناهضاً).

وقد تخرج من مدرسة الإسلام في تلك البقاع شخصيات بارزة، لعبت دوراً هاماً في التاريخ الإسلامي، بل وأبدعت في شتى مجالات المعرفة، فكان لها في أوج المعالى نصيباً، وفي ميدان العلم حظاً.

وكان اهتمام الأفغانيين ولازال ينصب على مـزار شـريف، مركز مدينـة بلُخ، وعاصمة شـمال أفغانستان وبَلْخ من المدن المعروفة جداً ولها تاريخ غني، وقلما نجد مدينة لها ماض حضاري وثقافي مثل مدينة بلغ، فقد كانت تسمى في الماضي بأسماء تدل على مكانتها المرموقـة بين المدن مثل أم البـلاد، وقبة الدنيا وقبة الإسـلام فهي حاضرة العلم والعلماء وقد ازدهرت بلُـخ في الماضي البعيد وكانـت لفترة طويلـة مركزاً للمقاومـة والمعارضة ضد الأمويين والعباسيين وأعداء آل البيت المفرة وملجاً أمناً للشـيعة والثوار المطاردين من قبل الأمويين والعباسيين.

وكانت بَلْغ عاصمة مملكة (آريانا) القديمة وكانت تحمل اسم (بكتريا)







وتقع على بعد عدة أميال من غرب (مزار شريف)، وقد انتسب إلى مدينة بَلْخ عدد من العلماء أمثال ابن سينا البلخي وجلال الدين الرومي البلخي والرحالة المعروف ناصر خسرو البلخي وغيرهم... وبالرغم من بعد المسافة بين بلخ القديمة ومزار شريف، فإن الأخيرة استطاعت أن تعيد إلى بلغ مجدها وازدهارها.

لنتعرف على ما يُقال عن هذا المزار؟ وما هو تأريخه؟

وما حقيقة اعتقاد الأفغان في عائدية هذا القبر لعلي بن أبي طالب الشيخ بالرغم من إيمان ومعرفة الكثير منهم، بأن عليا الشخف مدفون في النجف الأشرف، المتعارف عليه عند عامة الكتاب والباحثين والمؤرخين، يكفي قول ابن أبي العديد المعتزلي في قصيدته الجزلة المعروفة:

يا برق إن جئت الغري فقل له:

أتراك تعلم من بأرضك مودع

فيما يقال عن هذا المزار؛

1- (...أما وجود المشهد المنسوب للإمام علي بن أبي طالب السلام الخالد أسد الله الغالب في مدينة مزار شريف، التي أخذت تسميتها من المزار المنسوب للإمام علي السلام في شمال أفغانستان - فقد جعلت هذه المدينة أكبر منطقة للشيعة المخلصين لأهل البيت المسلل الشيخ حسين الفاضلي، أفغانستان تاريخها ورجالاتها، ص١٦١

٢- (...و كلمة مزار معناها ضريح، إذ يقع فيها ضريح سيدنا علي بن أبي طالب الته رابع الخلفاء الراشدين. وقد سميت المدينة باسم مزار شريف أي الضريح الطاهر. وهي تتنازع ومدينة النجف الأشرف في العراق، ولاء الشيعة). أفغانستان بين الأمس واليوم، أبو العينين فهمي محمد، ص١١٥.

٣- (...في الوقت الحالي هناك في أفغانستان خمسة عشر ألف مسجد، أما المسجد الأكثر شعبية فهو مسجد روزاري شريف في ولاية مزار شريف وقد بني في المكان الذي يُعتقد فيه قبر الإمام علي عليه أله ... Dec. عليه من مجلة (.١٩٨٦).

٤- ومن المعروف أن الإمام علي عليه استشهد في محراب مسجد الكوفة، ودُفن في ظهر الكوفة بالنجف الأشرف. (ولكن الأفغانيين السئنة يقولون إن جثمان الإمام بعد أن استشهد، أخفي خشية التمثيل به، ثم وضع على ناقة بيضاء سارت به إلى أن حطت في هذا المكان (مزار شريف) فدفن فيه ولكن السلطان السلجوقي شريف) فدفن فيه ولكن السلطان السلجوقي ببناء ضريح عظيم فوقه تكريماً لمنزلة ببناء ضريح عظيم فوقه تكريماً لمنزلة في أفغانستان، أحمد أخلاقي جمن مالستاني، ص٢٦.

٥- في عهد الإمام الصادق السلام وأوائل الحكم العباسي كانت هناك مؤامرة لتخريب قبر الإمام علي السلام وإخراج جسده الشريف، فأمر الإمام الصادق السلام أبا مسلم الخراساني بنقل جثمان الإمام علي السلام مكان آمن بعيداً عن متناول يد العباسيين، وقد كلف أبو مسلم الخراساني عشرة من أمراء جيشه بنقل الجثمان إلى (بلغ) حيث كثافة الشيعة والموالين لأهل البيت السلام ودفنه في قرية مجاورة تحولت إلى مدينة كبيرة أخذت اسم المزار. مجلة (حبل الله) الأفغانية العدد (٥١).

٦- تحت عنوان المزار الشريف (ومن العجائب ما أطلعنا عليها في كتاب موجود في خزينة أمير المؤمنين طليه في النجف





جاء فيه: أُبتلي أمير في بلنخ (من ولايات أفغانستان) بجرح غير قابل للعلاج فرأى في الرؤية أمير المؤمنين علاسلام يقول له إن علاجك مرهم لا ولا، فاستيقظ من نومته وكلما سأل من أحد علماء المذاهب الإسلامية عن المرهم لا ولا، لم يجبه أحد، حتى عُثر على أحد الشيعة هناك فقال أنا أعرفه، فذُهب به إلى الأمير وقال له: يعنى الإمام عللسل زيت الزيتون، قال له الأمير؛ وكيف عرفت؟ قال: أراد الإمام السلام قوله تعالى: (زيتونة لا شرقية ولا غربية) فهي لا ولا، فعالج الأمير نفسه بدهن الزيتون وشنُفى من مرضه فأصبح ذلك الشخص من المقربين للأمير بسبب هذه الحادثة، وبعد فترة ذهب عدة من علماء السنة، ووشوا بالرجل حسداً عند الأمير، وأخبروه بأنه رافضي يسب الصحابة ومنهم معاوية.

أمر الأمير بمجلس يحض فيه العلماء، وسأل من ذلك الرجل: هل تسبب معاوية؟ فقال له: بلى، وليس وحده وإنما كل من يسمي نفسه خليفة قبله يعني عثمان والشخص الذي وضعه خليفة له وكذلك الذي جعل هذا خليفته، وبناءً على قوله فقد طلب القضاة تنفيذ حكم القتل به بعد ثبوت ارتداده، فقال الأمير أن يأتي بالبينة على ادعائه، فقالوا له: أقم الدليل على جواز سبك لهم.

أجاب: أتعلمون أن لحاتم الطائي بنتاً، ذهبت إلى النبي الله بعد وفاة أبيها، فأعطاها قطيعاً من البقر والغنم والإبل تكريماً لجود وكرم أبيها، بالرغم من كفره، ولكن ماذا عُمل بابنة هذا النبي الأكرم بعد وفاته، فهل من الحق أن يقابل جوده وكرمه بأخذهم حق ابنته كلقد أخذوا منها فدكاً. عندها انقلب جميع من كان في المجلس وضجوا بالبكاء، وهكذا استطاع الشيعي

بحجته هذه أن يبقى بينهم عزيزاً مكرماً ويحتمل انهم استبصروا.

بعد مرور ثلاث أعوام، توفي ذلك الرجل وشُيع باحترام وتبجيل ودُفن ووضع على قبره قبة ومزاراً وصار الناس يأتون لزيارته، ومن باب المصدافة كان اسمه علي واسم أبيه أبو طالب فكتب على قبره: هذا قبر على بن أبي طالب). أسوة العارفين، إعداد وترجمة محمود البدري، ص٢١١.

٧- (...أما اليوم فإن بَلْخ تُعد من أجل مدن أفغانستان العديثة، وفيها المرزار العظيم المعروف بر(مزار شريف) حيث دفن على ما يقال، الخليفة علي ويسمى شاه مردان أي ملك الرجال، وعلى قول خواند أمير: (إن هذا القبر الوهمي لعلي الشهيد قد اكتشف سنة (٥ ٨ ٨هـ -١٤٨٠م) يوم كان ميرزا بيقرا على كتاب تاريخ الكتب في أيام السلطان سنجر السلجوقي، حيث جاء فيه أن علياً مدفون في قرية خواجا خيران، وهي تبعد ثلاث فراسخ عن بلخ وبناءً على ذلك ذهب الوالي إلى تلك القرية ليتحرى الأمر فاكتشف لوحاً ما نصه بالعربية.

(هـذا قبر أسد الله ووليه علي أخي (عوضاً عن ابن عم) رسول الله على فأقيم على هذا القبر مزار عظيم، وصار منذ ذلك الحين مكرماً عظيم التكريم لدى أهل آسيا الوسطى، وهو لازال فيها من المواضع الشريفة التي تُزار). بلدان الخلافة الشرقية، كي لسترنج، نقله إلى العربية بشير فرنسيس وكوركيس عواد، ص٢٤-٥٢٥.

ولنا مع هذه النصوص وقفة نستجلي فيها الأمر فنكشف عن وجه الحقيقة القناع، الدي لفعتها به الأسطورة، التي سطرها الالتباس تارة ومحاولات تغيير المسلمات تارة أخرى.





نلاحظ في الأقوال الأول والثاني ورود كلمتي (منسوب، يعتقد) وهذه الكلمات تعبر عن عدم إيمان الكاتب بصورة مطلقة، بوجود جثمان أمير المؤمنين في تلك البقعة، إذ المسألة فيها قول.

أما ما ذكره أبو العينين فهي: (إن مزار شريف والنجف الأشرف يتنازعان ولاء الشيعة) فالكلام عارٍ من الصحة تماماً، ولعلم لم يأت إلى النجف فيلحظ جموع الزائرين وحشود المحبين الذي قادهم الولاء والحب والشوق لزيارة أمير المؤمنين، فالأفغانيون أنفسهم يتوافدون على النجف للثم ضريحه والتشرف بتقبيل أعتابه، أضف لهم إخوانهم من المسلمين من شتى البقاء، وليس هناك أدنى مقارنة بين مزار شريف والنجف الأشرف.

وعندما نلقي نظرة على النص الرابع نلاحظ ظهور عبارة جديدة وهي: (...ولكن الأفغانيين السئنة يقولون إن جثمان الإمام بعد أن استشهد، أخفي خشية التمثيل به، ثم وُضع على ناقة بيضاء سارت به إلى أن حطت في هذا المكان (مزار شريف) فدفن فهد...).

إذن فالكاتب في بداية النص الذي ذكرناه في النقطة الرابعة يؤمن بأن الإمام على استشهد في محراب مسجد الكوفة، كما يؤمن بدفن الإمام بظهر الكوفة في النجف الأشرف إلا أنه يقول إن الأفغانيين السنة دون الشيعة هم الذين يقولون بنقل الجثمان المطهر إلى أراضيهم، ولنا مع الأخوة السنة هناك أسئلة تتعلق بهذا النص

1- (...أخفي خشية التمثيل به) فمن أخفاه؟ ونحن نعلم أن دفن الإمام تم بسرية شديدة وتكتم حذر للغاية، فقد اصطحب الإمام

العسن السلام ثلة من أصحاب أبيه، المخلصين والحواريين الذي ثبتوا مع الإمام علي السلاف في أحلك الظروف وأصعب الساعات، إذن فالإمام العسن السلام كان قد عفى موضع قبر أبيه، ولا يعلم أحد فيه سوى هؤلاء الذين عرف الإمام المالية موضع السر منهم، فلا إشكال ولا خوف من خشية التمثيل.

٢- (...ثم وضع على ناقة بيضاء سارت به إلى أن حطت في هذا المكان (مزار شريف) فدفن فيه...).

من الذي وضع الجثمان على الناقة البيضاء؟ وكيف سارت به طول هذه المسافة الطويلة جداً؟ فمن النجف إلى بَلْخ آلاف الكيلومترات ولو آمنا أن ذلك كان على سبيل الإعجاز، فالأولى بالإعجاز أن يتم في إخفاء قبره الذي دُفن فيه والذي ادخره له نوح عليه قبل الطوفان.

ثم إن الناقة التي حطت بمزار شريف، من كان ذو علم بمقدمها، وكأن النص يهيا القارئ إلى أن هناك شخص كان باستقبال الجثمان، وهو يعرف تماماً بأن الناقة المسيرة سوف تأتي إلى هنا.

ننتقل للنص الخامس الذي يقول: (في عهد الإمام الصادق وأوائل الحكم العباسي كانت هناك مؤامرة لتخريب قبر الإمام)، وهنا يمكن القول بأن معالم القبر لم تكن بارزة آنذاك بل كان مخفياً ولا يزور القبر سوى الخواص، لننظر إلى هذا النص ونمعن فيه: (فعن محمد بن مسلم قال: مضينا إلى الحيرة فاستأذنا ودخلنا على أبي عبد الله الله فجلسنا إليه وسألناه عن قبر أمير المؤمنين الله فقال:

إذا خرجتم فجزتم الثوية والقائم وصرتم من النجف على غلوة وغلوتين رأيتم ذكوات بيض بينهما قبر ، جرفه السيل فذاك قبر أمير





المؤمنين عليه ، قال فغدونا من غد فجزنا الثوية والقائم وإذا ذكوات بيض فجئنا فإذا قبر كما وصف قد جرفه السيل فنزلنا وسلمنا وصلينا عنده ثم انصرفنا له السلام.

فقال الله بكم أصاب الله بكم الرشاد)(١).

وعندما أحصيت زيارات الإمام الصادق السلام لقبر جده السلام فكانت تسعة مرات (٢) فكيف يزور قبراً خالياً ١٤.

وخلال أوائل حكم بني العباس، فإنهم كانوا مشغولين بتدعيم أسس دولتهم الفتية التي ظهرت على أنقاض دولة بني أمية، تلك الدولة التي حكمت بالمسلمين وجعلتهم عبيداً، فسلبت إرادتهم وحريتهم ومقدراتهم، ولا ينسى بنو العباس أتباع علي النه وأولاده الذين دعوا للرضا من آل محمد، فأين بنو العباس من قبر أمير المؤمنين النه وهم كما قلنا منهمكين بتأسيس دولتهم وتشييدها. (فأمر الإمام الصادق الله أبا مسلم

الخراساني بنقل جثمان الإمام على علي السلام إلى مكان آمن بعيداً عن متناول يد العباسيين). وهذا الكلام هراء، فالإمام الصادق عليسلا أبعد ما يكون عن أبي مسلم الخراساني، القائد الموالى لبنى العباس والذى وقف مناهضاً لمن يطلب جعل الخلافة في بني على عالي ، بل هو الممهد الأساس لدولة العباسيين فكيف أمره الإمام عللتلا بذلك؟ ومتى تم اللقاء بينهما؟ وقد ذكر اليعقوبي قولاً وهو: (أما أبو مسلم الخراساني فقد كتب إلى الإمام الصادق عليه فائلاً، إنى دعوت الناس إلى موالاة أهل البيت، فإن رغبت فأنا أبايعك، فأجابه الإمام علاسلا أما أنت فليس من رجالي ولا الزمان زماني)(٢) وفي بعض الروايات (أن أبا مسلم أرسل كتاباً إلى الإمام الصادق عليسلا يدعوه فيه، قال عليسلا

ليس لكتابك جواب، اخرج عنا)(٤).

وأما عن أفعال أبو مسلم مع العلويين فمنها (قبض أبو مسلم على عبد الله بن معاوية بن عبد الله بن جعفر الطيار، الذي ثار أواخر أيام الأمويين واستولى على بعض مدن الجبال وفارس، ثم أمر بقتله أو كما قيل مات في سجنه)(٥).

وحينما ذهب أبو مسلم إلى الحج، أراد التوبة لأنه كان يائساً من رحمة الله حيث قال: إني نسجت ثوب ظلم لا يبلى مادامت الدولة لبني العباس فما من صارخة إلا ولعنتنى عند تفاقم الظلم)(1).

وهل يمكن لرجل بهذه المواصفات أن يكون محلاً لثقة الإمام الصادق الشها 15 والإمام السادق الشها 15 والإمام الله ذاك الحكيم الذي ينظر إلى الأمور بمنظار العالم، نظرة شمولية يتعرف من خلالها على سلوك الشخص والتزامه، فكيف يأمر السلام بنقل الجثمان إلى مكان آمن بعيداً عن متناول يد العباسيين، وأبو مسلم عبد طائع وموالٍ تمام الموالاة لبني العباس 15.

أما النص السادس فقد سردت تمام القصة لأن في ذلك توضيح لم تتم به النهاية والدي يهمنا من النص أنه قد أثبت أن المدفون في مزار شريف هو شخص يدعى علي بن أبي طالب، وكما قال: (...ومن باب المصادفة كان اسمه علي واسم أبيه أبو طالب فكتب على قبره هذا قبر علي بن أبي طالب) ثم يردف مؤكداً (وهذا بن أبي طالب) ثم يردف مؤكداً (وهذا بافغانستان) وهنا بدأت الحقيقة تظهر وهي الإشارة الأولى.

بالنسبة للنص السابع والأخير فمن خلاله سنتحقق من معرفة الصواب من كلمة مؤرخ أفغانستان الشهير خواند امير (وهي

### ن جوف الكعية





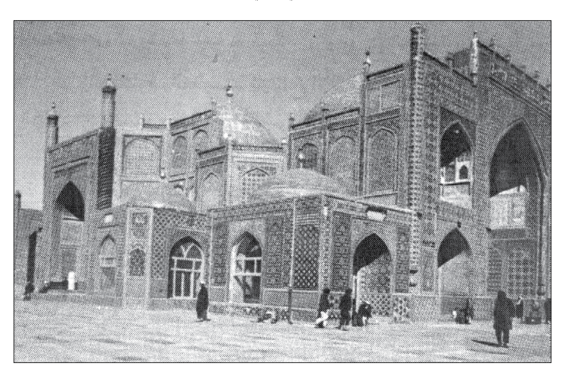
القبر الوهمي لعلي الشهيد)، وهي تدل على توهم ونسبة دون تمحيص، معتمدين على القول الذي أشرنا إليه آنفاً من أن الإمام الصادق الله طلب من أبا مسلم نقل الجثمان المطهر من النجف إلى بلغ، فقام بنقله ودفنه في قرية خيران الواقعة في الطرف الشرقي من مدينة بلغ. يذكر الأستاذ محمد عمر فرزاد في كتابه (إجمالي از تاريخ آرامياه حضرة شاه ولايت مآب در ولايت بلغ) ما هو تعربه:

(...في أيام خلافة هارون الرشيد (...في أيام الخليفة العباسي هارون الرشيد شخصياً بالتفحص الواسع والتنقيب في النجف الأشرف والتحقيق من معمري رجال الكوفة باحثاً عن موضع قبر على

حتى تمكن من العشور على حفرت التي نُقل منها رفات الإمام علي علي علي الله بواسطة أبي مسلم الخراساني إلى بلخ فنصب على تلك الحفرة عمارة لاتزال معروفة في النجف حتى اليوم)(١٠). فعلق عليها عبد الحسين الصالحي قائلاً: وهذه الرواية أسطورة من الأساطير التي لا تمت إلى الحقيقة بصلة، وإلا فلو علم هارون بقبره في بلغ لكان أولى بأن يعمره بدلاً من تعمير حفرة كان بها جسده الطاهر.

### كشف حقيقة القبر المنسوب في مزار شريف

يذكر الأستاذ عبد الحسين الصالحي في بحثه القيم قول ابن عنبة النسابة صاحب



صورة قديمة لـ (مزار شريف)



عمدة الطالب المتوفى عام ٨٣٨هـ في كتاب أنساب آل أبى طالب المكتوب باللغة الفارسية، أنه دخل المزار المعروف ببُلْخ بعنوان مزار على بن أبي طالب، وقرأ على الصخرة فوق القبر تحت الصندوق في الروضة الشريفة وفيه: (هذا قبر أمير المؤمنين أبى الحسن على بن أبى طالب بن عبيد الله بن على بن الحسن بن الحسين بن جعفر بن عبيد الله بن الحسين الأصغر بن على السجاد بن الحسين السبط السلام) فعلم أنه من بنى الحسين علاسلام الذي ملكوا تلك البقاع وكانوا أمراء في بَلْخ، والاشتراك في اللقب والكنية والاسم واسم الأب هو الذي أوجب الالتباس والاشتباه على عوام الناس كما صرح ابن عنبة في كتابه الفصول الفخرية الفارسي أيضاً: (إن جملة من بني الحسين الذين كانوا أمراء ونقباء وملوك في بلخ ومنهم المدفون في قرية خيران من ضواحي بلخ والمعروف حالياً بالمزار الشريف والذى ينسب قبره إلى الإمام على عليهم، وكان عالماً، فاضلاً نقيب العلويين في بلخ ويسمى أمير المؤمنين أبو الحسن على بن أبى طالب بن عبيد الله)(^).

وهذا ما أكده النسابة السيد عبد الرزاق كمونة النجفي في كتابه موارد الإتحاف في معرفة الأشراف في ذكر نقباء مدينة بلغ فبعد أن ساق نسب السيد علي بن أبي طالب الممتد إلى الحسين بن علي بن الحسين الشهيد عليه أحال: (قلت: وهو صاحب المزار المشهور بقبر علي بن أبي طالب هناك)(4).

أما الأستاذ الصالحي فيسرد تعليقاً في غاية الدقة قائلاً: (إن قرية خيران الواقعة في ضواحي مدينة بَلْخ من أملاك هذا السيد الجليل العظيم الشأن العالم الفاضل نقيب

النقباء في بلغ وبعد وفاته دفن بها، وكتب لقبه وكنيته واسمه ونسبه المشابهة كلها كما هو معروف عن علي بن أبي طالب على الصخرة التي وضعت على قبره، وظلت مقبرته مقصداً للزائرين والوافدين ومع مرور الزمان اشتبه الأمر على الأجيال، والسبب في هذا الالتباس هو التشابه الواضح الذي ذكرناه وربما لم يتمكنوا من قراءة باقي نسبه أو لم يعلنوا ذلك سهواً وربما بعضهم عمداً وأخذوا ينسجون تلك الأساطير مثل بواسطة أبي مسلم الخراساني من النجف الأشرف إلى بلغ).

سلام عليك يا أبا الحسن، يا من يتمنى كل شعب أن تحتضن أرضه جثمانك المبارك، يا من سكن القلوب حبه وافتخرت النفوس بالانتماء إليه، اللهم ثبتنا على ولايته ما بقينا، وأمتنا على حبه يوم نفارق دنيانا، واجعله ولينا يلقنا الحجة عند وفاتنا وهو القائل اللهال الحارث الهمدانى:

### يا حار همدان من يمت يرني من مؤمن أو منافق قُبلاً ■

<sup>(</sup>۱) فرحة الغرى، ابن طاووس، ص١٠٠.

<sup>(</sup>٢) مقتل الإمام علي، رسول عبد السادة، ص٢١٥.

<sup>(</sup>٣) تاريخ اليعقوبي، ٢/ ٤٩.

<sup>(</sup>٤) الكافي، الكليني، ٨/ ٢٧٤.

<sup>(</sup>٥) الكامل، المبرد، ٥٨ ـ الكامل، ابن الأثير، ٥/ ٢٧٢.

<sup>(</sup>٦) الزمخشري٢/ ٨٢٧.

<sup>(</sup>٧) دائرة المعارف الإسلامية الشيعية، بحث الأستاذ عبد الحسين الصالحي، ٨/ ٣١٥.

<sup>(</sup>٨) المصدر السابق، ص٣١٦.

<sup>(</sup>٩) موارد الإتحاف، ١/ ٦٩.

<sup>(</sup>١٠) دائرة المعارف الإسلامية الشيعية، ٨/ ٣١٣.





# مشهد مرد الشمس للإمام على بر. أبير طالب(٤)

• خليل إبراهيم المشايخي

سنابع على بعد كيلومترين من مدينة الحلة القديمة وعلى مسار يسار طريق (حلة كربلاء) يقع مشهد الشمس، والآن بعد العمارات السكنية التي شيدت مكان المقبرة الملحقة بالمقام في نهاية السبعينات من القرن الماضي... وهي المقبرة التي اتخذها بعض أهالي الحلة من السنة لدفن موتاهم، وكذلك الفقراء والمساكين... كما استخدمت غالباً لدفن الأطفال، لأنه وكربلاء المقدسة... ومن الجدير بالذكر وكربلاء المقدسة... ومن الجدير بالذكر توفي له طفل، ودفن في مشهد الشمس فقال قي ذلك (سوانح: ٤٧/١)؛

ليهن محاني مشهد الشمسس إنه ثوى بدر أنس عنده بثرى القسبر

### وكان قديماً مشهد الشِّمس وحدها

فأضحى حديثاً مشهد الشمس والبدر أما تغسيل الموتى وتكفينهم فكان يتم في مقام الخضر الله الواقع في محلة (الأكراد) التي لا تبعد عن المقام أكثر من ثلاثة كيلومترات... وقد اشتهرت عائلة (آل حارة) بتشديد الراء بالقيام بهذه المهمة الإنسانية... وهذا يعني أنه لا توجد في (مشهد الشمس) مغتسل... كانت المقبرة عصية في الليل على الكثير من أبناء الحلة اقتحامها ولذلك نسجت حولها حكايات كثيرة، نضرب صحفاً عن ذكرها...

سيج المقام بسياج خارجي له باب واحدة تقع على الشارع، وأنت تلجها مخترقاً النخيل الواقعات على الجانبين حتى وصولك إلى باب المقام وتقدر المسافة بين الباب الخارجية







وباب المقام حوالي الثمانين متراً...

ينقسم المقام إلى قسمين بشكل مستطيل: القسم الأول ما إن تدخله حتى تطالعك حديقة حسنة التنظيم لا تزيد مساحتها عن خمسين متراً مربعاً تقع وراءها الباب المفضي إلى القسم الثاني... وأكثر ما يُفت انتباهك من على جهة اليسار طارمتان يئفت انتباهك من على جهة اليسار طارمتان جبران) وهو سني إذ كانت المقبرة تضم جبران) وهو سني إذ كانت المقبرة تضم قبور والده وأجداده وأقاربه وكانت قبورهم حسنة العمارة... والطارمة الأولى صغيرة فيها مئذنة كانت إلى نهاية السبعينات من القرن مئذنة كانت إلى نهاية السبعينات من القرن الماضي قد تهدم أكثر من نصفها...

ومن العادات التي توارثها أهل الحلة أن نساءهم يذهبن صبيحة يوم الأربعاء إلى المقام ويصعدن إلى المنارة ومن الجزء الأعلي الباقي منها يرمين عباءاتهن طالبات من الله تعالى بحق علي بن أبي طالب الله أن يحقق أمنياتهن لاسيما اللواتي يطلبن أب الإنجاب أو اللواتي يردن الزواج وغيرها من أمور الدنيا... وبقيت عادة رمي العباءة حتى بنيت المنارة، فانقطعت هذه العادة، ولكن الزيارة بقيت وأخذت تتسع هذه الزيارة للسيما في آخر أربعاء من صفر... حتى أن الشارع العام والبساتين والمقام والمسجد تغص كلها بالزوار...

ويذكر السيد هادي السيد كمال الدين صاحب كتاب (فقهاء الفيحاء، ١٣/١) وما بعدها أن المقام في الماضي اشتهر بقبته الذهبية التي لم يبق من ذهبها اليوم شيءٍ...

أما الطارمة الثانية وهي أكبر نسبياً من الأولى فتشكل المدخل إلى محراب أمير المؤمنين الذي يقع ضمن حجرة مضلعة الشكل، تشكل قاعدة لبناء مخروطي

الشكل شارع بناؤه في العهد البويهي وتسمى (الزقورة) ويبلغ ارتفاعها (٢٢) متراً أما ارتفاع المنارة (١٥) متراً، ولم يتطرق أحد ممن كتب عن المقام تاريخ البناء... ويقد عمر (الزقور) بأكثر من (٩٠٠) سنة... فلا عجب إن وجدناها الآن آيلة إلى السقوط لانعدام الاهتمام بها من قبل الأوقاف، و دائرة (مديرية الآثار) إضافة إلى ذلك فقد منعوا ترميم الزقورة أو الاقتراب منها للحفاظ عليها... وحينما سأل المستخدم الوحيد من قبل الأوقاف المدعو (عودة سلمان) عن هذه الشقوق الموجودة في أعلى الزقورة ومن كل الجوانب أخبرنا أنها حكاية قديمة (فقد أخبرنا دائرة الأوقاف في بابل ومديرية الآثار أكثر من مرة لكن أحداً لم يستمع إلينا حتى قمنا بتصويرها بأقراص ليزرية وسلمت إلى المتولى الشرعى السيد محمد حسين شبر، وبعثها بدوره إلى مكتب السيد السيستاني، ونسخة أخرى بعثت إلى الأوقاف في الحلة وأخرى إلى مديرية آثار بابل ومضت ثلاث سنوات والشقوق تتسع والرد لم يأت...

أما المسجد فيقع في الجزء الثاني من المشهد وكان سابقاً طارمة بسيطة مسقوفة بجذوع النخيل وتوجد حجارة مفخورة خضراء قديمة هي التي تحدد القبلة للمصلي، وبتوجيه من السيد مهدي الشلاه قام الوجيه عبد الرزاق حسان مرجان ببناء الطارمة من الطابوق والشيلمان (الحديد) وكذلك بنى المسجد بناءً حسناً مازال ليومنا هذا وكان المسجد يسمى سابقاً برمسجد الصاعدية). أما الآن فيسمى برمسجد المقام) أو (مسجد مقام الإمام على السلمي)...

وكان أول مؤذن في هذا المسجد بعد إعماره (الحاج سُمير) بضم السين وتشديد





الياء وكان يدفع له (آل مرجان) راتباً شهرياً جراء خدماته وبعد (الحاج سُمير) صار الحاج سلمان هو المؤذن وكان معيناً من قبل الأوقاف.

### ما قصة تسميته ب(مرد الشمس)؟

إن قصة (رد الشمس لأمير المؤمنين الله في حياة الرسول الله النبي الله ببابل مشهورة والروايات والأخبار من كلا الفريقين في ذلك كثيرة، وشعر الشعراء المذي سجل هذه المأشرة أكشر من أن يحصى.

ويذكر صاحب (مستدرك سفينة البحار، ٦/ ٤٨) أنه ردت الشمس لأمير المؤمنين عليه في زمن الرسول أله المؤمنين الأنوار) فينقل بأن الشمس تكلمت مع الإمام علي عليه سبع مرات. (إثبات الهداة، ٥/ ٧٢-٧٠).

وجاء في (مستدرك سفينة بحار الأنوار، ٢/ ٤٧) أنه لما رجع أمير المؤمنين الله من قتال أهل النهروان في العراق، ودخلوا أرض بابل وجبت صلاة العصر فساله المسلمون الصلاة فقال لهم: (إن هذه أرض مخسوف بها وقد خسف الله بها ثلاثاً وعليه تمام الرابعة ولا تحل لوصي أن يصلي فيه، ومن أراد منكم أن يصلى فليصل...).

وأخرج الحديث في كتاب (صفين) جويرية بن مسهر العبيدي إذ قال: (فتبعته في مائة فارس، وقلت والله لا أصلي أو يصلي هو ولا قلدته صلاتي اليوم، قال: وسار أمير المؤمنين إلى أن قطع أرض بابل وتدلّت الشمس بالغروب ثم غابت واحمر الأفق، قال: فالتفت إلي ثم قال: أذن يا جويرية. فقلت: يا أمير المؤمنين العشاءين بعد لم تجب، فقال أمير المؤمنين العشاءين بعد لم

فقلت في نفسي أأذن للعصر وقد غابت الشمس؟ ولكن علي الطاعة فأذنت، فقال: أقم، ففعلت، وإذا أنا بالإقامة إذ تحركت شفاهه بالكلام كأنه منطق الخطاطيف لم أفهم ما هو فرجعت الشمس وصرير عظيم حتى وقفت في مركزها من العصر فقام عليه السلام فكبر وصلى وصلينا خلفه، فلما فرغ من صلاته وقعت الشمس كأنها سراج في طشت، وغابت واستبكت النجوم، فالتفت إلي وقال: أذن العشاءين يا ضعيف اليقين).

وقعت هذه المعجزة على الأرجح في ١٧ شوال من عام (٣٨هـ).

### ما قاله بعض كتاب ومؤرخي الحلة في مقام مرد الشمس

قال الشيخ يوسف كركوش صاحب كتاب (تاريخ الحلة، ١/ ١٢٦) (إن الشمس ذات مرة طلعت بعد ميعادها بساعتين مجاملة للإمام علي الذي تأخر عن موعد صلاة الصبح ذلك اليوم)، ويبدو من كلام الشيخ أنه لم يحف برواية (مرد الشمس) للإمام بهذا المكان، حتى أنه ذكر أن الحدث هو صلاة الصبح والمصادر كلها أشارت إلى أن الحدث هو صلاة العصر.

وفي موضع آخر من الكتاب نفسه ولى صفحة (١٤٩) يذكر غير ذلك، قال: (لم نرَ في مدينة الحلة بناية مهمة تلفت النظر قد شيدت في العصر الإسلامي البتة اللهم إلا مسجداً صغيراً شيد في ذلك الوقت في الطريق الذي يصلها بمدينة كربلاء، وهذا المشهد يعرف بـ(مشهد الشمس) و(مسجد علي) وتذكر الروايات المشهورة أن أمير المؤمنين الشمس لتقف المؤمنين المكان لإكمال نصره في إحدى في إحدى





حروبه)، ويبدو واضحاً مدى اضطراب كلامه هذا مع ما جاء على صفحة (١٢٦) من الكتاب نفسه.

وأرى أنه يميل إلى الرأي القائل بأن (بختنصر) أحد ملوك بابل قد شيد في هذا المكان معبداً لعبادة الشمس... ذكر ذلك على صفحة (١٤٩) إذ قال نقلاً عن كتاب قديم كما يدعي يقول (بختنصر) (إنني شيدت في بابل معبداً بالآجر والقار للشمس التي تعد صاحبة السلطة المطلقة والحاكمة الناهية في بلاطي...).

ومن خلال لقاءاتي مع بعض المعمرين من سكنة البساتين المحيطة بالمقام فقد أكد لي أغلبهم بأن هناك طريقاً مرصوفة بالحجارة تمتد من باب المقام متجهة إلى نهر الحلة حيث كان هناك معبر إلى بابل ثم يستمر الطريق إلى بابل، وكذلك من خلف المقام يوجد طريق يماثله يمتد إلى برس ربور سيبا).

أما السيد هادي كمال الدين صاحب كتاب (فقهاء الحلة) فكان أكثر دقة في التعبير من زميله (يوسف كركوش) في هذا الشان، إذ ذكر في كتابه (وفي الحلة مقام مشهد الشمس الشهير في الماضي بقبت الذهبية التي لم يبق من ذهبها اليوم شيء ويقع هذه المقام التاريخي المقدس على مسافة كيلومترين تقريباً من الحلة وله قدسيته قبل الإسلام وبعده فإن (نبو خذ نصر) أحد ملوك البابليين قد أقام في موضعه مشهداً تقام فيه طقوسهم الدينية تقديساً لآلهة الشمس، وشاءت العناية الإلهية أن يكون محل تقديس الشمس موضعاً لتقديس خالق الشمس في مشهد الشمس على يدى أمير المؤمنين السلام حينما فاتته فريضتا الظهيرة والعصر وهو في طريقه إلى صفين، وقد اعترف بهذه الكرامة الكثير من علماء الفريقين).

وتعقيباً على ما ذكره السيد نقول أن الكثيرين من علماء الفريقين ذكروا فقط فريضة واحدة وهي (صلاة العصر) كما ذكروا بعد رجوعه من صفين وليس كما ذكر السيد (وهو في طريقه إلى صفين)... ثم يمضي السيد كمال الدين مناقشاً رأي ما يمنع التصديق بتلك الإعادة فأية مانعة جمع بين إعادتها للإمام في هذا المشهد وبين كونه كان قديماً مشهداً لتمثال آلهة





الشمس التي يقدسها البابليون؟! فهو موضع إلى حدثين متعاقبين يجمعها اسم مشهد الشمس ويختلفان موضوعاً وسبباً كما نعلم أن الكعبة كانت في الجاهلية موضعاً للحج ثم لما جاء الإسلام فرض الحج إليها... فهل يسوغ لعاقل أن يكذب تشريع الإسلام لفريضة الحج بزعم أن هذا الحج كان من أعمال الجاهلية؟ ( (١/ ١٦).

#### ما قاله الشعراء في هذا الحدث

ردت عليه الشمس لما فاته وقت الصلاة وقد دنت للمغرب حتى تبلج نورها في وقتها للعصر ثم هوت هوى الكوكب

وعليه قد ردت ببابل مرة

أخرى وما ردت لخالق مغرب

إلا ليوشع أو له من بعده

ولردها تأويل أمر معجب ومن ذلك ما قاله مجد الدين المعتزلي:

وآثار بالطعام وقد توالت

ثلاث لم يذق فيها طعاما فرد عليه ذلك القرص قرصاً

وزاد عليه فوق القرص جاما ومن ذلك قول ابن أبى الحديد المعتزلى: يا من ردت ذكاء ولم يضز

بنظيرها من قبل إلا (يوشع)

وقوله أيضاً من قصيدة أخرى:

إمام الهدى بالقرص آثر فاقتضى

له القرص رد القرص أبيض أزهرا وقال ابن نما الحلي.

جاد بالقرص والاطوى ملء جنبي

ـه وعـاق الطعـام وهو سغوب فأعاد القرص المنير عليه ال

عرص والمقرض الكرام كسوب وللشاعر على بن إسحاق البغدادي قصيدة

يذكر فيها حادثة مرد الشمس مطلعها: یا سادتی یا آل یاسین فقط

عليك الوحى من الله هبط مكلم الشمس ومن ردت له

ببابل والغروب منها قد قبط ولعل هذا الشيء اليسير الذي مكننا الله تعالى من الموقوف عليه فيه بعض الفائدة نسائل الله التوفيق إنه نعم المولى ونعم النصير







قصيدة:

### إليك يشد العارفون رحالهم

• المهندس عبدالرزاق عبود الأسدي

وأمــــلأُ أوراقــــى وأُنـــضى دواتي لِبُعدك حرى من لظى حسراتي سوى النكدِ المميزوج بالعبراتِ وأبكتنى الأشواقُ بَالْحُرُقاتِ أبا سيِّدْيْ أهل الجنانِ التقاةِ ووجَّـهــتُ نحو المَرتـضي دعــواتي مُقر له التفريج في الكُرُباتِ ونجّاني المقصود بالطّلبات وقد كنتُ قبلاً دائم الحسراتِ ولم يكُ بالحسبانِ منها نجاتي لصنع علي في التئام شَتاتي ولو عَشتُ آلافاً من السنوات له عند ربي أرفع الدرجات لِما فاتَ يومَ الروع حينُ صلاة وإيّاهُ كم قد خصَّ في السُّوراتِ وأوهبج نور الله في الظلماتِ وما ذاكَ إلا بعدَ كُثر عِظاتِ ولا وَجِـلًا في الـزحـفِ والنكباتِ به من خصالِ الـرفـقِ خـيرُ سماتِ بـــذاك لهـم عيش بــدون أذاة له رغم كيدٍ من عتاةٍ طُغاةِ

سأكتبُ عنكِ الشعرَ حتى وفاتى ليعرفَ كلُّ الناس أنَّ حشاشتي فعامينِ يا سلمي َ بنأيكِ لم أَذُقُّ إذا حلَّ ليلي داهم الحزنُ مهجتي جزى الله بالإحسانِ والجـودِ حيدرا قطعتُ وصالي بالذينَ أُحبَّهم دعوتُهُ في يوم دعاءَ مُؤمِّل فهيَّا أسبابَ الَّوصال فَديتهُ ولاحت لي البشرى تشعُّ بساعةٍ هموماً كثقل الراسياتِ أزاحها فلو أننى أمَضيتُ عمريَ شاكراً فلستُ بموفِ للإمام جميلهُ فلا عجبٌ فهو الوصيُّ لأحدِ له أرجع الرحمنُ شمسَ سمائه وأعطاهُ من كل الفضائل صَفوَها فدى المصطفى المبعوثَ بالرُوح موقناً وجمع الطغاة الكافرين أبادهم ولم يلكُ قَتّالاً بغدرِ وغيلةٍ بدين قويم للسعادة مرشد وإلا يكفُّوا عن قتالٍ وأنهم وإمَّا أبَوا كان النزالُ مُسْرِّفاً



### الى محراب الشهادة



وليس كما يسروي كشير دعاة وصفح وإحسانٌ وطول أناة وإرهاب خلق الله بالسطواتِ أتى من إله واسع الرحمات مبادئ أمن وانتظام حياة ويدعو إلى الإنصاف والشفقات وحباً لربِّ ذي عظيم الصفاتِ بسوح الوغى والقومُ في السكراتِ بهِ تَعرفُ المحجوبَ والشُّبهاتِ مسالكة في فهم تلك الهباتِ مسائلُ أعيَتْ كلَّ ذي درجاتِ تُــرَدُّهُ ما يحكي من الكلماتِ يغذّيك إنسانٌ من النفحاتِ فمن رامَ علماً فهو نحوكَ آتي ويقصلُكُ الأفيذاذُ في الأزماتِ ورفقاً أراها تُخجلُ النساتِ ولطفاً تُقيلُ الـقـومَ مـن عثراتِ تجوع بأقصى الأرض في الفلوات فلم يفقدوا \_ مادمتَ \_ أهلَ صلاتِ تبرُّ بها بالعطف والحسنات وناي عن الإجحافِ والسقطاتِ لضاربُّكَ الملعونِ ذي الشفراتِ رأت هامَكَ المفلوق بالضرباتِ وفي كُنهها قد قَصَّرَتْ قُدراتي من اللهُ نورٌ شعَّ في العُتُماتِ •

بهذا نما الإسلامُ واشتدَّ عودُهُ وليس حروبا واقتسام غنائم فهذا هو الدينُ الذي به أحمدٌ وهــــذا كـــتــابُ الله فــيــه جــلــيَّـةٌ يعنِّفُ عدواناً ويهجو قَساوةً ألا أيها البكّاء في الليل رهبةً ويا أيها الضحاكُ عند استدادِها ويــا من حباكَ اللهُ من فيضِ علمهِ صغيرٌ هو الإدراكُ مها تَشعَّبتْ فهل قلتَ لا أدري إذا ما تعكّرتُ وهل كنتَ تلميذاً بيوم لعالم فحاشا ـ سوى المبعوث للناس ـ لم يكن ً لقد كنت باباً للإله وعلمه إليك يشدُّ العارفون رحالهم وقـد حُــزتَ يا خير الأنـــام سهاحةً فتصفحُ عمَّن أظهرَ الحقدَ مبغضاً وتخشى حـسـابَ الله هــو أنّ عنزةً وإنك للأيتام أمٌّ ووالله والله وللفاقداتِ الروجِ كنتَ وليَّها وتأمر حكاماً بعدلٍ ورحمةٍ وأحسبُ بعدَ الجُرح لو عشتَ لم تكن سوى مُكرم يحميه عَصفَ مشاعر لقد حِرتُ في هذي الطباع وحُسنِهاً فوالله ما هذا من النكاس إنّا





# المكتبة الحيدرية.. تعود من جديد

السيد هاشم الميلاني الحسيني
 مكتبة الروضة الحيدرية المقدسة



سابيع لقد كان للمكتبة دور مهم في حفظ التراث ونقله بسهولة ويسر من جيل إلى جيل، وبالخصوص حفظ المخطوطات التي هي ثمرة جهود مضنية قد تكلف الباحث والمؤلف فترات زمنية طويلة من حياته إضافة لم يبذله من مال في توفير مستلزمات الكتابة من حيث الدواة والأقلام والقراطيس التي بوضعها اليوم. وما ذلك إلا لحفظ بوضعها اليوم. وما ذلك إلا لحفظ محمد العقول/ ٣٦).

كما قال الله العلي الله الكالي الكالي الكالي الكالي الصدوق/ ٤٨٥). ومن هذا المنطلق نشأت المكتبات في العصر الإسلامي، وأنشئت بيوت خاصة لجمع الكتب وحفظها في



العواصم والحواضر الإسلامية.

ويحدثنا التاريخ بأن بعض العلماء والوزراء كانت لهم مكتبات ضخمة ببغداد، فقد ورد بأن خزانة السيد المرتضى كانت ثمانين ألف مجلد، وفي الري كانت كتب الصاحب بن عباد، كافي الكفاة تحتاج إلى سبعمائة بعير لحملها، والى غيرها من المكتبات التي كانت ببغداد وغيرها من المدن الإسلامية.

ولا يخفى أن أهمية المكتبات تتضاعف في زماننا هذا، ولاسيما بعد انتشار أزمة فقدان الهوية في الجوامع البشرية، وما نيراه من تزايد المعلومات، وكثرة تشعبها وصعوبة حصرها في مكان واحد من دون الاستعانة بالمكتبات العامة. فالمكتبة في واقع الأمر مؤسسة علمية ثقافية تهدف إلى جمع مصادر المعلومات ووضعها في متناول القراء والباحثين من أجل استخدامها في الأغراض الثقافية والعلمية.

#### تاريخ ظهور المكتبة الحيدرية:

وكان الاهتمام بالمكتبة أمراً شائعاً عند العلماء وأصحاب الفكر والملوك والوزراء، فالحواضر الإسلامية تعج بعشرات المكتبات، منها مكتبات عامة تفتح لأجل خدمة القراء والباحثين وفيها خاصته موضوعة في بيوتات خاصة، وهي مقتنيات شخصية، من تلك المكتبات مر العصور بأسماء مختلفة والتي عرفت على مر العصور بأسماء مختلفة فتارة تعرف باسم (مكتبة الصحن العلوي) و(الخرانة العلوية) والخزانة الغروية وأخرى المكتبة الحيدرية، وهذه المكتبة لم يعرف مقرها بالضبط، وذلك نتيجة لما طرأ على المرقد الطاهر من تعميرات وعمارات. أم سنة

تأسيسها فهي مجهولة عدا ما يحدث به التاريخ حيث يصرح بأن تأسيسها يعود إلى ما يقارب القرن الرابع الهجري، ورد بأن عضد الدولة البويهي المتوفي عام (٣٧٦هـ-٣٩٨م) كان يفق عليها ويعنى بها، ومع ذلك فتكوينها وإنشاؤها يرجع الفضل فيه إلى جهود الطلبة الوافدين من أقطار العالم الإسلامي. وفيها ما يقرب من (٤٠٠) مصحف بخطوط مختلفة، ما يقرب من (٤٠٠) مصحف قديم مكتوب على الرق بالخط الكوفي، وتنسب كتابته إلى الإمام علي اللهم ، فضلاً عن مصاحف ثمينة لأشهر الخطاطين، محلاة بالذهب، وهي من هدايا سلاطين، وملوك ووزراء، في مختلف العصور، كما تضم كثيراً من في مختلف العصور، كما تضم كثيراً من المخطوطات الأخرى، أكثرها نادر.

وقد اشتهر فهرس مخطوطات المكتبة الحيدرية لما يضمه من مخطوطات كانت تُسخ بيد مصنفيها إضافة للمصاحف الشريفة المنسوبة إلى أهل البيت السُّلا . وشيئاً فشيئاً اتسعت هذه المكتبة باتساع رقعة النجف وازدياد عدد الوافدين على مدينة العلم الكبرى، لاسيما بعد هجرة الشيخ الطوسى إلى النجف وتأسيس الحوزة العلمية، مما أدى إلى توجه رواد العلم والمعرفة نحوها للدرس والاستفادة وهذا بدوره أدى إلى تفعيل دور مكتبة الروضة الحيدرية واتساعها وتنوعها. واستمر الأمر بهذا المنوال إلى القرن الثامن الهجرى، حيث شبت حريق في الروضة المطهرة، وأحرق معظم هذه المكتبة، ثم قام بتأسيسها من جديد السيد صدر الدين الآوى من ذرية الحسن الأفطس بن على الأصغر بن على السجاد بن الحسين الشهيد عليس مستعيناً بالعلم العليم، فخر المحققين ابن العلامة الحلي، وسميت بالخزانة العلوية، وذلك سنة (٧٦٠هـ)، وحين



مات الآوي الحسيني، أوصى إلى ابن أخيه بأن يشتري بثلثه من الميراث الكتب ويقفها على الخزانة العلوية، وكذلك أوقف ابن العتايقي الحلي (من رجال القرن الثامن)(۱) والسيد جلال الدين بن عبد الله بن شرفشاه الحسيني (من رجال القرن التاسع)(۲) كتبهم على الخزانة العلوية. وهكذا تكاملت المكتبة بصورة تدريجية، وبلغت كتبها عشرات الآلاف بما فيها نسخ القرآن الأثرية وكتب الأدعية وسائر العلوم الدينية(۲)، وقد ذكر صاحب كتاب تحفة العالم السيد جعفر بحر العلوم، بأن فيها من نفائس العلوم المختلفة التي لم توجد في خزائن السلاطين.

### اندثار المكتبة:

لا نعلم الأسباب التي أدت إلى تدهور وضع مكتبة الروضة الحيدرية، فبالرغم

يه من تاريخها المزدهر وما حوته من أمهات الكتب المخطوطة إلا أننا نرى شبه ثغرة مظلمة بين تلك العهود التي نمت وازدهرت فيها المكتبة وما تلاها من عهود اندثرت فيها الكتب والمكتبة التي تحويها فقد متعرضت هذه المكتبة إلى الإهمال وعاثت الأرضة فيها فأفسدت ذلك الإرث العلمي الضخم، كما امتدت إليها الأيدي، فأخذت ما أخذت وأتلفت ما أتلفت، ولم يبق منها إلا لياملي رأى في عدد كبير من المكتبات المختلفة مخطوطات موقوفة على مكتبة الصحن الحيدري الشريف، أخرجت من الصحن الحيدري الشريف، أخرجت من الصحن الحيافة.

### مشروع إحياء المكتبة:

لقد كانت الكتب الإسلامية خلال عهد النظام البائد نمطاً علمياً ممنوعاً، فالشخص

الذي يسأل عن الكتب الدينية، يكون عرضة للمراقبة وقد يؤدى به الأمر إلى السجن بل وقد يكلفه السؤال عن كتاب ممنوع حياته الغالية أما المكتبات، ففى النجف، كانت العيون تترصد كل من يطلب كتاباً دينياً وكان لزاماً على القائمين بالمكتبات أن يراعوا ما يصدر عن الرقابة والأمن من منع لإعارة الكتب، أما اليوم فالباحث والكاتب يعانيان من







أزمة قلة المصادر، إضافة للوقت المحدد في المكتبات ومن هنا، فقد وجد مركز الأبحاث العقائدية التابع لمكتب سماحة آية الله العظمى السيد السيستاني (دام ظله)، إن الفرصة مؤاتية لإحياء مكتبة الروضة الحيدرية، وفي الحقيقة إن إحياء المكتبة هو مشروع ثقافي ديني شامل، يحاول بعون الله المساهمة في التوعية الثقافية والدينية بصورة جادة.

### المكتبة اليوم:

تم افتتاح المكتبة بصورة رسمية بتاريخ ۲۰ جمادي الثانية ١٤٢٦هـ في ذكري ميلاد الزهراء عليهكا. والمكتبة تقع مما يلى مقبرة السيد كاظم اليزدى مُنسَّ ، في الطابق الأول ولها باب خارجي يطل على امتداد شارع زين العابدين عليه ، مقابل الضلع الخارجي البعيد من جامع الطوسي، وقد خطت كتيبتها العليا (مكتبة الروضة الحيدرية)، وعندما ترتقى السلم، يطالعك الباب الرئيسي لقاعة المكتبة، التي تحيط بها رفوف، تنوعت فيها العناوين بتنوع العلوم والمعارف والآداب التي تتناولها، وأغلبها كتب مطبوعة حديثة إضافة للكتب القيّمة ذات المضامين المهمة والمطبوعة حديثاً والتي لا غنى للباحث والكاتب عنها، وتتخلل القاعة كراسي ومناضد معدّة لراحة مستخدمي المكتبة، يكون الدوام في المكتبة من الساعة التاسعة صباحاً وحتى الواحدة والنصف ظهراً ومن الثالثة وحتى السابعة والنصف مساءً عدا يوم الخميس ووفيًات المعصومين.

تتكون المكتبة من المكتبة العامة ومكتبة العامة ومكتبة مختصة بأمير المؤمنين اللها والمكتبة الإلكترونية وموقع للمكتبة على الإنترنت.

كما تم تفعيل قسم التحقيق والنشر وهو الآن بصدد إنجازه عدة أعمال منها:

١- تحقيق نهج البلاغة.

٢- سلسلة أولاد أمير المؤمنين السه ، يبدأ
 بالمحسن السقط الشه .

٣- سلسلة مشاهير المدفونين في الحرم العلوى المُطّهر.

٤- ترجمة شرح غرر الحكم للآمدي
 والشارح هو آغا جمال الخونساري.

أما قسم الدراسات والبحوث فقد قام بطبع كتاب الكشاف المنتقى في علي المرتضى عليه والمكتبة تدعو الباحثين والمحقين والكتاب ممن كتب في الإمام علي لمراجعتها لغرض دراسة إمكانية طبع نتاجاتهم.

والمكتبة تفتح أبوابها أمام البيوتات والأسر العلمية الذين يرغبون بتوقيف كتبهم ومكتباتهم والنسخ الخطية (المخطوطات) عن طريق الإهداء، كما أنها تعلن استعدادها عن شراء المخطوطات.

وأخيراً نقول اللهم تقبل منا جهدنا هذا خدمة للعلم وطلابه، ونحن بجوار حامي الحمى أمير المؤمنين علي بن أبي طالب السلاه

<sup>(</sup>۱) وهـ و عبد الرحمن بن محمد بن إبراهيم المعروف بالعتايقي، المهندس الأديب الصوفي كمال الدين المعروف بابن العتايقي الحلي صاحب التصانيف الموجودة بعضها بخطه في الخزانة الغروية.

 <sup>(</sup>٢) فقد وقف نسخة الجزء الثاني من التبيان للشيخ الطوسى للخزانة الحيدرية.

<sup>(</sup>٣) فقد ورد الشيخ الكفعمي صاحب كتاب البلد الأمين المشهد الغروي وأقام به وطالع في كتب الخزانة للحضرة الغروية ومن تلك الكتب ألف كتبه الكثيرة في أنواع العلوم.



# ركاليب (لغوكيد في النص القرآني

د. زهیر غازی زاهد

سلبه التأكيد في اللغة: التقرير والتوثيق، وفي الاصطلاح: أسلوب من أساليب العربية يؤدي بطرق وصور تكون حينا بأدوات التوكيد وحينا باستعمالات وبنيات يؤدي استعمالها السي دلالة التوكيد كالحال المؤكدة أو الظرف أو تقديم ما حقه التأخير وغير ذلك.

لقد استعمل القرآن الكريم ضروب التوكيد المعروفة في العربية، فنجد صور التوكيد بالأدوات وبغيرها مبثوثة في نصوصه. وسأتعرض لنماذج من ذلك. التوكيد من وظائف الكلام ومعانيه يؤديه المتكلم أو المرسل حين يكون المتلقي في حالة شك أو إنكار، أما إذا لم يكن كذلك فيلقى الكلام على صورة الإخبار

لا يحتاج إلى التوكيد، وأما إذا كان المتلقي في شك فيكون إخباره مؤكدا بمؤكد واحد غالبا وإذا كان منكرا فبأكثر من مؤكد لإزالة الإنكار. وهنا تتمثل مقولة البلاغة العربية: لكل مقال. وقد اجتمعت هذه الحالات المذكورة في قوله تعالى: (وَاضْرِبُ لَهُمُ مَثْلاً أَصْحَابَ الْقُرِية إذْ جَاءَهَا المُرْسَلُونَ،



إِذْ أَرْسَلْنَا إِلَيهِمُ أَثْنَينِ فَكَذَبُوهُمَا فَعَزَرْنَا بِثَالِثَ فَقَالُوا إِنَّا إِلَيْكُمْ مُرْسَلُون، قَالُوا مَا أَشْرَلُ الرَحْمَن مَا أَنْتُمْ إِلاَّ بَشَرُ مَّ أَثْنَا وَمَا أَشْرَلُ الرَحْمَن مِن شَيء إِنْ أَنْتُمْ إِلاَّ تَكْذبُونَ، قَالُوا رَبَّنَا اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ

مؤكدا بثلاثة مؤكدات هي القسم و(إن) ولام التوكيد.

هذه ثلاث صور للكلام: إخبار ثم توكيد الإخبار لإزالة الشك ثم تكرار التوكيد لإزالة الإنكار.

قال الزركشي في مستويات التوكيد هذه: (ويراعى في القوة والضعف بحسب حال المنكر كما في قوله تعالى عن رسل عيسى) وذكر الآيات التي ذكرناها [البرهان ٥/٢].

أما أدوات التوكيد المستعملة في النص القرآني فهي أنواع:

١- ما يتصل في الأسماء ويعد من مؤكدات الجمل الاسمية وهي (إنّ) التي

قرآليات

لا تستعمل إلا للتوكيد، ويكثر استعمالها في القرآن الكريم. قال تعالى: (إنَّ النَّفسُ لأمَّارَةٌ بالسُّوء إلاَّ مَا رَحمَ رَبَّيَ إِنَّ رَبَّي غَفُورٌ لأمَّارَةٌ بالسُّوء إلاَّ مَا رَحمَ رَبَّيَ إِنَّ رَبَّي غَفُورٌ رحيمٌ) (يوسَ ف:٣٥). وقوله في مخاطبة إليس عند امتناعه عن السجود: (وَإِنَّ عَلَيْكَ اللَّعننَةَ إلَى يَوْم الدِّينِ، قَالَ رَبِّ فَأَنْظرني إلى يَوْم الدِّينِ، قَالَ وَإِنَّكَ مِنَ المُنظرين) إلى يَوم يبُعتُونَ، قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ المُنظرين) (الحجر:٣٥،٣٦،٣٥)، وتستعمل (إن) للتوكيد وحدها في الجمل الاسمية أو مع لام التوكيد كما مر قبل قليل، كثيرا في القرآن الكريم.

٢- ما يتصل بالأفعال، ويعد من مؤكدات الجمل الفعلية وهي نون التوكيد الثقيلة والخفيفة، والثقيلة أكثر توكيدا من الخفيفة. وقد مر في تهديد أهل القرية للمرسلين وإنكارهم لهم في قولهم (قالوا إنا تطيرنا بكم لئن لم تنتهوا لنرجمنكم وليمسنكم منا عذاب أليم) فيها توكيد تطيرهم وإنكارهم ثم يأتي التهديد بالقسم في اللام الموطئة ثم يأتي التهديد بالقسم في اللام الموطئة (لئن) ثم نون التوكيد الثقيلة في الفعلين المتصلين بلام جواب القسم، وهو تهديد صادر من نفس حقود تنكر الحق وتميل إلى الفتك إذا امتلكت السلطة والسلاح.

وجاء في معرض تهديد امرأة العزيز ليوسف استعمال التوكيد نوني التوكيد الثقيلة والخفيفة في قوله تعالى: (ولئن لم يفعل ما آمره ليسجنن وليكوناً من الصاغرين) (يوسف:٣٢). ومن ذلك ما جاء في عصيان إبليس لربه بقوله: (قال رب بما أغويتني لأزينن لهم في الأرض ولأغوينهم أجمعين) (الحجر:٣٩) وهدذا النوع من التوكيد وهو استعمال النون المتصلة بالفعل للتوكيد جاء كثيرا في القران

أيضاً.

٣ـ ما يستعمل من الأدوات مع الأسماء
 والأفعال فهو مشترك بينهما مثل:

أ ـ لام التوكيد؛ وهي ترد في مواضع؛ منها لام الابتداء كما في قوله تعالى (ثم لنحن أعلم بالذين هم أولى بها صليا) (مريم ٧٠). وحين تدخل (إن) المؤكدة على الجمل الاسمية تنتقل اللام إلى خبرها وهي التي أسماها النحويون بللام المزحلقة وبقى متصلة باسمها إذا تقدم الخبر، كقوله تعالى: (إنا إليكم لمرسلون) (يوسف:١٦)، وقوله: (وإنا له لناصحون) (يوسف:١١)، وقوله: (وإنا له لحافظون) (يوسف:١٢)، وقوله: (قال إني ليحزنني أن تذهبوا) (يوسف:١٢).

وتأتي اللام موطئة للقسم قبل (إن) الشرطية كما في قوله تعالى: (قالوا لئن آكله الذئب ونحن عصبة إنا إذا لخاسرون) (يوسف: ١٤)، وتأتي في جواب القسم كما في قوله تعالى: (فوربك لنحشرنهم والشياطين ثم لنحضرنهم حول جهنم جثياً)

ب ـ اسـلوب الحصـر والقصر ويؤدى بطريقتين:

إحداهما: استعمال (ما) أو (لا) أو (إن) النافيات مع إلا التي للحصر كقوله تعالى: (ما أنتم إلا بشر مثلنا) (يسن،١٥)، وقوله: (وما علينا إلا البلاغ المبين) (يسن،١٧)، وقوله: (إن انتم إلا تكذبون) (يسن،١٥) وقوله: (إن هي إلا حياتنا الدنيا نموت ونحيا وما نحن بمبعوثين) (المؤمنون: ٧٧).

الطريقة الأخرى: استعمال (إنما) وهي مركبة من (إن) المؤكدة مع (ما) الزائدة فهي بهذا التركيب تفيد القصر

والتوكيد كما في قوله تعالى: (يا قوم إنما هذه الحياة الدنيا متاع وإن الآخرة هي دار القرار) (غافر: ٣٩)، وقوله تعالى: (إنما الحياة الدنيا لعب ولهو) (محمد: ٣٦)، وقوله: (إنما يتذكر أولوا الألباب) (الرعد: ١٩).

أ ـ التكرار اللفظي وهو تكرار الكمة أو الجملة بلفظها للتوكيد كما في قوله تعالى (كلا إذا دكت الأرض دكا دكا، وجاء ربك والملك صفاً صفاً) (الفجر: ٢١، ٢١)، وقوله: (هيهات هيهات لما توعدون) (المؤمنون: ٣٦).

وقد يكون بتكرار الجملة كقوله تعالى (فإن مع العسر يسرا، إن مع العسر يسرا، إن مع العسر يسرا) (الشرح: ٢،٥)، وقوله: (وما أدراك ما يوم الدين) (الانفطار: ١٨٠١)، وقوله: (كلا سوف تعلمون) سوف تعلمون).

ب ـ التكرار المرادف أو المعنوي، وهو ما سماه النحويون بالتوكيد المعنوي ويكون بألفاظ هي (نفس، عين، كل، جميع، أجمع، كافة) كلها يستعمل في العربية ولكن المستعمل في القرآن الكريم من هذه الألفاظ للتوكيد ألفاظ الشمول كل و أجمعون وجميع.

كل: وهي تفيد الشمول والاستغراق كقوله تعالى: (كل امرئ بما كسب رهين) (الطور:۲۱)، وقوله تعالى: (كل نفس بما كسبت رهينة) (المدثر:۳۸)، وقوله تعالى (كل حزب بما لديهم فرحون) (المؤمنون:۵۳)، وقوله:(كل نفس ذائقة الموت) (آل عمران:۱۸۸). فهي هذه الآيات تفيد الشمول والاستغراق

لكنها إذا أضيفت إلى ضمير يطابق الاسم السابق المراد توكيده أفادت في هذه العالة التوكيد الذي نحن بصدده كما في قوله تعالى: (فسجد الملائكة كلهم أجمعون إلا إبليس) (الحجر:٣٠، ٣١)، وقد تقترن (أجمعون) مع (كلهم) كما في هذه الآية لزيادة التوكيد وقد تأتي وحدها وهي تستعمل استعمال جمع المذكر السالم في إعرابها ولا توصل بها (آل) لأنها دالة على التعريف دون (آل) كقوله تعالى: أجمعين) (البقرة:١٦١)، وقوله: (و لأغوينهم أجمعين) (الحجر:٣٩).

و(أجمعون) جمع أجمع لا يراد به التفضيل إنما استعمل دلالة على الصفة وأريد به معنى (كل) لإفادة الإحاطة والتوكيد.

وأما لفظة (جميع) فهي بمعنى الاجتماع وقد تأتى وصفاً كما في قوله تعالى:(وإنا لجميع حاذرون) (الشعراء:٥٦)، وقوله: (أم يقولون نحن جميع منتصر، سيهزم الجمع ويولون الدبر) (القمر:٤٤، ٤٥) أي مجتمعون، ولكن قد تأتى للتوكيد دون الوصف الذي مر ذكره ففي قوله تعالى: (وتوبوا إلى الله جميعاً) (النور ٣١٠) ، لا يراد بها معنى مجتمعين إنما يراد توبوا كلكم، وكذلك قوله تعالى: (قل يا أيها الناس إنى رسول الله إليكم جميعا) (الأعراف:١٥٨) أى لكم كلكم وليس لكم مجتمعين. فه ي تؤدي في هاتين الآيتين معناها لو كانت مضافة إلى ضمير مطابق للمؤكد كما هي (كل) ولو أضيفت إلى ضمير وقلنا (جميعهم) لما كان معناها إلا التوكيد كما جاء في كتاب سيبويه

## قرائيات

۱۸۹/۱ على أن جميعا قد تأتي دالة على المعنيين بمعنى كلكم ومعنى مجتمعين كما في قوله تعالى: (ويوم نحشرهم جميعا) (الأنعام:۲۲).

٥ ـ صور أخرى للتوكيد.

القسم: وهو وسيلة وأسلوب من أساليب التوكيد ويؤدى بطريقتين:

أحدهما الظاهر سواء بإظهار القسم أو أداته كقوله تعالى: (والسماء ذات الحبك، إنكم لفي قول مختلف) (الذاريات:٧،٨) وقد مر بنا قول الرسل لأهل القرية المنكرين (قالوا ربنا يعلم إنا إليكم لمرسلون) (يس: ١٦) أو قوله: (وأقسموا بالله جهد أيمانهم لئن جاءتهم آية ليؤمنن بها) (الأنعام:١٩). وأكثر ما استعمل القران الكريم هذا الأسلوب استعمل بأدوات القسم والواو أكثرا استعمالا بأدوات القسم والواو أكثرا استعمالا كقوله: (والفجر وليال عشر) (الفجر: ١، كا، (والليل إذا يغشى) (الليل:١). ثم التاء كقوله تعالى: (وتالله لأكيدن أصنامكم) (الأنبياء:٧٥)، (تالله إن كنا لفي ضلال مبين) (الشعراء:٧٩).

اللام الموطئة للقسم؛ وهي التي تركب مع (إن) الشرطية كما مر ذكره، وهناك ألفاظ تستعمل في القسم هي: عمرك في قوله تعالى: (لعمرك إنهم لفي سكرتهم يعمهون) (الحجر: ٧٢). واستعملت العربية ألفاظا أخرى مثل (أيمن الله، عمرك الله، قعدك الله) ولم ترد بهذا التوكيد في القران الكريم. وسنفصل الكلام في السلوب القسم بمقالة لاحقة إن شاء الله.

المصدر المؤكد: وهو المفعول المطلق كقوله تعالى (وكلم الله موسى تكليما) (النساء: ١٦٤)، (والصافات صفا،

فالزاجرات زجرا) (الصافات: ۱، ۲)، (يوم تمور السماء موراً، وتسير الجبال سيراً) (الطور: ۹، ۱۰).

الوصف الذي للتوكيد: كقوله تعالى: (فدكتا دكة واحدة) (الحاقة:١٤)، وقوله: (فإذا نفخ في الصور نفخة واحدة) (الحاقة:١٣). فلفظة واحدة في الآيتين لا تبين العدد فهو واضح من صيغة (دكة)، (نفخة) إنما هي مؤكدة.

الحال التي من معنى الفعل: كقوله تعالى: (ولا تعشوا في الأرض مفسدين) (العنكبوت: ٣٦)، وقوله: (شم وليتم مدبرين) (التوبة: ٢٥). فالحال (مفسدين)، (مدبرين) جاءت من معنى الفعل لتوكيده.

وكذا الحال المؤكدة للجمعة في قول تعالى: (شهد الله أنه لا إله ألا هو والملائكة وأولوا العلم قآئما بالقسط) (آل عمران: ١٨) لأن الشاهد به لا إله إلا هو قائم بالقسط كما ذكر الزركشي في البرهان ٢٠٤/٢.

ضمير العماد: أو ضمير الفصل على اصطلاح البصريين. وهو ضمير منفصل للرفع يذكر للتوكيد كما في قوله تعالى: (وأولئك هم المفلحون) (البقرة: ٥). فالضمير (هم) جاء للتوكيد بعد المبتدأ (أولئك). وقوله: (ويرى الذين أوتوا العلم الدي أنزل إليك من ربك هو الحق) (سبأ: راقص الذي أنزل إليك من ربك هو العق) (سبأ: (القصص: ٣)، وقوله: (وقلنا يا آدم السكن أنت وزوجك الجنة) (البقرة: ٣٥). وقوله تعالى: (فاذهب أنت وربك فقاتلا) للتوكيد يكون ضمير رفع منفصلا كما للتوكيد يكون ضمير رفع منفصلا كما سبق [انظر الكتاب ١/ ٢٩٥].

ومن المؤكدات أيضاً الحرف (قد) حين يدخل على الفعل الماضي فيكون للتحقيق كما ذكر الزمخشري في قوله تعالى: (ومن يعتصم بالله فقد هدي إلى صراط مستقيم) (آل عمران:١٠١)، وقوله: (قد أفلح من زكاها، وقد خاب من دساها) (الشمس:١٠٩)، وقد تتصل بها اللام التي هي بمعنى القسم كقوله تعالى: (لقد كان

في يوسف وإخوته آيات للسائلين)

(يوسف:٧).

ومن المؤكدات أيضا الحروف التي عدت زائدة في الإعراب يراد بها التوكيد، وفي زيادتها خلاف بين المعربين والمفسرين لا مجال للخوض فيه هنا. من ذلك الباء في خبر (ليس) أو (ما) النافية كقوله تعالى: (لست عليهم بمسيطر) (الغاشية:٢٢)، وقوله تعالى: (وما أنت بمؤمن لنا ولو كنا صادقين) (يوسف:٢٧)، وحرف الجر (من) وزيادة (ما) بعد إذا الشرطية أو حين تركب مع الحروف الستة المسماة بالمشبهة بالفعل.

إن صور التوكيد وأساليبه كثيرة في القران الكريم ذكرت شواهد من ضروب منها وهي أهمها. وقراءة هذا النص الخالد وتفهمه تظل توحي بالمعاني وتشير إلى الأساليب العربية السليمة التي يقتدي بها الفصحاء وفرسان البلاغة ■

#### هلاك أبى ذر

قال محمد بن علمقة بن الأسود النخعي: خرجت في رهط أريد الحج منهم مالك بن الحارث الأشتر حتى قدمنا الربذة، فإذا امرأة على قارعة الطريق تقول: يا عباد الله المسلمين هذا أبو ذر صاحب رسول الله (صلى الله عليه وآله) قد هلك غريباً ليس لى أحد يعيننى عليه.

قال: فنظر بعضنا إلى بعض، وحمدنا الله على ما ساق إلينا، واسترجعنا على عظم المصيبة، ثم أقبلنا معها فجهزناه وتنافسنا في كفنه حتى خرج من بيننا بالسواء، ثم تعاونا على غسله حتى فرغنا منه، ثم قدمنا مالك الأشتر فصلى بنا عليه، ثم دفناه، فقام الأشتر على قبره، ثم قال:

اللهم هـذا أبو ذر صاحب رسـول الله (صلـى الله عليه وآله) عبدك في العابدين، وجاهد فيك المشركين، لم يغير ولم يبدل، لكنه رأى منكراً فغيره بلسانه وقلبه حتى جفي ونفي وحرم واحتقر، ثم مات وحيداً غريباً، اللهم فاقصم مـن حرمه، ونفاه من مهاجره وحرم رسـولك (صلـى الله عليه وآلـه)، قال: فرفعنا أيدينا جميعا وقلنا: أمين، ثم قدمت الشاة التي صنعت فقالت: إنه قد أقسم عليكم ألا تبرحوا حتى تتغدوا فتغدينا وارتحلنا.

# الحال فمر التعبير القرآنمر المرانم النحو والدلالة

سيروان عبدالزهرة الجنابي
 كلية الآداب/ جامعة الكوفة

سليح نشهد في الخطاب الرباني المتمثل بالتعبير القرآني موضوعات بنائية وأنساقاً تركيبية متباينة في وجوهها البلاغية ومساراتها المضمونية مؤدّاة بأدوات لغوية عالية الفنية ليستحصل منها أو بفعلها المبتغى الدلالي انسجاماً والمراد الإلهي المنتخب لها، ذلك بأن الهيمنة الإعجازية للنص القرآني لم تنحصر في مضمونياته فحسب بل كانت لمنهجيته البنيوية المصاغة بأرفع الأساليب الأثر الأكبر في سيطرته على النفوس واستحواذه على العقول باطمئنان وتسليم، وإذا كان العرب هم منشأ السليقة الصافية للغة ومحك القياس الأمثل لقنوات التخاطب بها فان التشكيل اللساني للقرآن الكريم قد انزل بلغتهم المعهودة بنقاوتها النطقية وسدادها الدلالي، فكيف لا ينبهرون به انذهالا ويطرقون أمامه وهم موطئ لغته وأرباب بيانه.

من هنا نجد أن الفرضية الواجب تأسيسها على هذا أن لا يرد لفظ أو حرف في البيان القرآني إلا وله دلالته الخاصة ومعناه المميز، ولا يتوقف الأمر عند هذا الحد؛ بل يتعداه إلى أن يكون المعنى العام للآية منسجماً مع معنى كل لفظة واردة فيه حتى إنا لو استبدلنا اللفظة بأختها لما تحقق لنا المعنى المراد بدقة؛ لان لكل لفظ خصوصية مضمونية تتفق مع مضمونية الآية بأسرها(ا).

وبناء على هذا نجد أن الخطاب القرآني له خصوصيته في التعاطي مع حيثيات الوظائف النحوية بما يدعوه أحيانا إلى الخروج على ما آمن به النحاة وتسالموا عليه في مدوناتهم التخصصية، إذ نقف في التعبير القرآني على توجيهات لغوية تخرق مقررات النحاة فيما يخص موضوع الحال من انه من جنس الزوائد اللفظية بدلالته على معنى التوكيد (الدلالة الهامشية) دون دلالته على معنى التأسيس (الدلالة المركزية) له، وسنبسط القول فيما يأتي توضيحاً وتثبيتاً.

#### الحال عند علماء النحو

لاشك في أن الحال تمثل إحدى وسائل توضيح مضمون الخطاب العربي؛ إذ يرد لبيان التصور الكيفي للذوات لدى المتلقي لضبط فحوى المعنى المتوخى من سوق الخطاب على هذه الهيأة التركيبية حيث اتفق علماء النحو على أن وظيفته تكمن في تفسير الهيئات المبهمة للذوات وبيينها(٣)، فإذا ما أخذ موقعه في تركيب جملة ما فانه سيكشف للمقابل صورة تكاملية عن المُغبَر عنه، فيشكل بذلك

ركناً أساسياً في الدلالة يعرب عن المراد ويحقق المطلوب، فإذا ما أُرسل زيدٌ في مهمّة خطيرة - على سبيل المثال - وبقي الجميع يترقب حضوره منتظراً وإذا به يعود، فيخبر أول من شاهده قائلاً: جاء زيدٌ مبتسماً، فنجد أن زيادة الحال (مبتسماً) على النص المنطوق قد جادت بالإجابة المنتظرة، لأن هيأة العودة مصورة على هذا الوضع دلّت على انجاز المهمة وإكمالها على أتم وجه، وكذا الحال لو اخبرهم الإجابة تُفهم من الحال (متجهماً) قبل أن يفد زيدٌ على الجميع ليروي لهم فشل المهمة. ويددٌ على المهمة. الإجابة تُفهم من الحال (متجهماً) قبل أن يفد بهذا نصل إلى أن الحال من أهم الامكانات اللغوية قدرةً على إيصال

بهذا نصل إلى أن الحال من أهم الامكانات اللغوية قدرةً على إيصال المعلومة إلى المتلقي تصويراً ودلالةً؛ لذا يمكن من النظر إلى الحال توجيه الكثير من النصوص القرآنية بالوجهة الدقيقة، فضلاً عن قابلية إعماله في السنة الشريفة لاستشراف دلالات معينة تستنطق بغاية تخلل النص النبوي مدخله السديد في تنظيم شؤون الحياة الإنسانية، فإذا تحدث الرسول في في شأن ما وهو غاضب كان لحال غضبه دلالته الخاصة، وإذا ما شوهد باسماً كانت له دلالة أخرى، وكذا الحال بورود مضامين الأحوال الأخرى في نصوص أحاديثه الشريفة.

من هنا تثبت لدينا باطمئنان مقولة (البيان) التفسيري للحال، بيد إنا نواجه النحاة وقد خلخلوا مفهوم الحال في مدوناتهم التخصصية، حيث شطروا الحال إلى شطرين: حال مؤسسة (بيانية)، وأخرى مؤكدة (تعزيزية)(")، والبيانية تسمى (مؤسسة)؛ ((لأنها تؤسس معنى

قر آليات

جديداً يُستفاد بذكرها))(أ) لـذا ف((هي تدل على معنى لا يُفهم مما قبلها))(أ) وتدعى بر(المتنقلة)(1) أيضاً لأنها تنقل دلالة البناء اللغوي إلى معنى جديد آخر يُزادُ على الدلالة الإسـنادية الأسـاس. أما الحـال المؤكدة فر(هـي التي يعطي معناهـا الكلام الذي قررهـي التي يعطي معناهـا الكلام الذي تكون فيـه))(() وبذلك تكون من ((التي يستفاد معناهـا بدونهـا))(()) بالنظر إلى مضمون الجملة الاسنادي إذ يراها الرضي مضمون الجملة الاسنادي إذ يراها الرضي جملـة))(() قد حصـل معناهـا كاملاً فلا وبـذا تدخل فـي حيـز الزيادة علـي معنى الجملة لا الزيادة فيه كما هو شـأن الحال البيانية الأولى.

نقول: إن النظر إلى الحال بعين القسمة يفضي إلى نقد المفهوم الذي حدّه النحاة لها، وزعزعة وظيفته في الخطاب العربي، إذ القول بالوظيفة التوكيدية له لا توصلنا إلى بيان الهيأة والكشف عن صورة المتحـدِّث أو المتحدَّث عنه ومن ثم لا تعد اختزالاً لكثير من الكلام، لان الكلام دونها يعطى معناها كقولنا (ضحك محمد مبتسماً)، (ولَّى زيدٌ مدبراً)، (أرسلت إليك زيداً رسولاً)، (أطلقت الطائر حراً)، فإن معنى التبسم معروف من الضحك، والإدبار معروف من التولية، والرسول معروف من الإرسال، والحرية معروفة من الإطلاق، فهـذه الأحـوال وجودها كعدمهـا، لأنها متلمسة سلفاً من الكلام قبلها، وهذا ما دفع بعض النحاة إلى القول بزيادة هـذه الأحوال في النص القرآني(١٠٠)، وان وجودها إضافة لاطائل وراءها لان المعنى مدرك من الكلام بغيرها.

من هنا ينكشف لنا أن النحاة قد طعنوا في مفهوم الحال ووظيفته بحديثهم عن قسمته بمنطق التوكيد، فإذا كان النحاة قد آمنوا بالوظيفة التوكيدية للحال في الخطاب العربي سواء الإلهي منه أم البشري، فإن الباحث لا يؤمن بوجود هذا النوع من الحال في الخطاب القرآني في الوقت الذي قدنتسامح مع وجوده في كلام الجنس البشري نزولاً عند نظر النحاة.

#### الدلالة التأكيدية للحال في التعبير القرآني

إذا كان النص القرآني أرفع النصوص أسلوباً وأتقنها خطاباً دلالياً وتعبيراً عن المراد فانه لا يرقى إلى متنه لفظ إلا وبقيت دلالته مرافقة له دون انفكاك، حيث لا يقع النظر فيه على أي لفظة من ألفاظه اللغوية إلا وتجد له أثراً بالغاً في توجيه المعنى بما ينسجم والدلالة الانسيابية للنص الذي يحل فيه (١١) وإذا ما آمنا بمبدأ استحكام الدلالة في تشكيل النـص القرآني أمكننا الانفتاح بالقول أن الأحوال الواردة في التعبير الإلهي كلها تأسيسية ولا موضع للتوكيد فيها ـ كما هـ و في المنطق النحوى وما تشاطره من رؤيا لأكثر من مفسر ـ ذلك بان القول بالتوظيف التوكيدي للحال في القرآن يوصلنا إلى القول بالزيادة فيه؛ تأسيساً على أن صفة التوكيد هذه تجعل من معنى الحال أمراً معروفاً سلفاً في الكلام السابق عليها، ومن ثم يكون وجوده في السياق القرآني فضلة لا معنى ورائها، على حين نرى أن إخضاع الخطاب الإلهي للقواعد النحوية بتمحّض يفضي بنا إلى إغفال كم

هائل من الدلالات التي تفيض للمتأمل فيما لو ترخّص من التزام القاعدة الإعرابية، وهذا ـ من نظرنا ـ لا يعد خروجاً أو تجنياً على حُرمة النظام النحوى بقدر ما ينظر له مزية فضلى للنص القرآني على النص البشرى، إذ يعد التأسيس الدلالي لما يُظن بأنه توكيد من وجوه الإعجاز المضموني للكتاب المجيد، يُزاد على هذا إن النظرة المُعمَّقة إلى حيثية الاستعمال السماوي لأسس الخطاب العربى تمنحنا الكثير من اللفتات اللطيفة التي غفل عنها منظرو علوم الخطاب البليغ مما قد يسهم في تكوين الفهم الدلالي للنص بخطاب مُحدَّث، ولتوثيق ما فُرض سنحاول إحالة الفرضية على نطاق التطبيق القرآني علنا نشت ما نحن ميّالون إليه.

#### التطبيقات القرآنية

يرى علماء النحو وكثير من أرباب التفسير أن (الحال) قد ورد بكلتا حالتيه التأسيسية والتوكيدية في التعبير القرآني، فمما سيق تأسيساً قوله تعالى (وهو الذي أنزلَ إليكم الكتابَ مُفصَّلاً)(١٢) نلحظ لفظة (مفصلاً) قد زادت على الآية معنىً بكراً يُفتقد بفقدانها من النص، فلو اكتفى النص بالقول (انزل إليكم الكتاب) فحسب لما فهمت طبيعة هذا الكتاب ووظيفته وإنما انكشف هذا التوجيه بالحال (مفصلًا) فالتفصيل كما يراه الطوسي ((تبيين المعاني بما ينفي التخليط المعمى للمعنى، وينفى أيضاً التداخل الذي يوجب نقصان البيان عن المراد))(١٢) وبهذا يـؤدى الكتـاب مهمّـة التوضيـح وإظهار الحلول لكل الإشكاليات سواء كان

ذلك على المستوى التصديقي الاعجازي أم على المستوى العقيدي الاستدلالي، ولولا هذه الحال لما تأسس لنا هذا المعنى من النص، وفضلاً عن هذا نجد أن البناء الصرفى للحال يترى المعنى بدلالة جديدة ألا وهي دلالة التضعيف والإعادة، حيث ورد على هيأة (مفصل) المشتقة من الفعل المزيد (فصل) على وزن (فعل) الذي يفيد تكرير الحدث والمواظبة عليه تتابعاً غير مرة، فكأن الكتاب الذي وقعت له سمة البيان لم تكن له بمثابة سمة عابرة، وإنما هي متأصلة مستمرة فيه دالة على الثبات والديمومة، فبيانه للناس واستجلاؤهم به الحقائق يتجدد بتجدد الأجيال من دون فتور أو إخلال مما يدعو للإقرار بان القرآن الكريم هو المرجع المعرفي والمصدر المتزامن للإنسان منذ نزوله على بنى البشر حتى قيام الساعة، وهذا المعنى كله متحقق بالتأسيس من الحال (مفصلا).

أما الحال المؤكدة في الخطاب الإلهي فيرونها في قوله تعالى (ما أصابك من حسنة فمن الله وما أصابك من سيئة فمن نفسك وأرسلناك للناس رسولاً وكفي بالله شهيداً)(١٤) حيث يعدون الحال (رسولاً) زائدة على النص ووجودها كعدمها، لان مضمونها الدلالي متوافر في جملة (أرسلناك) قبلها، يقول الاشبيلي: ((لو لم يذكر رسولاً لكان قوله تعالى: وأرسلناك يذكر رسولاً لكان قوله تعالى: وأرسلناك القول جملة مفسرين، إذ يرون أن ((رسولاً نصب بأرسلناك، وإنما ذكره تأكيداً لان أرسلناك دلّ على انه رسول))(١٥) نقول النحاة والمفسرين في أن ثمة نظر في قول النحاة والمفسرين في

## قرائيات

هذه الحال، ذلك بان قولهم هذا يدفعنا إلى الايمان بإمكانية الاستغناء عن هذه المفردة ـ الحال ـ في النص دون أن يتصدع المعنى. على حين نحسب أن الحال (رسولاً) لا يمكن العزوف عنها دون أن يتسرب الإخلال إلى المعنى أو يحدث نقص في الدلالة، وذلك بناءً على ما آمنا به من انه لا وجود للفظة في التعبير القرآني ليس لها مدلول معين يتناسب ومراد النص، فلا نميل إلى ما أسسه الفكر النحوي في تسويغ عملية الإقصاء للحال بحجة عدم المساس بالدلالة التكاملية للنص، إذ لو رفعنا لفظة (رسولاً) من الآية لما زاد الأمر توضيحاً وكشفاً ولوقع السامع باللبس وتواردت عليه تصورات متباينة حول قضية (الإرسال) وما المراد منها، فليس كل من يُرسل إلى أناس هو رسولٌ لهم بكل ما تحمل لفظة رسول في القرآن الكريم من اصطلاح خاص وظّفها سبحانه لأدائه، فنجد أن المعنّى يكتنفه الإبهام إذا ما حذفنا هذه اللفظة من النص الكريم فيذهب الذهن مذاهب شتى، فلا يُعرَف أأرسله الله للناس منتقماً، أم مرشداً، أم هادياً، أم قاضياً بينهم فيما هم فيه مختلفون؟ لذا قيد سبحانه بالحال ليدل على انه أرسله للناس رسو لاً بكل ما تحمل هذه الكلمة من معنى ومزايا يمتاز بها كل من أرسله سبحانه للناس، ويمكن القول أن هذه الحال متأتية من المعنى الاصطلاحي للفظة (الرسول) مثلما كان يفهمها الناس آنذاك، وليس اشتقاقاً من الفعل (أرسلناك) بمعناه اللغوى المحض كما ظن بعض النحاة، فليس كل من يرسله سبحانه للناس يعد رسولاً بمعنى حامل رسالة

سماوية، ثم إن هناك معنى آخر يزاد على ما ذكرناه قد انطوت عليه هذه اللفظة إلا هو مهمّة العموم الرسالي إلى جميع الناس فهي بمعنى ((رسولاً للناس جميعاً، ولست برسول العرب والعجم كقوله: (وما أرسلناك إلا كافةً للناس)(١٧)، فرسولاً حال قُصد بها التعميم في الرسالة))(١١) وان هذه التعميم مبعثه تجرد لفظة (رسولاً) من جميع القيود فنالت بذلك سمة الشيوع وقابلية الانطباق على الجميع، فالرسول عَلَيُّهُ يحمل ماهية الرسالة الحرة التي تسوغ له صلاحية أن يكون رسو لا لكل أمة، وبهذا تكون الحال (رسولاً) مؤسسة لدلالة إحدى موجبات الطاعة والخضوع من قبل الناس للرسول عَلَيْ ؛ لـ((إن الرسول ليس له من الأمر شيء وإنما هو ينطق عن الوحي، فطاعته فيما يأمر وينهى طاعة الله))(١٩) تعالى، وفوق هذا كشفت لنا هـذه اللفظة مهارة الخطاب القرآني في كيفية استعمال الألفاظ اللغوية بمفاهيم واصطلاحات خاصة تتواءم والدلالة العامة للنص، حيث أظهرت لنا وجهاً من وجوه الإعجاز الاصطلاحي الدلالي في القرآن وتعبيراً عن الحيثية المعجزة التي يستعمل بها القرآن الألفاظ بحسب الغاية.

ونظير ما تقدم الحال (مفسدين) في قوله تعالى (كلوا واشربوا من رزق الله ولا تعثوا في الأرض مُفسدين) (٢٠) فقد يظن ظان بناءً على المنظور النحوي - أن القيد (مفسدين) حال مؤكدة لا فائدة له في المعنى، فالفساد ضد الإصلاح وهو عنوان كبير يدخل فيه كل ما يغير الحق عن مساره ويحرض الناس على عدم الطاعة وهذا يوافق في معناه معنى الفعل (عاث)،

ولكن الأظهر لدينا إن هذه الحال لابد لها من إبداع معنى جديد في النص فهي تضيف فكرة للمتلقى لا يسعه إدراكها بحذف هذه اللفظة والاقتصار على قوله (لا تعثوا في الأرض)، وقد تنبه المفسرون في تضاعيف كتبهم على هذا فقالوا أن ((قوله (مفسدين) إنما قيد به لان منه ما ليس بفساد كمقابلة الظالم بفعله))(۲۱) وبهذا نصل إلى أن وجود الحال (مفسدين) إلـزام بالنهـى عن عدم العيـث في الأرض على هيأة الإفساد فقط، أما إذا كان العيث غير مترتب عليه إفساد، كأن يـؤول إلـي أخذ الحـق واسـترداده لأهله، فهذا ما لا يدخل في دائرة الإفساد لان من العيث ليس بفساد، ثم نجد أن الله تعالى قد قدّم إباحية الأكل والشرب لبني إسرائيل في هذه الآية، وأردفها بحرف المعنى (من) الذي أفاد العموم والجنس،

فكان المعنى إن لهم السماح بان يأكلوا ويشربوا من جميع أجناس رزق الله تعالى ومما يزيد الأمر عظمة هو نسبة الرزق لله تعالى للدليل على إكرامه تعالى لهم وعظم نعمته عليهم، فكان حقاً عليهم ألا يعيثوا في الأرض فساداً، فكأن المعنى أنا أكرمتكم وأنزلت عليكم نعمتى فلا تفسدوا، فنجد أن مرتكز الآية يتمحور على معنى النهي عن الإفساد في الأرض، فمن يقوم بفعل يخرج به على ما تآلف عليه الناس من المعروف يعد من العيث، بيد انه لا يتحتم بالضرورة أن يكون هذا العمل إفساداً ((فقد يكون فعلاً ظاهره الإفساد وباطنه المصلحة))(٢٢). لذا فالإفساد لا يتحقق إلا بالغاية والتعمد، فإن كان العيث لأجل الصلاح أو رداً للظالم على ظلمه لا يعد من صنف الإفساد في شيء، وان كان يعد من العيث من ناحية المعطى الدلالي

#### موعظة

ومن كلام أمير المؤمنين (عليه السلام) لأبي ذر لما أخرج إلى الربذة: يا أبا ذر إنك غضبت لله فارج من غضبت له، إن القوم خافوك عليه، على دنياهم، وخفتهم على دينك، فاترك في أيديهم ما خافوك عليه، واهرب منهم بما خفتهم عليه، فما أحوجهم إلى ما منعتهم، وأغناك عما منعوك، وستعلم من الرابح غداً، والأكثر حسداً، ولو أن السماوات والأرض كانتا على عبد رتقاً ثم اتقى الله لجعل الله له منهما مخرجاً لا يؤنسنك إلا الحق، ولا يوحشنك إلا الباطل، فلو قبلت دنياهم لأحبوك، ولو قرضت منها لآمنوك.

بحار الأنوارج:٢٢ ص:٤١١

قرائيات

لهذه اللفظة، بيد أن وظيفة الحال أسست لنا التفريق دلالياً بين المضمون المعجمي الشكلي كما هو في مفردة (العيث)، و ما يزيد عليها في المعنى إصراراً وتثبيتاً فيما تنطوى عليه النفس البشرية قصدأ ونيةً كما هو في مفردة (الإفساد)، وبهذا نصل إلى أن (العيث) يكون على وجهين لا وجه واحد كما هو الشائع، وإن النسبة الدلالية للعيث إلى الإفساد كنسبة العام إلى الخاص فكل إفساد هو عيث ولكن ليس كل عيث هو إفساد، ومن هنا كان لابد للنص من هذه الحال المؤسسة تطبيقياً المؤكدة تنظيرياً للتمييز بين المحتوى الشكلي والمحتوى التجسيدي لكلا اللفظين ولو لا وجود هذه الحال في النص لما فهمنا منه ما فهمناه.

لقد أجدى التأمل في النصوص القر آنية السابقة جملة ثمرات نلخصها بالآتي:

۱- إن الحال تعد من أروع الوسائل التعبيرية لبيان المعنى لدى المتلقي وتصويره تصويراً دقيقاً وموجزاً.

7-إن النحاة قد ناقضوا أنفسهم في حدّهم للحال بمنطق قسمته إلى تأسيس وتأكيد.

7-إن القول بتوكيدية الحال تُلزِم الإيمان بوجود الزيادة في التعبير القرآني وهذا ما يستحيل عقلاً ومنطقاً على النص الشريف.

3- الوصول إلى حالة الاطمئنان بان الأحوال الواردة في السياق القرآني والتي مال النحاة وجل المفسرين إلى القول بتوكيدها - كلها تأسيسية مركزية الدلالة ولا وجود للوظيفة مركزية فهها •

- نحوية، فهي تعمل مندمجة لبناء الدلالة.
- (۲) ينظر الاشبيلي: شرح جمل الزجاجي: ٣٢٦/١، وابن جني: اللمع في العربية: ١٣٤. والسيوطي: همع الهوامع: ٣٣٦/١، والرضي: شرح الكافية في النحو: ١٩٨/١.
- (٣) ينظر الزمخشري: المفصل في علم اللغة: ٦٣، والاشبيلي: شرح جمل الزجاجي: ٢٢٧/٣-٢٢٨، والرضي: شرح الكافية في النحو: ١٩٩١، والسيوطي: همع الهوامع: ٢٤٥/١، والسيامرائي: معانى النحو: ٢٠٨/٧.
- (٤) السامرائي: معاني النحو: ٧٠٨/٢، وينظر السيوطي: همع الهوامع: ٢٤٥/١.
  - (٥) السيوطي: همع الهوامع: ٢٤٥/١.
  - (٦) ينظر الرضى: شرح الكافية: ١٩٩/١.
- (٧) الاشبيلي: شرح جمل الزجاجي: ٣٢٨-٣٢٨.
  - (A)  $(\Lambda)$  السيوطي: همع الهوامع:  $(\Lambda)$
  - (٩) الرضي: شرح الكافية: ١٩٩١.
  - (١٠) سيرد ذلك تفصيلاً في تضاعيف البحث.
- (١١) ينظر للباحث: دلالة التناظر النصني في التعبير القرآني، بحث منشور، مجلة السدير، العددا، السنة الاولى ٢٠٠٣م.
  - (١٢) سورة الأنعام: ١١٤.
- (۱۳) الطوسي: التبيان: ۲٤٤/٤، وينظر الطبرسي: مجمع البيان: ۳۵۲/۳، ومغنية: الكاشف: ۲۵۲/۳.
  - (١٤) سورة النساء: ٧٩.
  - (١٥) الاشبيلي: شرح جمل الزجاجي: ٢٢٨/٢.
- (١٦) الطوسي: التبيان: ٣/ ٢٦ ، وينظر الطبرسي: مجمع البيان: ٧٩/٧، وشبر: الجوهر الثمين: ٧٢/٢.
  - (١٧) سورة سبأ: ٣٤.
  - (١٨) الحائري: مقتنيات الدرر: ٣/ ١٣٩.
    - (١٩) الكرمي: المنير: ٢٥٧/٢.
      - (٢٠) سورة البقرة: ٦٠.
- (۲۱) شبر: الجوهر الثمين: ۱۰۲/۱، وينظر الطوسي: التبيان: ۲۱۹/۱، والطبرسي: مجمع البيان: ۱۲۰/۱.
  - (۲۲) الطوسى: التبيان: ۲۹۹/۱.

<sup>(</sup>١) من حروف معنى، ومفردات لفظية، وتراكيب

## ..في الداكرة

#### شهر رمضان المبارك:

- 💥 في الثالث منه كانت وفاة الشيخ المفيد الله عنداد سنة ١٢هـ.
- 🕸 وفي الخامس منه بويع للإمام الرضاءاليسلام بولاية العهد سنة ٢٠١هـ.
- ﴿ وَفِي يَــوم العــاشر منه كانت وفاة أم المؤمنين خديجة المَهَكَّا . وقبلها بثلاثة أيام كانت وفاة أبي طالب عم النبي اللهُ .
  - وفي يوم الثاني عشر منه آخى النبي الله بين أصحابه.
- 🕸 وفي يوم الخامس عشر منه كانت ولادة الإمام الحسن السبط عليه السنة ٢هـ.
  - 🕸 وفي ليلة السابع عشر منه عرج النبي ﷺ إلى السماء.
  - وفي يوم السابع عشر منه وقعت غزوة بدر الكبرى سنة ٢هـ.
- ﴿ وفي يوم التاسع عشر منه ضرب ابن ملجم (لعنه الله) الإمام أمير المؤمنين علي على رأسه الشريف غيلة، حيث كان علي يصلى في مسجد الكوفة.
- وفي يوم العشرين منه فتحت مكة سنة ٨هـ ورقى أمير المؤمنين عليسه في الكعبة على متن النبي عليه وكسّر الأصنام.
- ﴿ وفي ليلة الحادي والعشرين منه كانت شهادة الإمام أمير المؤمنين عليته سنة ٤٠ه. وفي هذه الليلة مات موسى بن عمران عليته ، ويوشع عليته مات فيها أيضاً، ورفع فيها عيسى عليته إلى السهاء.
  - وفي ليلة الثالث والعشرين منه أنزل القرآن.
- ﴿ وفي يـوم السـابع والعشريـن منه كانت وفاة الشـيخ محمد باقـر المجلسي (صاحب بحار الأنوار) سنة ١١١٠هـ .

#### شهر شوال الأغر:

- 🕸 أول يوم منه عيد المسلمين، وفيه هلك عمرو بن العاص.
- 💥 وفي يوم الخامس عشر منه ردّت الشمس للإمام أمير المؤمنين عليسلا.
- 🕸 وفي يوم الخامس والعشرين منه استشهد الإمام الصادق عليس العشرين منه استشهد الإمام الصادق عليس العشرين منه استشهد الإمام الصادق عليه العشرين منه العشرين منه العشرين منه العشرين منه العشرين العسرين العشرين العشرين العشرين العشرين العشرين العشرين العشرين الع



## جدلية الإعلام العربي

## وواقع المشهد العراقي

#### • أحمد محمد هاشم



ينابيع أن يُدعى أن لا دخل للأعلام بظواهر العنف، لاسيما ما يجري في العراق بتاتاً، أو أن لا دخل جذري هو، أمر يحتاج إلى لدليل.. وذلك لعدة أسباب؛ أهمها:

البعد العاطفي، الذي كثيراً ما يترك بصماته على قرارات سكان المنطقة.. ولا حاجة لنسرد الدليل العلمي على ذلك، ولكن بغية عدم المصادرة أشير إلى أن أكثر المحاربين العرب الذين



دخلوا العراق ومن هم في الداخل، اعترفوا بأن أهم دافع لحركتهم التخربية هو الأعلام، لاسيما تلك القنوات التي أصرت وتصر على تتبع العثرات في كل حركة وسكنه في سلوكية الاتجاه السياسي الجديد في العراق، بل وتحاول التزييف والتشويش على هذه التجربة (الأنموذج) لترفدها تجاه السلب.

على العموم.. الإعلام العربي وللأسف الشديد أخذ ينطلق من أثنينيات في سلوكياته الحركية (؟

فه و لا يرى الجرائم الصدامية التي دامت لأكثر من ثلاثين عاماً.. ولا يرى المقابر الجماعة والملايين من ضحايا النظام البائد، نابذين بذلك حجية التأريخ عليهم، في حين أن أدنى خرق يلحق تجاه أفراد مجرمين يأخذ بالتطبيل له (كما في أظهار صور رئيس النظام المباد في زنزانته)، وأخرى يرجمون ويستخفون بالرأي العام العراقي بحجة أبراز الرأي الآخر.

مند متى اهتم الأعلام العربي بإبراز صوت المعارضة العراقية؟ الم يكن هذا الصوت أبان النظام الفاشي معتماً عليه مطلقاً! أين هم من هذا السلوك الجديد (فأين صوت المعارضة السورية والمصرية واليمنية و... الخ)؟

ثم أين صوتهم تجاه الاحتلال الإسرائيلي للجولان وفلسطين وبعض المناطق الجنوبية من لبنان، وهكذا أين هم من القواعد الأمريكية في دول الخليج العربي؟ 1.

ومع هذا اطمئن العرب والإعلام العربي، أن العراق ماضي تجاه مستقبل

يعيد له حضارته وقيمه التاريخية، فرغم كل الظروف والصعاب أستطيع القول: إن العراق بدأت قاطرته بالسير نحو التقدم والرقى؛ بعد أن أخذت جادة الصواب تُهدم سلو كية القهقري، وذلك في أول انتخابات ديمقراطية على مستوى التأريخ العراقي والعربي.. وسيحرر العراق من الاحتلال بحكمة رجاله السياسيين والدينيين. ومجتمعه. وأقولها وللأسف ستبقى الجولان وفلسطين محتله، مادامت الحركة السياسية للأخيرين تحمل طابع راديكالياً (عنترى الصوت)، فأين العقل الذى تبع عنتريات صدام ومن لف لفه، هل احترفت نصف إسرائيل أم نصف فلسطين بنيران الغزو الإسرائيلي، أم هل انتحر الجنود الأمريكان على أسوار بغداد أم اختباً هو في جحور الفأران من عفنه؟

أين العقلية العربية من النكسات التي جرت ويلاتها وعلى مدى عقود من الزمان لتتبعها نكبات تلو النكبات.

ومع الابتعاد عن أفق السياسة ننتقل لأفق العقل والدين لأقول:

إن أفضل وأول من طرح وانتبه لتقييم الواقع العراقي والتأثير الإعلامي عليه هو سماحة آية الله العظمى شهيد المحراب السيد محمد باقر الحكيم للتئل إذ أنه قيم الشارع العراقي واضعاً السبل الحركية الواقعية له ناظراً بذلك إلى واقع الحركة الإعلامية ودورها وتأثيرها على المشهد العراقي. وهنا ننقل القارئ الكريم مقتطفات من الحوار الذي أطلقه سماحته في خطبته الثانية من الجمعة الخامسة والتي صادفت في

### قضايا معاصرة



٢٠٠٣/٦/٢٧م، لبيان التفكير الواقعي والمتحضر، والعلاج الأنجح لكل هذه التصورات:

إن لوسائل الإعلام العربية... عامل مساعد فهم الآن يمارسون دوراً هاماً جداً في سحب الشعب العراقي ودفعه باتجاه قوات التحالف والاحتلال هذه حقيقة واضحة بينة.

إن هؤلاء يعملون ليلاً ونهاراً لسياسات لا مجال لذكرها لكن هناك هدف أن يكون قتال وصراع بين العراقيين وبين التحالف وهؤلاء يستخدمون الآن جميع إمكاناتهم الإعلامية وأساليبهم وتجاربهم والفن الإعلامي الذي يملكونه بممارسة حرب نفسية على العراقيين من أجل أن يسحبوهم إلى الدخول في معارك ضارية لا أول لها ولا آخر مع قوات التحالف هذا هو الواقع الذي نعيشه الآن.

أما الموقف الشرعى؟

هنا يمكن أن نشير إلى أن الموقف الشرعي إذا أردنا أن ننظر أليه من خلال النظرية العامة للإسلام فمن الواضح أن النظرية العامة للإسلام تبتني على خطين رئيسيين أساسيين:

الخط الأول: خط الرفض للعدوان،

الرفض للهيمنة الخارجية (وَلَن يَجْعُلَ اللهُ للْمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الْمُؤْمني نَ سَبِيلاً فَمَن اعَتْدَى عَلَيْكُمْ فَاعَتْدَوُا عَلَيْه بِمِثْلِ مَا اعْتَدَى عَلَيْكُمْ هذا هو خط إسلامي واضح يشخصه القرآن الكريم.

الخط الثاني: ولابد من النظر إليه بصورة دقيقة من الناحية الشرعية مع قطع النظر عن الموقف السياسي وهو قضية القدرة، لأن الواجبات الشرعية مرهونة بعاملين رئيسيين وهذه اجعلوها في ثقافتكم الإسلامية:

العامل الأول: القدرة، لا يوجد واجب شرعي مكلف به الإنسان خارج قدرته لأن الله سبحانه وتعالى لا يكلف الناس أكثر مما يتحملون، أو يسعون في قدرتهم بل أكثر من ذلك أن الله سبحانه وتعالى ما جعل في الدين من حرج، فحتى حالة الحرج وضعها الله سبحانه وتعالى بصورة عامة، فقضية القدرة من القضايا الأساسية.

العامل الثاني: الذي يجب أن نفهمه هو قضية المصلحة، فان الحكم الشرعي في الإسلام تابع للمصالح والمفاسد، فهو.. ليس حكما مجرداً عن المصلحة والمفسدة.

وهنا بعد أن يبين على أهم الثوابت الشرعية لمثل هكذا قضية مصيرية يطبق مصاديق هذا الأنموذج على طبيعة المشهد العراقي، ليقول:

أولاً: لابد أن تبذل كل الجهود المشروعة ذات الطابع السلمي لإنهاء الاحتلال لان الشرع المقدس يقول: لا يعمد الإنسان إلى استخدام العنف والسلاح والقوة إلا بعد بذل الجهود في استخدام الدعوة إلى الله والحكمة والموعظة



الحسنة والعمل السياسي حتى يصل إلى استخدام القوة.

فرسول الله بقي ثلاثة عشر سنة يدعو إلى الله ولم يستخدم القوة ولا مرة واحدة حتى أقام الحجة الكاملة على الناس وعندئذ عمد إلى استخدام القوة والسلاح والعنف. إن الإسلام يرى أنه مادامت باب الوسائل السلمية مفتوحة فلابد أن تتبع حتى تقام الحجة بصورة كاملة وعندئذ يتحول الإنسان إلى استخدام القوة.

ونحن نعتقد أنه لم تستنفد جميع الوسائل السلمية ولابد من استنفادها بصورة كاملة وتبذل الجهود من أجل إنهاء الاحتلال. الجهود التي تتسم بالسلمية.

ثانياً: قضية ضبط النفس في هذه المرحلة، لان هناك محاولة لجر العراق إلى حرب ضروس لا أول لها ولا آخر، وهذه المسألة لابد من الانتباه إليها في هذه المرحلة بالذات، فقضية ضبط النفس مهمة جداً في الحكم الشرعي.

ثالثاً؛ ممارسة كل وسائل الاحتجاج والتعبير عن استنكار التصرفات الخاطئة التي تتسم بالعنف واللامبالاة... التي ترتكبها قوات التحالف ضد الناس الأبرياء مثل السرقة ولدي وثائق تؤكد ذلك، إنهم يسرقون الناس ويعتدون عليهم ولا يهتمون بآدابهم وقيمهم ومثلهم، هذه مسألة مهمة جداً لابد أن نحتج عليها ونستنكرها ونتحدث عنها من أجل أن يكون هناك انضباط في التعامل مع الناس ومعالجة هذه الحالة.

ما هي أسس الحوار؟

نعتقد أن قرار مجلس الأمن ١٤٨٣ والذي صدر بالإجماع وقدمته الولايات

المتحدة وبريطانيا إلى مجلس الأمن وأقر من قبله، قرار يصلح أن يكون أساساً لهذا الحوار. وهو يؤكد على عدة مبادئ: المبدأ الأول: يؤكد على السيادة العراقية، إذاً لابد من وجود عمل جاد ليكون العراق حراً مستقلاً.

المبدأ الثاني: السرعة في إنهاء الاحتلال. المبدأ الثالث: مساعدة العراقيين على تشكيل الإدارة العراقية، العراقيون هم الذين يشكلون الإدارة العراقية المؤقتة وعلى قوات التحالف أن تساعدهم على ذلك وهذا ما ينص عليه قرار مجلس الأمن.

المبدأ الرابع: اتخاذ الإجراءات العملية السريعة لأجراء انتخابات عامة ينتخب فيها مجلس دستوري يدون الدستور ثم بعد ذلك تجري انتخابات عامة لتصبح لدينا حكومة عراقية ذات سيادة كاملة وبهذا يمكن أن ننهى الاحتلال.

هذه المبادئ الأربعة الأساسية يمكن أن تكون أساساً للحوار الذي ندعو إليه، لذلك نعتقد أن الطريق الصحيح لمواجهة العنف ليس التعتيم على الحقائق بل هو أن نبين هذه الحقائق وأسباب العنف ونذهب إلى معالجة هذه الأسباب ونعتقد أن الطريق الصحيح للمعالجة هو أن نبذل جهو دنا جميعاً من أجل الحرية والاستقلال الكاملين، لتحقيق العدالة.

مع هذا البون الشاسع نترك العاقل المتأمل ونفسه ليقارن بين مسلكي التعقل والتهور، والإصلاح والتهديم، وبين من يحقن الدم ويحفظ للإنسان إنسانيته وبين من يسيل الدماء ويعيش في غياهيب الجحور!

## آمن الرسول



#### الحلقة الثانية:

# أهل البيت علم العزيز في الكتاب العزيز

• السيد عبد الستار الجابري

#### ثانياً: الإرادة الإلهية

رينابيع اختلفت كلمات أبناء العامة في المراد من قوله تعالى (يريد)، وظاهر بل صريح بعضهم إرادة المعنى التشريعي وسكت آخرون عن البيان مما قد يستفاد من سكوتهم إرادة المعنى التكويني.

وممن ذهب إلى إرادة المعنى التشريعي أبو السعود والزمخشري النيسابوري والآلوسي وهو ظاهر البروسوي لتأكيده على دخول أزواج النبي صلى الله عليه وآله في أهل البيت وكذا ظاهر المراغي، وظاهر السمرقندي لإختياره تفسير الرجس بالإثم والذنب، وكذا الخازني والنسفي لتخصيصهما أهل البيت بالأزواج، وظاهر خواجة الأنصاري كذلك لتصريحه بإرادة إذهاب الرجس بمعنى الآثام التي يمكن

ان ترتكبها نساء النبي صلى الله عليه وآله مع ذهابه إلى أن الصحيح شمول أهل البيت لنساء النبي صلى الله عليه وآله وبني هاشم. وظاهر سيد قطب إرادة المعنى التشريعي أيضاً لترتب التطهير على تلك التشريعات. أما السمرقندي فلم يشر إلى كيفية تحقق التطهير ولم يعين المراد بأهل البيت، وظاهر الطبرى اختيار المعنى التكويني للإرادة لتفسيره الرجس بالسوء والفحشاء وهو أعم من المخالفات الشرعية وذكره للعديد من الروايات الناصة على كون المراد بأهل البيت خصوص أصحاب الكساء عليهم السلام، والظاهر اختياره لهذا المعنى بدليل قوله بعد ذلك (... وقال آخرون: بل عنى بذلك أزواج رسول الله صلى الله عليه وآله ذكر من قال ذلك...) ثم ذكر ما ذهب إليه عكرمة في نزولها ED

في نساء النبي صلى الله عليه و آله خاصة (۱)، وهذا الكلام نص منه في اختيار اختصاص الآية بأصحاب الكساء عليهم السلام.

أما مفسروا الشيعة فكلمتهم متفقة على إرادة المعنى التكويني من الإرادة لما ذهبوا إليه من عصمة أصحاب الكساء عليهم السلام.

والتحقق في المسألة يقع في جهتين: الجهدة الأولى: الاستعمال القرآني لكلمة الارادة.

لو تتبعنا الآيات الكريمة التي أضيفت الإرادة فيها إلى الله تعالى لوجدنا أربعة أنحاء من الاستعمال:

أ المشيئة والقضاء، كقوله تعالى (فمن يملك من الله شيئاً إن أراد أن يهلك المسيح بن مريم وأمه ومن في الأرض جميعاً)(").

ب\_ الإيجاد كقوله تعالى (إنما قولنا إذا أردنا شيئاً أن نقول له كن فيكون)(٣).

ج- الإنتخاب كقوله تعالى (من كان يريد العاجلة عجلنا له فيها ما نشاء لمن نريد)(٤).

د بيان المنهجية كقوله تعالى (يريد الله بكم اليسر ولا يريد بكم العسر)<sup>(0)</sup>، وقوله تعالى (ما يريد الله ليجعل عليكم في الدين من حرج ولكن يريد ليطهركم وليتم نعمته عليكم)<sup>(1)</sup>.

فهذه هي الإستعمالات الواردة في الكتاب العزيز للإرادة المضافة إلى الله عز وجل، وجميع هذه المعاني تندرج تحت الإرادة التكوينية لأنها جميعاً تتناول فعل الله تعالى فتكون الإرادة في قوله تعالى (إنما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهركم تطهيراً) إرادة تكوينية.

نعم في بعض الموارد تكون الإرادة

التكوينية مقيدة بإمتثال بعض التشريعات كما في قوله تعالى (ما يريد الله ليجعل عليكم في الدين من حرج ولكن يريد ليطهركم وليتم نعمته عليكم لعلكم تشكرون) وقوله تعالى (خذ من أموالهم صدقة تطهرهم وتزكيهم بها)(٧)، حيث نصت الآية الثانية على ترتب التطهير والتزكية وهو أثر تكويني على الإمتثال للتشريع، والآية الأولى كانت في مقام إيجاب الطهارة وهو أمر تشريعي وبينت الغاية من التشريع، وفيه أيضاً على الأثر التكويني على الإمتثال التشريعي.

أما في مورد آية التطهير فإن هناك قصر بإرادة التطهير لأهل البيت دون غيرهم من الخلق مع أننا نجد أن التكاليف المذكورة التي حفت بمقطع التطهير ترتب الأثر التكويني على امتثال التشريعات وعموم لجميع المكلفين، بينما في آية التطهير اختص التطهير بأهل البيت مع كون التكاليف المذكورة عامة لجميع المسلمات، فلا تكون التكاليف التي حفت بمقطع التطهير دالة على الإرادة التشريعية بل غاية ما يمكن أن تدل عليه ترتيب الأثر الشمول لنساء النبي صلى الله عليه وآله أو الشمول لنساء النبي صلى الله عليه وآله أو الاختصاص بهن.

والدليل الأقوى على الإرادة التكوينية جوهرية الفرق بين الإرادتين التشريعية والتكوينية، فالمراد التكويني إرادة تحقيق الفعل من المريد نفسه، وأما الإرادة التشريعية فهي إرادة المريد لتحقق الفعل من غيره.

والإرادة المتعلقة بمتعلقات التكليف في الآيات التي خوطبت بها نساء النبي

## آمن الرسول

صلى الله عليه و آله إر ادة تشريعية يمكن تخلفها إذا لم تمتثل النساء أو بعضهن بعض التكاليف كما في عائشــة التي لم تقر في بيتها وعصت الله تعالى ولن تطبق إرادتها التكوينية على إرادة المولى التشريعية، أما الإرادة التكوينية فهي إن كانت مطلقة فهي لا تتخلف، وإن كانت مقيدة بشيء تحققت بمجرد تحقق المعلق عليه.

الحهة الثانية: تقييد إرادة التطهير.

وبعبارة أخرى هل قوله تعالى (إنما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهركم تطهيراً) كاشف عن سبق إرادته تعالى في تحقق التطهير وتحققه واقعاً، أم ان هذا المقطع من الآية الشريفة لا يخبر عن تحقق التطهير بل يخبر عن توقف التطهير على تحقيق جملة من المقدمات الخاصة.

فإن كان الأول فهو كاشف عن الإرادة التكوينية للتطهير وكونهم عليهم السلام مطهرون من كل الرذائل النقائص وهو معنى العصمة، وإن كان الثاني:

فعلى القول بان نساء النبى صلى الله عليه وآله فقط هم أهل بيته فنجد الخطابات الموجهة إليهن خوطبت بها جميع نساء الأمة والفرق في المرتبة لخصوصية ارتباطهن بالنبى رعاية لجنابه صلى الله عليه وآله لا لهم بما هن في أنفسهن، وعليه فان نساء النبى صلى الله عليه وآله اللائي لم يمتثلن الخطابات الموجهة إليهن لم يتحقق فيهن التطهير وخاصة من خرجت من بيتها ولم تطع النبي صلى الله عليه وآله فكأن لسان الآية - على القول بالإختصاص بالنساء - يا نساء النبى صلى الله عليه وآله من امتثلت هذه التكاليف فالله يطهرها والتي لم تلتزم ولم تتمثل فهي ليست من المطهرات.

وعلى القول بالاختصاص بأصحاب الكساء أو عموميته لغير نساء النبي صلى الله عليه وآله فلا بد من بيان مقدمات التطهير، ولا نجد إشارة لمقدمات التطهير ـ على فرض التوقف فعلى القول بالاختصاص بأصحاب الكساء فالآية مخبرة عن سبق الإرادة ومضيها، وإن قيل بالعموم للنساء فتطهير النساء متوقف على الامتثال أما ما عداهن فقد سبق له التطهير مما يدل على العصمة التكوينية في غير النساء، وبسبب العلم بعدم عصمة غير أصحاب الكساء تكون العصمة التكوينية خاصة بأصحاب الكساء، أما النساء فتطهير هن متوقف على الإمتثال، والقول بدخول بني هاشم مع النساء أو بدونهم ـ لا يتناسب مع ظاهر الآية الشريفة إذ المقطوع به وجود غير المعصوم في بني هاشم، ولم توجه إليهم التكاليف التي يكون امتثالها مقدمة للتطهير.

فعلى كل حال تختص العصمة التكوينية بأصحاب الكساء دون غيرهم سواء اختص التطهير بهم أو عم غيرهم.

ولو قيل: إن الإرادة وردت بلفظ المضارعة وهو لا يدل على ما سبق الإرادة، فيقال: إن الدلالة على الزمن - لو سلم أخذها في الصيغة ـ إنما تكون في الزماني، وأما المجرد عن الزمان فلا معنى للدلالة على الزمن في حقه بل يكون نسبة الفعل إليه بلحاظ التجرد عن الزمان، والله تعالى مجرد من الزمان لأن كل زماني حادث والله تعالى واجب الوجود واثبات الزمانية لذاته المقدسة يقتضى الانقلاب المحال.

فصيفة المضارعة لم تدل على حدوث الارادة عند إبراز الخطاب.



#### ثالثاً: المراد بأهل البيت

اتفقت آراء الشيعة على أن المراد بأهل البيت في آية التطهير خصوص أصحاب الكساء عليهم السلام ولهم في ذلك العديد من الروايات المذكورة من طرقهم وطرق غيرهم مما يجعل اختصاص أهل البيت بأصحاب الكساء عليهم السلام أمراً متواتراً.

أما أبناء العامة فاختلفوا في المراد من أهل البيت إلى أربعة أقوال:

الله عليه والله وهو نساء النبي صلى الله عليه وآله. وهو ظاهر الخواجة الأنصاري في كشف الأسرار، وصريح سيد قطب والخازن في لباب التأويل، ودليل الخواجه والخازن ما رواه مجاهد عن ابن عباس، أما سيد قطب فالظاهر استناده إلى سياق الآية. السلام. وهو صريح الطبري والآلوسي استناداً إلى الروايات الصحيحة والمتظافرة من طرقهم.

" الشمول لنساء النبي صلى الله عليه وآله وسلم وأصحاب الكساء عليهم السلام. وهو قول ابن كثير والدكتور الحجازي في التفسير الواضح والزمخشري في الكشاف وأبي السعود والنيسابوري في غرائب القران، واستدلوا على دخول أصحاب الكساء بضمير الجمع (عنكم) والروايات المتظافرة من طرقهم على دخول أمير المؤمنين والحسنين والسيدة فاطمة عليهم السلام، وعلى دخول النساء لأنهن سبب النزول.

ـ٤ كل مـن تربطـه بالنبـي صلـى الله عليه وآله رابطة نسـبية ونسـاؤه. وذهب إليه

المراغي والرازي والبروسوي في روح البيان والقرطبي في الجامع، وأدلتهم على ذلك المعنى اللغوي رواية مسلم عن زيد بن الأرقم.

وقام القاسمي بنقل الآراء ونقدها، فننقل ما ذكره القاسمي من مناقشة الآراء ونبين المختار في المراد من أهل البيت بإذن الله تعالى:

أولاً: نقل القاسمي عن ابن كثير (وهذا نص في دخول أزواج النبي صلى الله عليه وآله وسلم في أهل البيت ههنا، لأنهن سبب نزول هذه الآية، وسبب النزول داخل فيه قولاً واحداً، إما على حده على قول، أو مع غيره على الصحيح. وأما قول عكرمة: إنها نزلت في نساء النبي صلى الله عليه وآله خاصة ومن شاء باهلته في ذلك، فإن المراد انهن كن سبب النزول دون غيرهن فصحيح، وأن أريد انهن المراد فقط دون غيرهن، ففي هذا نظر، فإنه قد وردت أحاديث تدل على أن المراد أعم من ذلك...)("").

ثم قال: (فإنما مراد زيد آله الذي حرموا الصدقة، أو أنه ليس المراد بالأهل الأزواج فقط، بل هم مع أله، قال ابن كثير: وهذا الإحتمال أرجح، جمعاً بين القران والأحاديث المتقدمة، إن صحت فإن في بعض أسانيدها نظراً)(٩).

ويستفاد من قول ابن كثير؛

- ا جواز الوقوف على المعنى القرآني عن طريق الروايات.

- ٢ أن النساء دخلن في أهل البيت لأنهن سبب النزول. ويجاب بأننا لا نسلم كونهن سبب نزول قوله تعالى (إنما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهركم

## آمن الرسول

تطهيراً) وإنما في حال وحدة النزول يحتمل وروده استطراداً، والإستطراد حاصل في مواضع عديدة في القران الكريم منها قوله تعالى: (يا بنى إسرائيل اذكروا نعمتى التي أنعمت عليكم وأني فضلتكم على العالمين، واتقوا يوماً لا تجزي نفس عن نفس شيئاً ولا يقبل منها شفاعة ولا يؤخذ منها عدل ولا هم ينصرون)(١٠٠)، وقوله تعالى: (إن الذين آمنوا والذين هادوا والنصاري والصابئين من آمن بالله واليوم الآخر وعمل صالحاً فلهم أجرهم عند ربهم ولا خوف عليهم ولا هم يحزنون، وإذ أخذنا ميثاقكم ورفعنا فوقكم الطور خذوا ما آتيناكم بقوة واذكروا ما فيه لعلكم تتقون)(١١).

فما تحته خط من الآيات غير متحد الموضوع مع ما قبلها وما بعدها إذ ما قبلها وما بعدها يتحدث عن نعم الله تعالى على بنى إسرائيل. وفي موردنا ما سبق مقطع التطهير وما لحقه كان الخطاب فيه تشريعياً يختص بنساء النبى صلى الله عليه وآله بينما إرادة التطهير تكوينية غير مختصة بهن فلا وحدة في الموضوع.

-٣ أن أصحاب الكساء هم مصداق أهل البيت بحسب دلالة الروايات المتضافرة في كونهم سبب النزول كما هو المروي في طرقنا وطرقهم، أو هم الذين أراد النبي صلى الله عليه و آله أن يبين أنهم فقط مصداق أهل البيت وعدم شمول أهل البيت لغيرهم من الأقارب والنساء بدليل أنه صلى الله عليه و آله لم يأذن للسيدة أم سلمة رضوان الله عليها على جلالة قدرها في الدخول معهم عندما طلبت ذلك، كما تواترت به الرواية من طرقنا وطرقهم.

ـ٤ رواية مسلم في صحيحه عن زيد بن

الأرقم في شمول أهل البيت للنساء وباقي الأقارب لا يصح الإستدلال بها لعدة جهات:

أ\_ اضطراب المتن فإنه في بعض روايات مسلم نفى زيد أن تكون النساء من أهل البيت، مما يوحى أن إدخال النساء في أهل البيت كان رواية من روى عن زيد لا رواية زيد نفسه بدليل استدلال زيد على عدم دخولهن وعدم ذكرهن عند تعداد أهل البيت ابتداءً، بل اقتصر على أقاربه صلى الله عليه وآله، ولا يبعد أن يكون أصل الرواية قد وضع في عهد بني العباس ليدخلوا أنفسهم في أهل البيت إذ لا نص يمكنهم من خلاله زج أنفسهم بو اسطته في أهل البيت سوى هذه الرواية.

ب\_ معارضة هذه الرواية للمتواتر من الروايات في اختصاص أهل البيت بأصحاب الكساء.

ج\_ مناقشـة ابن كثير في سند الرواية التي أدخلت الأقارب.

ثانياً: نقل القاسمي عن أبي السعود قوله (وهـذه كما ترى آيـة بينة وحجة نيرة، على كون نساء النبي صلى الله عليه وآله من أهل بيته، قاضياً ببطلان رأى الشيعة في تخصيصهم أهل البيت بفاطمة وعلى وابنيهما رضوان الله عليهم. وأما ما تمسكوا به من حديث الكساء، وتلاوته صلى الله عليه وآله الآية بعده، فإنما يدل على كونهم من أهل البيت، لا على أن ما عداهم ليسوا كذلك، ولو فرضت دلالته على ذلك لما اعتد بها لكونها في مقابلة النص)(١٢).

وأما رأي أبى السعود ففيه:

أ\_ أنا لا نسلم بكون النساء سبباً للنزول كما تقدم في مناقشة ابن كثير ليثبت بذلك الشمول.

ب\_ التمسك بحديث الكساء في الإختصاص تام للوجهين المتقدمين في مناقشة ابن كثير، لأنه حسب دلالة روايات الكساء وبتصريح السيدة أم سلمة رضوان الله عليها نزول الآية في بيتها، وهذا يقتضي ان سبب نزول الآية كان جمع النبي صلى الله عليه وآله لفاطمة وبعلها وبنيها عليهم السلام تحت الكساء أو أن النبي صلى الله عليه وآله أراد ان يوضح للأمة مصداق أهل البيت لئلا يشتبه عليهم الأمر بسبب ورود مقطع التطهير ضمن آيات النساء، والذي يؤكده أيضاً ما رواه الفريقان من وقوفه صلى الله عليه و آله على باب فاطمة عليها السلام ستة أو ثمانية أشهر - الروايات في ذلك مختلفة ـ وهو يتلوا الآية مع أنه لم يتلها على باب من أبواب بيوت أزواجه، ولو قيل إن ذلك لوضوح شمول الآية لهن لورودها ضمن الخطابات الموجهة إليهن، كان الجواب: أم الدلالة الأوضح عدم إذنه عليا الله للسيدة أم سلمة رضوان الله عليها في الدخول معهم وقال لها أنت على خير.

كما لم ينقل عن واحدة من نساء النبي صلى الله عليه وآله ادعاءها شمول آية التطهير لهن، بل روي عن عائشة اختصاصها بأصحاب الكساء. وهذه القرائن بأجمعها تدل على خروج نساء النبي عن عن حريم أهل البيت.

ج-وأما قوله (ولو فرضت دلالته على ذلك لما اعتد بها لكونها في مقابلة النص).

فيجاب؛ أن التعارض بين الدليلين القطعيين على نحوين؛

أـ تعارض مستقر لا يمكن معه الجمع وفي هذه الحالة لابد من سقوطهما لعدم صدور المتناقض من الشارع المقدس.

ب\_ التعارض غير المستقر الذي يمكن معه الجمع، وفي مقامنا لا تعارض لأن الروايات في بيان مقام مصداق أهل البيت وسبب نزول مقطع التطهير، وورودها بين آيات النساء لا يمنع من عدم الشمول لهن لإمكان الإستطراد مع احتمال عدم وحدة النزول، والمقطوع به عدم تدوين القران بحسب النزول والذي يحتمل معه كون هـذه احد مفردات التدوين لا على ترتيب النزول، وإن كان لا يخلو من نظر، لأن المقطوع به عدم تدوين السور على أساس النزول لا عدم ترتيب الآيات، نعم روي أن بعض الآيات لما أنزلت أمر النبي صلى الله عليه وآله إلحاقها بسور كانت قد تمت قبل نزول هذه الآيات (روى أحمد في مسنده عن عثمان بن أبى العاص قال: كنت جالساً عند رسول الله صلى الله عليه وآله إذ شخص ببصره ثم صوبه، ثم قال: أتانى جبرئيل فأمرنى ان أضع هذه الآية هذا الموضع من هذه السورة (إن الله يأمر بالعدل والإحسان وإيتاء ذي القربي...) فجعلت في سورة النحل بين آيات الإستشهاد وآيات العهد)(١١). ومعه يحتمل أن تكون هذه الآية كذلك.

وعلى أي حال لا يصح رفع اليد عن دلالة الرواية لأنها لا تعارض النص القرآني بأي وجه من الوجوه، غاية الأمر أن الرواية تعارض بعض مباني المفسرين في دخول النساء في أهل البيت، مع عدم دليل معتمد على مدعاهم.

-٤ وأما قوله: (قاضية ببطلان رأي الشيعة) فجوابه ان من غير الشيعة من قال بذلك منهم الطبري والآلوسي ونساء النبي صلى الله عليه وآله طراً فإن بعض نساء النبي صلى الله عليه وآله لسن من الشيعة ..

## آمن الرسول

هـذا مـا نقله القاسـمي عن أبـي كثير وأبى السعود، وأما دعوى الاختصاص بنساء النبي صلى الله عليه وآله وهو ما روى عن عكرمة، فهو تارة يروونه عنه بروايته عن ابن عباس، وأخرى تنسب إليه دون الرواية عن ابن عباس، فأما النسبة إليه فلا تصلح لأن يحتج بها لأنه لم يدرك عصر النص، وأما روايته عن ابن عباس فإن كان هو يدعيها فهو كذب منه وإن ادعيت عليه فهو كذب من مدعيه حيث إن ابن عباس لم يكن بعيداً عن عصر النص ولم نجد ممن عاصر النص أحدا يدعى الشمول للنساء فضلاً عن الاختصاص اللهم إلا رواية ابن أرقم المروية في صحيح مسلم التي لم يثبت سندها ولا متنها، بل المروى عن عائشة فضلاً عن المتواتر عن أم سلمة رضوان الله عليها الإختصاص بأصحاب الكساء عليهم السلام، فلا يعتد بمثل هذا القول، ومثله في عدم الحجية ما روى عن زيد بن أرقم في الشمول لكل من حرمت عليه الصدقة من بنى هاشم فهو رواية واحدة معارضة للمتواتر عن النبي صلى الله عليه وآله فهو مردود لعدم امكان الجمع، اللهم إلا أن يراد من أهل البيت في الرواية معناه اللغوي بينما يكون المراد بالآية معنى اصطلاحي فلا مانع منه، ولكنه لا يدل على شمولهم في التطهير.

فتكون لدينا ثلاثة معان للأهل.

-١ معنى لغوى يشمل عصبة الرجال.

-٢ معنى عرفى تدخل فيه زوجة الرجل ما دامت في عصمته.

-٣ معنى اصطلاحي يختص بأصحاب الكساء

ودعوى الشمول للنساء باطل أيضا

لأن الدليل عليه سبب النزول ولم يثبت أو بعض الإستحسانات وهي غير ثابتة أيضاً، وروايتهم عن السيدة أم سلمة رضوان الله عليها أن النبي صلى الله عليه وآله أجابها بأنها من أهل البيت ولم يأذن لها بالدخول فهي معارضة بما تواتر عن أم سلمة رضوان الله عليها انه صلى الله عليه و آله قال لها أنت على خير وأمرها بالتنحى عن أهل بيته.

فلم يبق الا المراد بأهل البيت خصوص الخمسة أصحاب الكساء صلوات الله عليهم أحمعين.

نتمحة البحث:

بعد أن ثبت كون التطهير عن جميع النقائض الخلقية والخلقية والمعاصى وأن إرادة التطهير إرادة تكوينية وأن أهل البيت هم خصوص أصحاب الكساء عليهم السلام يثبت بذلك عصمتهم صلوات الله وسلامه عليهم ويثبت بذلك أهليتهم لأن ينالهم العهد الإلهي، وبذا يكون القران الكريم قد تصدى لبيان من يناله العهد الإلهي من ذرية إبراهيم على نبينا وآله وعليه السلام

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبري ج:۱۲ ص:۱۳ في ذيل ح:۲۱۷۳۹.

<sup>(</sup>٢) المائدة:١٧.

<sup>(</sup>٣) النحل:٤٠.

<sup>(</sup>٤) الإسراء: ١٨.

<sup>(</sup>٥) البقرة:٥ ١٨.

<sup>(</sup>٦) المائدة:٦.

<sup>(</sup>٧) التوبة.٩.

<sup>(</sup>٨) تفسير القاسمي م: ٨ ج: ١٣ ص: ٢٠٥.

<sup>(</sup>٩) تفسير القاسمي ص:٢٥١.

<sup>(</sup>١٠) البقرة: ٤٨-٤٨.

<sup>(</sup>١١) البقرة: ٢٢-٣٣.

<sup>(</sup>۱۲) تفسیر القاسمي م:۸ ج:۱۳ ص:۲٥١.

<sup>(</sup>١٣) تلخيـص التمهيـد ج:١ ص:١١٣ عـن الإتقـان في علوم القران للسيوطي ج:١ ص:٦٢.



بتوجيه قسم التبليغ في مكتب سهاحة المرجع الديني الكبير الفقيه السيد محمد سعيد الحكيم (مدّ ظله) وبالتعاون مع مؤسسة الحكمة للثقافة الإسلامية أقيمت الدورة الثالثة (دورة أحباب الزهراء عليك ) في حسينية الرحباوي، مستخدمين جهاز العارضة (Data Show) لتدريس الأحكام الشرعية، وحفظ القرآن الكريم، مع سيرة الأئمة والأنبياء عليك . إضافة لبعض التوجيهات الاجتهاعية وحسن السلوك.

\* تجاوز عدد الطلبة (١٠٩) طالباً، وقام بالتدريس كلاً من: الشيخ نادر كمون النجفي، والشيخ عصام لفتة التميمي.

\*بدأت الدورة بتاريخ ١٢/ ج١/ ٢٢٦ هـ وختامها كان في ٢٢/ ج٢/ ٢٢٦ هـ. \* كان عدد الطلبة المتميزين (٣٥) طالباً، منهم: أحمد يونس محمد رضا، محمد رسول محسن، محسن رسول محسن، أحمد عامر جواد، وحسن حميد حسين. سائلين الله تعالى الديمو مة والمنفعة في الدنيا والآخرة

## بحر النجف والآراء الجيولوجية عنه

د. عبد الزهرة العباسي
 معاون عميد كلية العلوم/ جامعة الكوفة

[ينابيع] إن كلمة بحر من الناحية الجيولوجية تعني المناطق المتخسفة من القشرة الأرضية وتكون أحيانا مغمورة بالمياه كالبحر الأحمر الذي هو في مرحلة التوسع والنمو مند ما يزيد عن خمسون مليون سنة. وإذا ما استمر البحر ف بالتوسع فإنه يصبح محيط مثل المحيط الأطلسي الذى يحيط بالكرة الأرضية ويفصلها إلى قارات متباعدة (الأمريكتين في الغرب و آسيا وأفريقيا في الشرق). كما أن هناك بحار وبحيرات داخل القارة مثل البحر الميت وبحر قزوين وبحيرة البيخال شرق آسيا وهده جميعاً مفصولة عن البحار المفتوحة.

إن البحر كما ذكرنا

يولد وينمو ويتسع ثم يموت ويختفي وكذلك الجبال وهذا يتماشى مع قوله تعالى: ويوم نبدل الأرض غير الأرض) أما ما يتعلق ببحر النجف فهو منخفض يقع النجف فهو منخفض يقع حافة الهضبة الغربية ويمثل امتداد للسهل الرسوبي على من الجنوب إلى الشمال من جهة ناحية المناذرة.

يمتد إلى الغرب من منخفض بحر النجف خط من العيون المائية موازياً لحافة الهضبة. إن الموقع الجغرافي لبحر النجف ينحصر بين خطي طول ٢٩ شعالاً و١٤٤ شعالاً و١٤٥ عرض ٤٠ ٣٣ شعالاً و١٤٥ طولياً لمسافة ٤٠ كم تقريباً

من الشمال الغربي لمدينة النجف إلى جنوب غرب مدينة الحيرة.

إن عرض بحر النجف يتراوح بين ٢٠٦٦ كم ويبعد عن الفرات مسافة ١٤ كم في أجزاء الشمالية الغربية وفي أجزائه الجنوبية الشرقية يبعد كيلومتر واحد عن النهر. كما أن اخف ض منطقة في البحر تصل إلى ستة أمتار فوق سطح البحر وهو بذلك ينخفض أربعون مترا عن مستوى مدينة النجف.

هناك عدة نظريات حول نشأة منخفض بحر النجف نوجزها كما يلى:

ا نظرية دي موركان: تقترح هذه النظرية تراجع مستمر لمياه الخليج العربي عبر الأزمنة الجيولوجية أمام ترسبات نهرى دجلة

والفرات والروافد والوديان الأخرى وهناك حركات التوائية أدت إلى خفض بعض الأجزاء من السهل الرسوبي كما أن الارساب الطولي لنهري دجلة والفرات غير متكافئ مع الارساب العرضي للأنهار والسيول من جهة جزيرة العرب وهضبة إيران وهذا الأمر المنخفضات الطولية والتي يعد بحر النجف واحداً منها.

٢- نظرية فالكون ومتزاد الامر وقرين لسنة ١٩٥٤.

تشير هذه النظرية الى أن هناك منخفضات سببتها حركات التوائية مقعرة ومستمرة في التوائها التدريجي وأن الخرائط الطوبوغرافية تظهر ذلك من خلال وجود السهول المستقرة بين البحيرات المنخفضة في منطقة الأهوار وان بحر النجف يفسر على هذه الشاكلة.

٣- نظرية فوته:

تعتقد هذه النظرية وجود وادي قديم كان يقع على امتداد وادي الثرثار وبحيرة الحبانية وكان يرتبط مع الوادي الجاف الغربي الذي يمتد بين الحبانية ومنخفض أبي دبس حيث يواصل بعدها

امتداده ماراً ببحر النجف وان حركات أرضية أدت إلى انفصال هذه المنخفضات عن بعضها.

٤- نظرية الجيولوجيراؤول ميشيل:

من خلال التحريات التى أجراها هذا الخبير فى منخفضات أبى دبس والثرثار والحبانية وبحر النجف استنتج وجود مجرى مائى واسع وطويل فى الأزمنة الجيولوجية القديمة يبدأ من المنطقة الواقعة غرب الموصل ويسلك طريق منخفض الثرثار حيث تقع مدينة الحضر التاريخية على حافة هذا المنخفض ثم يصل نهر الفرات فمنخفض الحبانية ومن ثم يتصل بمنخفض بحر النجف وان الحركات الأرضية الحديثة غيرت معالم هذا المجرى وأبقت على المنخفضات فقط.

هناك آراء تعزو وجود المنخفضات والتي منها منخفض بحر النجف إلى وجود التصدعات في القشرة الأرضية وهذه تصدعات عميقة لم تظهر على سطح الأرض مثل الصدع الرئيسي المعروف يصدع أبو جير الذي يمر بهذه المنخفضات

والندى أثبت وجوده من خلال المسوحات الزلزالية كما أن هناك رأى يرجح احتمالية نشوء المنخفضات بشكل مستقل بعضها عن البعض الآخر وذلك بفعل المياه الجوفية التي تؤثر على الصخور وتذبيها فمثلا منخفض بحر النجف يقع على حافة تكوين الحجر الجيرى والجبس من جهة وتكوين المدملكات والحجر الرملي في منطقة الطار من جهة أخرى وان نشاط التعرية تحت السطحية بسبب المياه أدى إلى حدوث انحناءات وظهور منخفضات اتسعت تدريجياً وهذه الآراء تعتبر مقبولة من خلال كثرة المياه الجوفية في المنطقة.

إن منخفض بحر النجف مملوء بترسبات حديثة يصل سمكها إلى اكثر من عشرة أمتار من الطين والرمل الصالح لصناعة الطابوق كما يمكن أن يستغل هذا المنخفض كبحيرة سياحية فيما لو تضيف جمالية إلى مدينة الكرار وكذلك تلطف من الجو كما أن المياه ليست بعيدة عن المنخفض فيما لو أريد تنفيذ هذا المشروع وما المماه المشروع وما المماه المشروع والمسلم المماه المسلم المماه الماه المماه الماه المماه الماه المماه الماه الماه

## 

موضع تفكر..

في الولاء والشهادة

- استطلاع: حيدر الـجد
- تصوير: إحسان الحكيم







### قال أميرُ المؤمنين عليسه لرُشَيد: «أنت معي في الدنيا والآخرة»

سلام، الولاء لأمير المؤمنين الله علي بن أبي طالب الله أله وقع خاص في نفوس محبيه، فالموالي له الله يجب عليه أن يتحدد ببنود دستور علي الله المجتمع وتعايش أفراده يضمن سعادة المجتمع وتعايش أفراده بسلام، كل يأخذ حقه وكل يؤدي واجبه التجاه ربه أولاً واتجاه إخوته في الإنسانية والدين ثانياً، حتى يسلك طريقاً مستقيماً لا زيغ فيه ولا اعوجاج يفضي به إلى دار الرضوان التي أعدها الباري جلت نعمائه المتقين، وماذا أراد علي الله من الناس سوى أن يسلك بهم الجادة ويحملهم على الصراط المستقيم؟

وعلى هذا الأساس، فقد التحق



بركبه علاسه كوكبة جليلة وصفوة مختارة من الصحابة الأجلاء، وكان ذلك التحاق قد تقرر عندهم نتيجة لما سمعوه من النبي عَلَيَّةً وأبصروه، عندما كان يشير عللته مشيداً بفضله ومزاياه، ولعل حديثه عَيالًا: (على مع الحق والحق مع على يدور معه حيثما دار) كان لـ الأثر الأبقى في النفوس، وكان على هـؤلاء معرفة ما سيؤول إليه أمرهم، فدرب على علي السلام محفوف بالمخاطر ومعبد بالدماء، بل عليهم أن يوطنوا أنفسهم للقتل، لأن الفئات الحاكمة بعده علاسلام سوف تقف ضدهم وتقتفي آثارهم وكان الأمر كما ذكرنا، فقد لاقت هذه الثُلة ضروباً من المطاردة والتشريد مروراً بالتعذيب الجسدى والنفسى وختاماً بالقتل، وكان القتل ضريبة الولاء، ضريبة باهضة إلاَّ أن هؤلاء لم يبالوا بها وتسامت نفوسهم، ينظرون إلى الدنيا فيجعلوها وراء ظهورهم ويقبلون على الآخرة. ومن هؤلاء الأبرار برز رُشَـيْد الذي مُـلا إيماناً، ولـم يمل من حق إلى باطل، تدلّى على صدره الطاهر وسامان أحدهما، وسام قلده إياه صاحبه وأميره المرتضى السلام: (أنت معى في الدنيا والآخرة) والآخر، وسام الشهادة.

لنتعرف على هذا المجاهد من خلال اطلالة على معالم مرقده الذي زرناه وأحببنا أن يكون استطلاع مجلتنا لهذا العدد عنه.

#### رُشَيْد الهجري ولائي حتى الموت:

رُشَيْد بضم الراء وفتح الشين المعجمة وسكون الخاتمة(١)، على وزن فعيل مصغر



رُشد، أو هو مصغر رشيد على غير قياس(7). وقال آخر رُشْيَد كعُميْر بلفظ التصغير (٣)، أما لقبه فنسبة إلى هُجَرُ التي ينتسب إليها، وفيها أقوال فقد نسبه الشيخ الطوسي في رجاله إلى هجر وهي بلدة في أقصى اليمن(٤) كما أيده السمعاني في أنسابه إذ قال الهجرى بفتح الهاء والجيم، هذه النسبة إلى هجر بلدة باليمن، معروفة ينسب إليها الكثير ومنهم رُشَيد الهجري(٥)، ولكن المجلسي (أعلى الله مقامه) يقول في البحار: هجر هي مدينة، قاعدة البحرين أي دار الخلافة ومقام السلطنة أو ناحية البحرين كلها وهي مدينة رُشَيد، وقد وافقه في الرأي صاحب أنوار البدرين بقوله: وهجر مدينة كبيرة هي قاعدة البحرين ذات النخل والرمان والأترج والقطن، قال النبي عِيلاً: (إذا بلغ الماء قدر قلّتين لم يحمل خبثاً، أراد بهما قلال هجر يسعها خمسمائة رطل وإليها ينسب رُشيد الهجرى صاحب أمير المؤمنين ٦ عبد العظيم ٢ عبد العظيم المهتدى وضع رُشَـيْداً في كتابه (علماء البحرين دروس وعبر) من أهل البحرين(٧) والظاهر أن البحرين كانت إقليماً واسعاً وكان اسم هجر يطلق على مدينة الإحساء حيث أن البحرين اليوم كانت تعرف باسم جزيرة أوال، وأما هجر فقد ذكر البلادي بقوله: (وهي أي بلاد الإحساء مدينة عظيمة من أكبر مدن الإسلام القديمة، وفي هجر (بفتح الهاء والجيم على وزن صَفَر) تغليباً كما عرفت فيما تقدم ذكره بنسب إليه رُشَـيْد الهجـرى ويشف الذي هـو من خواص أصحاب أمير المؤمنين ١٠ على أن الطوسى بعد أن يرد اسمه في أول المطلب، يضع بعد اسمه اسم بين قوسين (الرياش

بن عدي الطائي) ولا نعلم لماذا وضع هذا الاسم ضمن ترجمة رئشيد دون أدنى ذكر أو إشارة لمعنى هذا الكلام وخلال بحثنا عن الرياش بن عدي وجدنا أن أصحاب الكتب الرجالية اكتفوا بترجمته بذكر اسمه كما هو مذكور وأنه يروي عن علي بن طالب الله وكأنه مجهول الحال لديهم ولعل الشيخ الطوسي يرى أن رئشيد هو الرياش بن عدي الطائي(٩). لكنما العموي يقول: (الهجر بلغة حمير والعرب العاربة القرية، فمنها هجر البحرين وقد سميت باسم هجر بنت المكفف وكانت من العرب المتعربة، وقيل هجر قرية قرب المدينة)(١٠).

#### حياته الاجتماعية:

لم يُشر التاريخ إلى وضع رُشَيْد الاجتماعي من حيث الأسرة والأبناء، سوى ما ذكرت الأخبار عن ابنته (قنوا) التي تُذكر في حديثها معه في عند قطع يديه ورجليه، وقد تسمى قنوا برأمة الله)، كما يمر علينا اسم آمنة بنت الرشيد، زوج عمرو بن الحمق الخزاعي في فمن المصادر من يذكر أنها بنت الرشيد المجري، وأخرى تذكر أنها بنت الرشيد المعرف بالألف تذكر أنها بنت الرشيد المعرف بالألف واللام دونما ذكر للقبه. أما الأبناء فلم يُذكر له عقب وإنما يكنى بأبي عبد الله كناه بذلك رسول الله والما في أسد الغادة (۱۱).

أما علاقته الاجتماعية فكانت منحصرة ضمن نطاق أصحاب الإمام علي السلام ويظهر جلياً من النصوص أن علاقته كانت بميثم التمار متينة جداً، وقد تشابه معه في أوضاع كثيرة سنذكرها خلال الاستطلاع، أضف



لميشم حبيب بن مظاهر الأسدى وأويس القرنى وحبه العرنى وصعصعة وزيد ابنى صوحان العبدي، وكميل بن زياد النخعي واضراب هؤ لاء المقربين، الذين فازوا بصحبة أمير المؤمنين وسيد الوصيين عالسلا.

تضاربت النصوص والروايات حول صحبة رُشَـيْد فمرة يُعـدُّ صحابياً وأخرى لم يثبتوا له صحبة. إلا أن عز الدين الجزري في كتابه ينقل حادثة تفيد كونه ممن تشرف بصحبة النبي عَيالة فقد قال في ترجمته (رُشَـيْد الهجري، ويقال له الفارسي مولى



المدخل الرئيس لمرقد ر شيد

بنى معاوية من الأنصار، ثم من الأوس، قال الواقدى في غزوة أحد، كان رُشَيد مولى بني معاوية، لقى رجلاً من المشركين من بني كنانة مقنعاً بالحديد يقول أنا بن عويف فتعرض له سعد مولى حاطب فضربه ضربة جزله، وأقبل عليه رُشَـيْد يضربه على عاتقه فقطع الدرع حتى جزله ويقول خذها وأنا الغلام الفارسي، ورسول الله عليه يرى ذلك ويسمعه، فقال رسول الله عَلَيْنَ: (هلا قلت خذها وأنا الغلام الأنصاري) فتعرض له أخوه يعدو وكأنه كلب قال ابن عويف: (فضربه رُشْيَد على رأسه وعليه المغفر ففلق رأسه ويقول خذها وأنا الغلام الأنصاري)، فتبسم رسول الله عَيْلَةِ وقال: (أحسنت يا أبا عبد الله فكناه يومئذ ولا ولد له)(١٢).

أما صحبت لأمير المؤمنين عالسلا، فلا نقاش فيها، فقد عده الرجاليون من المقربين إليه عليسة ، بل من حوارييه ، وكذلك الحال مع الإمام الحسن عليسلام فقد سار رُشيد على نهجه السوى ماسكاً بحبل الله، متمسكاً بالعروة الوثقى، وبعد استشهاد الإمام الحسن عليه التحق رُشيد بخدمة أبى عبد الله الحسين عليسلام حتى كان بوابه الخاص(١٣)، كما جعله أصحابنا من الرجاليين من أصحاب الإمام على بن الحسين علاسة ، ولا توفر لنا كتب السيرة والرجال والحديث ما يدعم صحبته للإمام السجاد علاسلام ، بمعنى بقاء رُشَـيْد على قيد الحياة إلى ما بعد واقعة الطف، وإذا سلمنا ببقائه، فعلام لم يلتحق بركب الحسين عالسه إلى كربلاء وهو بوابه، اللهم إلا إذا كان رُشَـيْد محبوســاً في سجون الكوفة التي ملأها عبيد الله بن زياد بالمو الين لآل البيت البيل ، خوفاً من نصرتهم الحسين علاسة أو تهديدهم لوضعه



صورة للواجهة الأمامية لضريح ر ُشيد

في الكوفة.

#### ممن روى عنهم:

روى رُشَـ يُد عن مجموعة مــن الصحابة نذكر منهم:

1- الإمام أمير المؤمنين علي بن أبي طالب السلام.

٢- أبوه، ولم تذكر عموم كتب الرجال والسيرة من هو أبوه والأنكى من ذلك يقدحون في أبيه ولا يعرفون حتى اسمه، فمنهم من يقول في ترجمة رُشَيْد، عن أبيه، ليس برشيد ولا أبوه(١٠).

٣- جابر بن عبد الله الأنصاري قال: (قال رسول الله ﷺ: (لكل أمة مُحدث، ومحدث هذه الأمة سلمان)، فقيل: (يا رسول الله فما

معنى محدث)، قال: (هو ينبئ بما غيب عن الناس مما يحتاجون إليه)، فقيل له: (وكيف ذلك يا رسول الله)؟ قال: (لأنه قد علم من علمي ما هو في قلبه من علم ما كان وما هو كائن)(١٠٠).

٤- سلمان الفارسي(١٦).

#### من يروون عنه:

١- سيف بياع السابري.

٢ـ أبو خالد الكابلي.

٣- الشعبي.

٤- ابنته قنواء:

فعنها قالت؛ قال لي أبي (يا بنية أميتي الحديث بالكتمان، واجعلي القلب مسكن الأمانة)(١٠) وعنها أيضاً قالت؛ (قلت لأبي ما



أشد اجتهادك؟ إفقال يا بنية: سيجيء قوم بعدنا بصائرهم أشد في دينهم أفضل من اجتهادك أو لهم)(١٨).

#### رُشَيْد المنايا والبلايا:

اختص رُشَـيد وسن بهذا اللقب (رُشـيد المنايا والبلايا) دونما أصحابه الذي أخذوا علماً من معدن العلوم المرتضى على بن أبى طالب صلوات الله وسلامه عليه، حيث ألقى إليه عليه علم البلايا والمنايا، أي ما سيقع على الإنسان من بلية وكيف تكون ميتته، فكان (يقول فلان يموت بموتة كذا وكذا وفلان يموت بقتلة كذا وكذا ويكون كما قال)(١٩)، ومن هذا تعرف عظم الدرجة التي وصل إليها رُشَيد حتى استطاع أن يعى فكرُه ما كان يبثه إليه مولاه أمير المؤمنين علاله ، وقد شاركه في هذا العلم ثلة من الأصفياء، نأخذ منهم على سبيل المثال لا الحصر:

١- ميثم التمار : وقد شارك ميثم رُشيداً في استيعاب هذا العلم، ولعل أجمل ما يذكر في هـذا المجال تلك المحاورة التي دارت بين ميثم التمار وحبيب بن مظاهر الأسدى والتي كان رُشْيَد المكمل لها، فعن فضيل بن الزبير قال: (مر ميثم التمار على فرس له فاستقبله حبيب بن مظاهر الأسدى عند مجلس بنى أسد فتحادثا حتى اختلفت عنقا فرسيهما ثم قال حبيب: (لكأني بشيخ أصلع ضخم البطن يبيع البطيخ عند دار الرزق، قد صلب في حب أهل بيت نبيه، فتبقر بطنه على الخشبه)، فقال ميثم: (وإني لأ أعرف رجلاً أحمر له ضفيرتان يخرج لنصرة ابن بنت نبيه فيقتل ويجال برأسه في الكوفة، وفي رواية ويعلق رأسه بلبان

الفرس، فتضربه الفرس برجليها)، ثم افترقا فقال أهل المجلس: (ما رأينا أكذب من هذين. قال فلم يفترق المجلس حتى أقبل رُشَيد الهجرى، فطلبهما فقالوا افترقا وسمعناهما يقولان كذا وكذا، فقال رُشَيد: (رحم الله ميثماً نسبي، ويزاد في عطاء الذي يجيء برأس حبيب مئة درهم)، ثم أدبر فقال القوم: (هذا والله أكذبهم)، قال: فما ذهبت الأيام والليالي حتى رأينا ميثماً مصلوباً على باب عمرو بن حريث، وجيء برأس حبيب قد قتل مع الحسين علاسلام ورأينا كل ما قالوا)(٢٠).

من خلال استقراء لتاريخ حياة ميثم التمار ويشع نجد أن هناك شبها كبيراً مع حياة رُشْيَد، إلا أن الأضواء التي سلطت على ميثم، كانت أكثر بكثير من رُشْيَد دِينَتْ الـذى لـم يذكـر لنـا التاريخ سـوى بعض المواقف واللمحات العامة عن حياته.

ويمكن إيجاز أوجه الشبه بين ميثم ورُشْيَد بما يلى:

أ ـ كلاهما من حوارى أمير المؤمنين عاليه ، وقد تعلما منه علم المنايا و البلايا.

ب ـ كلاهما من الموالي إن صحت رواية الجزري في أسد الغابة.

ج ـ قتلا بنفس القتلة، وصلبا على نفس دار عمرو بن حُريث.

د ـ إذا ما أكدت الروايات فيكون قاتلهما عبيد الله بن زياد، وفي فترة زمنية و احدة.

٢ مالك بن ضمرة الرواسي، من أصحاب الإمام السلام أيضاً ومن استبطن من جهته علماً كثيراً وكان أيضاً قد صحب أبا ذر فأخذ من علمه وكان يقول في أيام



بني أمية: (اللهم لا تجعلني أشقى ثلاثة، فقيل له: وما الثلاثة؟ فيقول: رجل يرمى من فوق طمار ورجل تقطع يداه ورجلاه ولسانه ويصلب ورجل يموت على فراشه، فكان من الناس من يهزأ به ويقول هذه من أكاذيب أبي تراب، وكان الذي رُمي من طمار هاني بن عروة والذي قطع وصلب رشيد الهجري ومات مالك على فراشه)(٢٠) هو مسلم بن عقيل الذي رُمي من فوق الطمار هو مسلم بن عقيل الله وأما هاني فقد ذُبح في سوق القصابين.

٣- مزرع: صاحب أمير المؤمنين الله عن عبد العزيز بن صهيب قال: حدثني أبو العالية عن مرزع صاحب علي بن أبي طالب الله أنه قال: (ليقتلن جيش إذا كانوا بالبيداء خسف بهم، قال أبو العالية: فقلت له إنك لتحدثني الغيب. قال: احفظ ما أقول لك فإنما حدثني به الثقة علي بن أبي طالب وحدثني أيضاً شيئاً آخر، ليؤخذن وليصلبن على شرافتين من رجل فليقتلن وليصلبن على شرافتين من الغيب. فقال: احفظ ما أقول لك، قال أبو العالية: فوالله ما أتت علينا جمعة حتى العالية: فوالله ما أتت علينا جمعة حتى شرف المسجد)

#### ولاء رُشَيْد الهجري لآل البيت:

لم يكن تقريب الإمام عليه أسم أسم ألله من المتباط، فالرجل يتمتع بمواصفات، قل نظيرها في ذلك المجتمع، المتغير الأهواء والمصالح، فبالإضافة إلى صلابة الإيمان وقوة العقيدة فقد تميز بوضوح الرؤيا حيث أدرك منذ الوهلة الأولى استقامة الطريق الذي يفضي بمن يتبع على عليا فسلك،

ولما لمح فيه الإمام الله ما يتوسمه في أصحاب قربه، فعن حبة العرني قال: قال أمير المؤمنين لرُشَيْد: (إني هويتك وإني محدثك حديثاً فخنه مني على خلوة. فقال: يا أمير المؤمنين إني رجل نسي. فقال على المؤمنين إني رجل نسي. فقال على المؤمنين أني محمد ما أحبهم فإذا أحبب حبيب آل محمد ما أحبهم فإذا أبغضهم، فأبغضه، وأبغض مبغض آل محمد ما أبغضهم فإذا أحبهم فأحبه وأنا أبشرك بالبشرى، قالها ثلاث مرات)(٢٠٠).

في حين يطرح الشيخ عبد العظيم المهتدي في كتابه (۱۲)، (بعدما قسم الأدوار التاريخية التي مرت بها البحرين منذ اعتناق أهلها للدين الإسلامي الحنيف سنة (۱۸هـ) إلى خمسة أدوار حتى زماننا هذا)، رأياً يقول فيه ومن أكبر معطيات الدورة الأولى التي امتدت حتى عام (۱۷۷هـ)، ولاء الإمام علي ومشايعة أهل بيت النبي إضافة لعدم الركون للحكم الأموي حتى بعد اضطرار الإمام الحسن البيلة للصلح مع معاوية وقد عد أبرز علماء البحرين في تلك الحقبة.

- ١- المنذر بن عائذ المعروف بالأشج.
  - ٢- الجارود بن المعلى العبدي.
    - ٣- الحكيم بن جبلة العبدي.
      - ٤- الشهيد رُشَيْد الهجري.
- ٥- الشهيد صعصعة بن صوحان العبدي.
  - ٦- أخوه الشهيد زيد.
    - ٧- نصير البحراني.

#### طعون في رُشَيد:

المتتبع لكتب الحديث والرجال من العامة يلاحظ أن الطعون الموجّه لشخصية رشيّد غير طبيعية، وهذا ينمي عن حقد دفين إتجاه هذه الشخصية الموالية لعلي السلام فقد



ذكر شمس الدين الذهبي ما نصه (رُشَيْد الهجري يـروي عن أبيه، قـال الجوزجاني: كداب غيـر ثقـة، وقـال النسائي: ليس بالقـوي، وقـال البخـاري: يتكلمـون فيه، وقـال عبـاس بـن يحيى بـن معين قـال: قد رأى الشـعبي رُشَـيْد الهجري، وحبّة العرني وأصبغ بن نباتة، ليس يسـاوي هؤلاء شـيء وقال ابن حيان: رُشَـيْد الهجري كان يؤمن بالرجعة)(٥٠).

وهاهي الحقيقة تسفر عن وجهها، فأعداء علي السلام لا يروق لهم توثيق شخص موال لعلي السلام، وكيف يوثق وهو المطارد من قبل الدولة، المحكوم عليه بالقتل، فبنظرهم هو المرتكب للجنعة المخلّة بالشرف وهي الولاء لعلى الذي عنده رُشَيْد لا لعلى الذي عنده رُشَيْد لا

يساوى شيء فلننظر لما أورده الذهبي عن سهل بن محمد العسكري، قال حدثنا زكريا عن أبى زائدة قال: قلت للشعبى: (مالك تعيب أصحاب على وإنما علمت عنهم؟)، قال: (عمن قلت عن الحارث وصعصعة)، قال: (أما صعصعة فكان خطيباً تعلمت منه الخطب وأما الحارث فكان حاسباً تعلمت منه الحساب وأما رُشَيد الهجرى فإنى أخبركم عنه، إنى قال لى رجل اذهب بنا إليه، فذهبنا، فلما رآنى قال لرجل هكذا ـ وعقد ـ ثُلاثين يقول كأنه منا، ثم قال أتينا الحسن بعد موت على، فقلنا أدخلنا على أمير المؤمنين، قال: (إنه قد مات قلنا لا ولكنه حي يُعرف الآن تحت الدثار)، قال: (إذا عرفتم هكذا فادخلوا عليه ولا تهيجوه، قال الشُعبي: فما الذي



أتعلم من هذا)(٢٦).

ولنا وقفة مع الشعبي في هذا الحديث فمنه يتبن أن هناك جماعة دخلوا على الحسن عليسلام بعد موت على عليسلام وليس رُشْيَد وحده، كما إن إيمان رُشْيَد بحياة على عاليتها كان نتيجة لما يحمله من علم، يصعب على الشعبي وأمثاله أن يحملوه، فرُشَـيْد المنايا والبلايا لا يرقى إليه الشُعبي (والشُعبي هو مصدر هذه النسبة الباطلة فقد كان من أولياء بني أمية، أعداء الرسول وآله ومن عمالهم وقضاتهم ومن المنحرفين عن على و آله الله الله وشيعته وهو الذي قال للحارث أما إن حب على لا ينفعك وبغضه لا يضرك رداً على قول رسول الله عَلَيَّةُ: (لا يحبك إلا مؤمن ولا يبغضنك إلا منافق) فأراد أن يختلق عذراً لدعى بنى أمية زياد في تمثيله بشيعة أهل البيت الطاهر ويدافع عنه)(٢٧)، فكيف نريد من رجل بهذه المواصفات أن يوثق رُشَيْداً؟! وأما الرجعة فهي في الحياة بعد الموت قبل القيامة والقرآن الكريم زاخر

بأمثلة على الرجعة ومن شاء فليراجع كتاب الرجعة على ضوء الأدلة الأربعة للشيخ عبد اللطيف البغدادي وكتاب الإيقاظ من الهجعة بالبرهان على الرجعة للحر العاملي رضوان الله عليه، عني بتحقيقه الأستاذ مشتاق المظفر وغيرها من الكتب التي تثبت صحة هذا المعتقد على ضوء القرآن والسنة النبوية والعقل والإجماع.

### وختامها مسك:

بعد عمر مليء بالكفاح والجهاد في سبيل الإسلام، عمر لاقى فيه رُشَيْد ما لاقى من التشريد

والمطاردة من قبل السلطة الأموية، ففي الاختصاص: قال لما طلب زياد أبو عبيد الله رُشَـيداً الهجري اختفي رُشـيد في ذات يوم إلى أبى أراكة (وهو من أصحاب أمير المؤمنين السلام) وهو جالس على بابه في جماعة من أصحابه فدخل منزل أبي أراكة ففزع لذلك أبو أراكة وخاف فقام فدخل في أثره فقال: ويحك قتلتني وأيتمت ولدى وأهلكتهم، قال: وما ذاك؟ قال: أنت مطلوب وجئت حتى دخلت دارى وقد رآك من كان عندى، فقال: ما رآنى أحد منهم قال: وتسـخر منى أيضاً، فأخذه وشده كتافاً ثم أدخله بيتاً وأغلق عليه بابه ثم خرج إلى أصحابه فقال لهم: إنه خيّل إلىّ أن رجلاً شيخاً قد دخل دارى آنفاً، قالوا: ما رأينا أحداً، فكرر ذاك عليهم كل ذلك يقولون: ما رأينا أحد. فسكت عنهم، ثم أنه تخوف أن يكون قد رآه غيرهم، فذهب إلى مجلس زياد ليتجس هل يذكرونه فإن هم أحسوا بذلك أخبرهم أنه عنده ودفعه إليهم فسلم





على زياد وقعد عنده وكان الذي بينهما لطيف، قال فبينما هو كذلك إذ أقبل رُشيَدْ على بغلة أبى أراكة مقبلاً نحو مجلس زياد فلما نظر إليه أبو أراكة تغير وجهه وأسقط في يده وأيقن بالهلك، فنزل رُشَيد عن بغلة وأقبل على زياد فسلم عليه فقام إليه زياد فاعتنقه وقبله ثم أخذ يسأله كيف قدمت وكيف من خلفت وكيف كنت في مسيرك وأخذ لحيته ثم مكث هنيئة ثم قال فذهب. فقال أبو أراكة لزياد؛ أصلح الله الأمير من هذا الشيخ؟ قال: هذا أخ من إخواننا من أهل الشام وقدم علينا زائراً، فانصرف أبو أراكة إلى منزله فإذا رُشَيد بالبيت كما تركه. فقال له أبو أراكة: أما إذا كان عندك من العلم كما أرى فاصنع ما بدالك وادخل علينا كيف شئت)(٢٨). وأما في استشهاده، فلدينا نصان، يثبت أحداهما قتل رُشَـيْد رضـوان الله عليه على يد زياد بن أبيه، والأخر يثبت أنه قُتل على يد ابنه، الطاغية عبيد الله بن زياد، فعن قنوا بنت رُشَيد الهجرى قال أبو حيان البجلي، قلت لها أخبريني ما سمعت من أبيك قال: سمعت أبى يقول: أخبرني أمير المؤمنين السلام فقال: يا رُشْيَد كيف صبرك إذا أرسل عليك دعى بنى أمية فقطع يديك ورجليك ولسانك؟ قلت: يا أمير المؤمنين آخر ذلك إلى الجنة؟ فقال: يا رُشَيد أنت معى في الدنيا والآخرة.

قالت؛ فو الله ما ذهبت الأيام حتى أرسل إليه عبيد الله بن زياد الدعى فدعاه إلى البراءة من أمير المؤمنين علاسلام فأبى أن يتبرأ منه، فقال له الدعى: فبأى ميتة قال صاحبك تموت؟ فقال له: أخبرني خليلي أنك تدعوني إلى البراءة فلا أبرأ منه فتقطع يدى ورجلي

ولسانى، فقال: والله لأكذبن قوله، قال فقدموه فقطع يديه ورجليه وتركوا لسانه فحملت أطراف يديه ورجليه، فقلت: يا أبت هل تجد ألماً أصابك، فقال؛ لا يا بُنية إلا كالزحام بين الناس. فلما احتملناه وأخرجناه من القصر اجتمع الناس حوله فقال؛ أئتوني بصحيفة و دواة أكتب لكم ما يكون إلى يوم الساعة، فأرسل إليه الحجّام فقطع لسانه، فمات عِشْ من ليلته (٢٩).

أما الشيخ المفيد فقد روى عن سلسلة من الرواة عن زياد بن النصر الحارثي، قال: كنت عند زياد إذ أتى برُشَيد الهجرى، فقال له زياد؛ ما قال لك صاحبك ـ يعنى علياً عليه السلام ـ إنا فاعلون بك؟ قال: تقطعون يدى ورجلى وتصلبوننى، فقال زياد: أم والله لأكذبك حديثه خلوا سبيله، فلما أراد أن يخرج قال زياد: والله ما نجد له شيئاً شراً مما قال له صاحبه، اقطعوا يديه ورجليه واصلبوه. فقال رشيد: هيهات قد بقى لى عندكم شيء أخبرني به أمير المؤمنين عللته فقال زياد: اقطعوا لسانه، فقال رُشْيَدْ: الآن والله جاء تصديق خبر أمير المؤمنين ٣٠) علالسّلام).

وفى معرض تبيان الواقعتين يقول السيد الأمين العاملي جعل الكشي والشيخ في الأمالي هذه الواقعة مع عبيد الله بن زياد وجعلها إبراهيم بن اسحاق والمفيد مع أبيه زياد والظاهر أنه هو الصواب وغيره اشتباه. وثانياً ما في الكشبي والأمالي الظاهر أنه لواقعة واحدة بدليل اتحاد المتن لكن الكشى حكاه عن قنواء بنت رُشَيد وصاحب الأمالي حكاه عن أمة الله بنت رُشَـيْد فهل هما اسـمان لبنت واحدة أو هما اثنتان كلاهما شهدتا ذلك وحكته عن



أبيها وفي كلتا الروايتين أنها قال: له يا أبت هلا تجد لذلك ألماً ؟(٢٠).

### المرقد الشريف:

وأما تعيين مرقده وتاريخ عمارته، يذكر الشيخ حرز الدين قائلاً: مرقده بباب النُخيلة ضمن حدود الكوفة قديماً، يقع شرقي مرقد ذي الكفل على بعد نصف فرسخ منه، وهو على يمين الذاهب إلى مسجد الكوفة بالطريق العام، عبر فرع نهر الفرات على جسر العباسيات إلى الحلة السيفية، في مقاطعة الشهابية، وتسمية الأعراب (الإمام راشد بن علي)(٢٣).

ويبدو أن العمارة الأولى كانت في زمن حرز الدين حيث يقول: (وقفنا على مرقده سنة (١٣٠٨هـ) وكان مجرة صغيرة عليها قبة بيضاء عتيقة مبنية بالجص والحجارة القديمة حدود سبعة أذرع بذراع اليد)(٢٣) كما زاره حفيده الشيخ محمد حسين حرز الدين في سنة (٧ ١٣٨هـ) وصفه قائلاً:

(يبعد مرقده عن ناحية الكفل خمسة كيلومترات، كما يبعد عن جدول الكفل الحالي قرابة المائة متر إلى الشرق الجنوبي، ويقع في مزرعة)، ثم يصف القبر، ويظهر من وضعة أنها العمارة الثانية فيقول: (مرقده عبارة عن غرفة مربعة طولها وعرضها  $0 \times 0$  من عمارتها أنها جدود سبعة أمتار ويبدو من عمارتها أنها جديدة حادثة، أما القبر فعليه شباك خشبي وكل من أبعاده ٢م وعلى باب مرقده من الإيوان الخارجي صغرة مبنية بالجدار صغيرة الحجم كتب عليها ما نصّه: (هذا مرقد المرحوم راشد بن علي الهادي) ثم يذكر الشيخ محمد حسين حرز قائلًا: (قلت؛ والذي يبدو من هذه الصغرة قائلًا: (قلت؛ والذي يبدو من هذه الصغرة المخرة

أنها جديدة الصنع والكتابة).

من القول أعلاه نستشف أن الأعراب في عام (۱۳۸۷هـ ـ ۷ ۱۹۹۸) کانت تطلق علیه اسم راشد بن على دونما تمحيص ومعرفة. أما اليوم، فينتصب قبره المبارك والذي يبعد قرابة الكيلومتر عن الشارع الواصل بين النجف والحلة، وهو عبارة عن مجموعة كاملة تبلغ مساحتها دونماً، تتضمن الصحن، الذي يحوى حرمه المطهر وعندما تدخل من باب الصحن، تطالعك باب الحرم التي تعلوها الكتيبة مرقد رُشَـيْد الهجري، والحرم يفضى بك إلى قاعة، يقع على يمينها القبر وهو عبارة عن صندوق خشبي، تتخلله شبابيك حديدية بارتفاع مترين ونصف، تبلغ مساحة الصندوق (۲،۲۵م × ۳،۰ م) ويحتوى الحرم على رواقين أحدهما للرجال والآخر للنساء، تعلو القبر قبة خضراء مكسوة بالكاشي الكربلائي، وكأنها تحيي الزائرين عن بعد.

تعاقب على خدمة مرقد رُشَعيْد الهجري أشخاص من تلك المنطقة واليوم يقوم على سدانته الحاج زايد آل جشام الحمادي، ينقل لي ولده الأخ ثائر كرامة وقعت لرشييْد وكان على أثرها التوسيع والترميم والإنشاء حيث يقول: (بعدما دخلت القوات الصدامية إلى الكوفة عام (١٩٩١م) إثر الانتفاضة الشعبانية، جعلت تداهم البيوت وتأخذ الرجال على الظن والتهمة، ومن هؤلاء الرجال، أخذوا الحاج مقداد من أهالي الكوفة إلى بغداد، أهالي الكوفة إلى بغداد، وخلال مرورهم بالطريق الواصل إلى الحلة، أبصر قطعة تشير إلى مرقد رُشيَد الهجري فقال بلسان من أذهلته الدهشة انقطعت

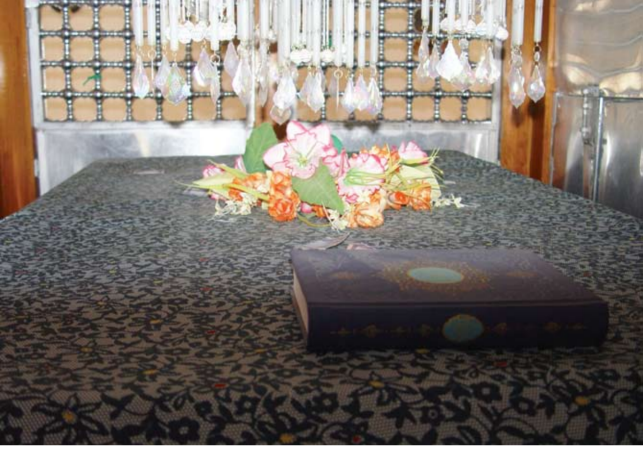


مقداد، ثم ما لبث أحد الشرطة حتى نادى أين مقداد فليخرج، فخرج الحاج مقداد وعاد سالماً نحو أهله)، وهكذا شرع في دعم عملية بناء القبر و توسعته، كما يحدث الأخ ثائر بقوله: (لقد عانينا أيام العهد البائد الأمرين، وقد لا يمر علينا أسبوع إلا يأتي إلينا استفسار أو سؤال، سواء كان من الأمن أو من المحافظة، وكانت الأسئلة مركزة على من يمدكم بالأموال في بناء المرقد وكنا ببركة رُشَيْد نجيبهم بأجوبة يقتنعون بها)، ثم يضيف: (تبرع لنا رجل من رجال الخير، كان يمتلك سيارة حمل في نقل مو اد البناء دون مقابل، قائلاً إن هذا العمل لوجه الله وكرامة لسيدي صاحب أمير المؤمنين السلام رُشَيد الهجرى، وفي يوم ما أثناء سيره بالطريق زاحمته سيارة أجرة صغيرة فلم يستطع السيطرة على سيارته إذ صعدت على السيارة الصغيرة وعندها ذُهل الرجل وقال: (إن الركاب قد ماتوا بأجمعهم)، فلما نزل، خرج الركاب والسائق ينفضون بقايا الزجاج عن ألبستهم، ولم يصبهم سوى بعض الخدوش والجروح فتعجب من ذلك وكل من رآهم قال: (إنهم نجوا بأعجوبة فهم ميتون ميتون)، ويضيف: (أن صاحب السيارة الصغيرة لم يطلب عوضاً من سائق سيارة الحمل، ولما سأله عن تعميره لها قال: لا أطلب منك شيء، اذهب)، وكما هو الحال مع الأولياء الصالحين فقد قصد رُشَيدًا جمع من المرضى، واستجاروا به فكان شفاؤهم عوض الاستجارة، هذا رُشيَد وهذه تضحيته وهذا جهاده فكان مصداقاً لقوله تعالى: (تلك الدار الآخرة نجعلها للذين لا يريدون علواً ولا فساداً والعاقبة للمتقين) فقد نال

منه أسباب الأمل بالحياة: (يا رُشَـيْد إن أخرجني الله من هذه الهلكة، أقوم بتعمير قبرك)، ومضت بهم السيارة مع الجلاوزة إلى سـجن الرضوانية، وعندما أنزلوه وجد هناك آلافاً من الأبرياء وعندما سأل عنهم قالوا له: (في كل يوم يأخذون مجموعة منا ولا يعو دون بهم والظاهر أنهم يقتلونهم فنحن هنا بانتظار الموت)، عندها ازدادت كربته وثقل حاله وما امسى المساء حتى أنهكه البكاء فامتلكته غفوة رأى في عالمها كأن شخصاً يحدثه ويقول له: (ماذا تريد)، فأجابه الحاج مقداد وهو منذهل: (من أنت)، فقال له: (أنا رُشَيد الهجري، طب نفساً فإنك عائدٌ لأهلك سالماً غداً إن شاء الله) فجلس ولم تسعه الدنيا من شدة فرحه، فقال له من كان معه: (ما دهاك) قال: غداً ساخرج قالوا: (لقد جُن الرجل، غداً سيكون موعدنا مع الموت الذي لا مفر منه)، فلما أصبح الصباح، جمعوا الناس وأخذوا مجموعة وكان منهم الحاج



مصلى للرجال أنشئ حديثاً



### الضريح المطهر من الداخل

### مجد الآخرة وخلود الدنيا .

- (١) تكملة نقد الرجال، التفريشي.
- (٢) معجم الأسامي، د. يحيى الشامي، ص٢١٢.
  - (٣) الأعيان، الأمين، ج١٠ ص٢١٩.

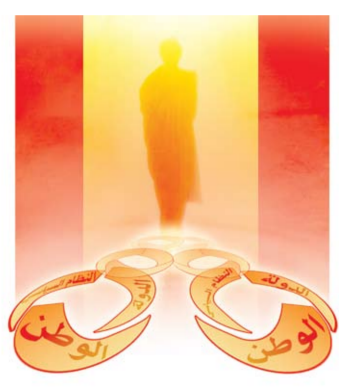
    - (٤) رجال الطوسي، ص٤١. (٥) الأنساب، السمعاني، ٢/ ١٢٧.
  - (٦) أنوار البدرين، البلادي، ص٢٠.
    - (٧) علماء البحرين، ص١٥.
  - (۸) أنوار البدرين، البلادي، ص٢٨٢.
    - (٩) رجال الطوسي، ص٤١.
- (١٠) معجم البلدان، الحموى، مادة هجر، ٥/ ٣٩٣.
  - (١١) أسد الغابة، الجزري، ٢/ ص١٧٧.
    - (١٢) المصدر السابق.
    - (١٣) دلائل الإمامة، الطبرى، ص١٨١.
- (١٤) مختصر الكامل في الضعفاء، المقريزي، ص٢٧٤.
  - (١٥) نفس الرحمن، النوري، ص٢٦٩.
    - - (١٦) المصدر السابق، ص٤٠٢.

- (۱۷) البحار، المجلسي، ٩/ ٦٣٣.
- (١٨) المحاسن، البرقى، ١/ ٢٥١.
- (١٩) البحار، المجلسي، ٩/ ٢٥١.
- (۲۰) منتهى المقال، المامقاني، ۲/ ۳۲۸.
  - (٢١) أعيان الشيعة، الأمين، ١١/٣٢.
- (٢٢) شرح إحقاق الحق، المرعشي، ٨/ ١٥٥.
- (٢٣) مناقب أمير المؤمنين، محمد بن سليمان الكوفي، ٢/ ١٢٧.
  - (٢٤) علماء البحرين، ص٤٧.
  - (٢٥) ميزان الاعتدال، الذهبي، ٢/ ٤٢ ـ ٤٢.
    - (٢٦) المصدر السابق.
    - (۲۷) الأعيان، الأمين، ١٠/ ٣٢٦.
    - (٢٨) الاختصاص، المفيد، ص٧٨.
      - (۲۹) رجال الكشي، ص٧٦.
      - (٣٠) الإرشاد، المفيد، ص١٥٤.
      - (٣١) الأعيان، الأمين، ١/ ٣٢٥.
  - (٣٢) مراقد المعارف، حرز الدين، ص١٠١.
    - (٣٣) المصدر السابق.



# مفاهيم متحجرة الدولة ـ النظام السياسي ـ الوطن

ضیاء بھاء محمود
 بکالوریوس آداب انکلیزی



لنابيع هڪذا هي مصمتة، متماسكة. لن تجد فيها مرونة ولا يسعك تجاوزها والانكي من ذلك أن تتقبلها كما تعارف عليها الأكثرية بـ(سطحية) ودون تأمل. وهذا ما سوع أ اختيار العنوان أعلاه لمبحث يتصل بتحديد وجهة (الولاء) في ظل ثلاثة مفاهيم: (الدولة)، (النظام السياسي)، و(الوطن)... خواطر ليس بمقدورك أن تتعرض لها بموضوعية، فالقولبة في التنظير السياسى لا سيما فى الشرق يشبه إلى حد بعيد ظل الشكل الكونكريتي الثقيل.

هذه المفاهيم الراسخة



في ضمير الشعوب وفي عقلها السياسي أول ما نلحظه عليها انها مستقاة من الأدب السياسي الذي يتصل بتعريف الأنظمة السياسية الحاكمة وتصرفها الكبير في تطويع هذه الألفاظ لما ترغب به من معان تتماشی مع ســـتراتيجيتها فــى العمل السياسي. فهي موجودة إذن (بتصرف) وليس بجوهرها الأصيل ثم انها تحولت إلى آلات صوتية في جوقة المطبلين للمتنفذين وأرباب السلطة. و هكذا تتكون معرفة ان لم تكن مخطوءة فهي منقوصة، كما نلحظ أن هناك خلطا في استيعاب دلالات هـذه المفاهيـم وفي استحضارها في حياتنا. وسار هذا الخلط باتجاهين خطيرين يتمثل الأول بمحاباة النظام السياسي الحاكم في توجهاته وفي الدفاع عن اجل ان يعطى المزيد. وجوده ويتمثل الثانى برفض أى تفسير آخر واعتباره خيانة وانحرافا عن المبدئ الصحيح.

> وهكذا تجد على سبيل المشال لا الحصر ان الواحد منا يقال له أو لولده انه ابن (الدولة)، ولكن المراد من ذلك أن (النظام السياسي)

وإذا استفسرت، لمصلحة من؟ يأتيك الرد، لمصلحة (الوطن)! أنظر كيف قلبوا لك الأمر إثم كيف تم توظيف هـذه المفاهيم دفعة واحدة وبأوجه متداخلة من خلال تفسير شيء بشيء آخر متجاوزين حدود الموضوعية إلى الذاتية حيث يتم تطبيع كل شيء ليكون مناسبا لما تراه رموز الطبقة الحاكمة. وهذا التشويه يستهدف خلق الضبابية حول توزيع الحقوق والواجبات بحيث يتحول البلد بما عليه من إسنان وموارد إلى بقرة حلوب ضمن إقطاعية النظام السياسي وليبقى ابن البلد يعطى بلا حدود، وأيضا دون ان يحرز رضى المتحكمين به الذين وستعوا معنى (وطن ودولة) ليبتلع كل شيء وليترك المواطن يعطى من

تعنى الدولة لغة: ما يتداول فيكون مرة لهذا ومرة لذاك فتطلق على المال والغَلبَة. أي ان (الدولة) فيما تعنيه حركة دائمة في انتقال التصرف وتحصيل المنفعة. وفى المنظور السياسى فان الدولة هي المؤسسات... مؤسسات المجتمع المدنى يتصرف به كما يشاء. على إطلاقها من وزارات

ومشاريع ماء وكهرباء وصحة وتعليم بأناسها العاملين فيها ومنشآتها وتجهيزاتها والقائمة تطول وتتشعب لكنها تنطوى على عنصرين رئيسيين؛ الأول، هـو إن الدولة ليست رمزا يتمثل في فرد أو مجموعة أفراد بل هي مؤسسات ثابتة يتداولها الناس ضمن فترة زمنية ذات أبعاد سياسية بحيث ينتفع منها كل أفراد الشعب بغض النظر عن الدين أو العرق أو الاتجاه السياسي.

والثاني، هو إن لهذه المؤسسات ومنافعها قابلية الانتقال عبر الزمن لتأدية دورها الأساسي في تقديم خدماتها لكل من اكتسب صفة المواطنة دون ان يعد من ذلك كما أسلفنا اعتبار التمايز الانشى أو الإيديولوجي العقائدي.

أما النظام السياسي هنا عقّادة العُقَد فثقب أسود استوعب في قاعة السحيق المظلم كل القيم والمقاييس وإعادة جدولة الدنيا بكل معاييرها ومفاهيمها وكتب ثوابتها وفق رؤيته التي لم تدع الصدق صدقا ولا الكذب كذبا. وخاطب الشعب خطاب الوصى

# طروحات عامة





للقاصر ولم يترك أمرا صغر أو كبر إلا كيفه لمشروعه السياسي مستنفرا ومبذرا كل طاقات الوطن وموارده البشرية والطبيعية.

لقد تضخم (النظام السياسي) إلى حد التورم بل إلى حد الورم الخبيث. بينما لا يتصرف هذا إلى أكثر من مجرد (رؤية إدارية) للدولة (أى للمؤسسات). ويفترض في هذه الرؤية الإدارية ان تكون خاضعة للجرح والتعديل والتقييم والنقد دون رهبة أو تردد... إنه برنامج عمل لإدارة مؤسسات الدولة بغية استحصال اكبر قدر من المنفعة لصالح المواطن ويحمل هذا البرنامج حزب أو تيار سياسي أو توجه إصلاحي لكنه في النهاية ينبغى ان يكون معرضا لان يخطئ أو يصيب ويحاسب ويوجه أو يستبدل بكل مرونة وإانسيابية ودون الحاجة إلى

إراقة الدماء وإحراق الحرث والنسل والتفنن في إرهاب الناس واسكاتهم مقابل تأليه راس النظام السياسي وإسباغ الصفات عليه حتى لا يبقى بين أفراد أمته وفيها الفقيه العالم واللبيب من يجاريه في نبوغه الزائف.

والحكومة هي صورة حال المجتمع. النظام السياسي وملامح نظريته على أرض الواقع المعاش. ولطالما اختلفت النظرية المبثوثة في ثنايا الطرح السياسي عن واقع الأحزاب والحركات السياسية التي نسبت نفسها إلى قيم الحضارة دون ان تنتسب إليها أو ان تلتزم بأبسط قدر منها.

في الحكومة يتبارى النقيضان التمتع بالمسؤولية و الشعور بالمســؤولية\_. وفــى كتابه\_ معاوية في الميزان صنف العقاد معاوية في منازل المقتدرين وقال ان (المقتدر) هـو مـن يمتلـك الأهليـة والاستطاعة ويمارسها في تحقيق ما يتطلع إليه من دون تقييم مقدار النفع أو الضرر الـذي يترتب على تحقيق إرادته ودون النظر إلى مقتضيات المصلحة العامة. وصنف أمير المؤمنين(عليه انهيار في الأخلاق وهدر

السلام): في مراتب (العظماء) وقال إن العظيم هو الذي يمتلك امكانات (المقتدر) ويوجهها إلى المصلحة العليا المجردة عن المكسب الذاتي بل يضحي بمكاسبه وحقوقه إذا استلزم الأمر مراعاة لما يستدعيه صلاح

من سجايا المقتدرين\_ التمتع بالمسؤولية ومن سجايا العظماء الشعور بالمسؤولية. وبين (العظيم) و(المقتدر) يتأرجح (بندول) التأريخ بحركة غير منتظمة تحقق أكثر ضرباتها في جانب (المقتدرين) الذين لم يتورعوا عن قتل الأنبياء ودعاة الإصلاح ومحاربة الأديان والفكر الحر وإفساد الشعوب مادة ومعنى حتى تحول التأريخ إلى نفق طويل معتم تضيئه بين الفينة والأخرى اشراقات من صنيع العظماء تستحضر الزمان والمكان وتختصر القرون العجفاء في وقفة صبر أو ومضة سيف أو كلمة حق عند سلطان جائر، ويطول السرد في ذكر مآثر (المقتدرين)... فغير بعيد عنا ما أفضت عليه نزاعات القوى الكبرى في الحربين العالميتين من



للأرواح والممتلكات، وغير بعيد أيضا ما أفضت إليه سياسات (ماوتسى تونج) الزراعية الخاطئة في الصين والتي تسببت في وفاة ملايين الصينيين جوعاً فى عقد الخمسينيات من القرن المنصرم. وأقرب من ذلك التطهير العرقى في (رواندا) وفي (البوسنة والهرسك). كذلك ما أقدم عليه لقيط العراق المعذب بعُقده\_ بدفنه الملايين أحياءً بحثا عن دقيقة يضيفها إلى الزمن الذي يتمتع فيه بالمسؤولية وفي مقابل ذلك نرى ان (الشعور بالمسؤولية) دفع حكومـة هولنـدة إلى الاستقالة بكاملها عقب أحداث الشغب الشهيرة إثر مباراة بكرة القدم جرت بين فريقها والفريق الإنكليزي. لمجرد أنها أخفقت في تثبيت الأمن والنظام أثناء هذا الحدث الرياضي. وابلغ منها رائعة أمير المؤمنين(٩) التى أطلقها عندما جاءه القوم يطلبونه للخلافة بعد فتنــة عثمان بن عفان، عندما قال لهم؛ أنا لكم وزير خير منى أمير فاستوزروني.

أما الوطن الذي يعني لغة: منزل إقامة الإنسان ولد فيه أو لم يلد، فيعتبره السياسيون

استثمارهم الأكبر والسوق الوحيد التي ليس لها أبواب فتوصد ويجرى فيها تسويق كل شيء وبضمن ذلك (العقول) و(الكرامات) و(الذمم). وأرخص سلعة فيها الأرواح! والتنشئة الصالحة تحث على استرخاص الروح في سبيل (الوطن) ولما كان أعداء الوطن كثيرون في الداخل والخارج فان الحكمة والنجاة في الانصراف الدائم هـ محاربتهم حتى أصبحت بعض حظائر الحيوان أكثر ملائمة للعيش من بعض الأو طان!

وأحاط السياسيون (الوطن) بالكثير من الأوهام ومن ذلك؛ ان للوطن حدود مقدسة وان أرواح المواطنين وما يملكون لا تساوى شيئا مقابل حرمتها. لكن ما قيمة هذه الحدود ما دام الناس في بعض الأوطان تخاطر بأرواحها في سبيل النجاة من جحيم الوطن. وإذا كانت لحدود (الوطن) هذه الكرامة فالأولى ان تكون لمواطنيه الذين يخرجون بمئات الألوف أو الملايين بحثا عن كرامتهم وحريتهم واستقرارهم فضلاعن لقمة العيش في وطن آخر.

وربما يبدو أن السياسيين

يعطون أنفسهم صفة الشارح لمواصفات الوطن وحق المواطنة لكنهم في الواقع يضعون الشروط لذلك. ومما توضعوا عليه بهذا الصدد؛ اللغة المشتركة والدين العادات والتقاليد والتأريخ والمصالح المشتركة. وكل ذلك من خيال السياسيين الندى لا يمت إلى الواقع بصلة. فكم من عربى مسلم وجد حريته الدينية والمدنية و استقراره و و جد رغد العيش فى وطن لا يشترك معه بعرق أو لغة أو دين أو تأريخ بينما كان غريباً بائساً في وطنه.

ان ما ينشأ من أنماط اجتماعية أو اقتصادية أو غيرها في المجتمعات البشرية إنما هو تحصيل حاصل وليس شرطا مسبقا للانتماء للوطن. لقد بلغ الأمر في مجال التنوع ضمن الوطن الواحد ان بعض أماكن العمل في الولايات المتحدة تعلِّق أعلام دول العاملين فيها. وعلى سبيل المثال فانك تجد علم (مصر) و(روسیا) و(ڪوریا)و(الباكستان) جنباً إلى جنب والجميع في وطن واحد ودولة واحدة ولا يقدح ذلك في سيادتها أو استقلالها. ولا نورد ذلك على سبيل

# طروحات عامة





الترويج أو الانبهار إنما هو وصف لما ينبغى ان يكون عليه الواقع.

لقد كان حال الدولة الإسلامية قبل قرون مثالاً ساطعاً لما يفترض أن يكون عليه الوطن بالمفهوم الأكبر مع اختلاف الألسن والألوان والأعراق وحتى (العقائد) ونلحظ ذلك واضحا في نطاق الحركة العفوية والرحب الذى كان المواطن يمارسه بتلقائية فهو قد يولد في بغداد ويقضى شطراً من عمره في الهند ثم يستقر زمناً في القاهرة بينما يتوفى في استنبول... هكذا دون ان ينتبه إلى تنوع المجتمع الـذى ينتقل فيـه لان هناك روابط حقيقية ضمن الوطن لم يتطرق إليه السياسيون.

وليس التأريخ المشترك شرطاً في قيام المجتمع المعافى بل - الحاضر المشترك - الذي يتقاسمه

المو اطنون على حد سواء من مبدأ العدالة الاجتماعية ووضع الحقوق في موازاة الواجبات. وهكذا ينتقل مفهوم الوطن والمواطنة من كونه ثقافة وتنظيرا إلى ممارسة وشعور حقيقي تندوب فيه كل الرموز الأخرى ك(الحكومة) و(الحزب الحاكم) و(رئيس الدولة). لقد عاد الفريق اليوناني في نصره في بطولة أمم أوربا ٢٠٠٤ لكرة القدم وسط حفاوة شعبية عارمة وامتدت حشود الجماهير إلى مطار أثينا لكننا لم نلحظ وسط ذلك الكرنفال الكبير صورة واحدة للرئيس اليوناني:

وهذه ليست من متابعاتي إنما هي ملاحظة لأحد المراقبين السياسيين. إن النصر يونانى والوطن يوناني وتفتخر كل العناوين بانتمائها إلى المعنى الأكبر\_ الوطن بعيدا عن التفسيرات الوثنية للقائد والقيادة السياسية.

ونصل إلى (الولاء) على خلفية المداخلة السياسية التى ينقصها المنهج المحايد وموضوعية البحث والتي تحولت بفعل طول فترة الهيمنة إلى ثقافة والى سواء ويمكن أن يركن

مدارس وأساليب في الحكم أوجدت الدافع والمشروعية لمن قام في الجامع الأموى وقال للخطيب ضمن مراسيم صلاة الجمعة: (نسيت السنُّنة) ويقصد بذلك سب أمير المؤمنين عليه السلام وهكذا فان ما يعرض في مثل تلك البيئة الفاسدة ملوث وغير صالح للاستخدام البشرى وعلى هـ ذا مـ رت قـ رون وتعاقبت دولة جرى خلالها إحلال الزيف محل الحقيقة وهذا يفضى إلى صعوبة ان يتوجه الولاء إلى واحد من المفاهيم المارة الذكر مباشرة ما دامت مناط توجهات النظام السياسي ومصالحه يكيفها كيف يشاء كما ان هذه المفاهيم خاضعة للتغيير في ذاتها فقد ينتقل المواطن ليعيش خارج وطنه ودولته ونظامه السياسي، وهو وإن بقى اهتمامه بارتباط سابق إلا أن بيئته السياسية الجديدة لها التزاماتها وضغوطها.

إذن ينبغى أن يتوجه (الولاء) إلى صيغة منهج ثابت يخلو من التقلبات التي تطبع المسار السياسي ... صيغة يمكن أن يحملها الفرد داخل وطنه وخارجه على حد



إليها كيفما كان التنوع السياسي وكيفما تطبعت البيئة البشرية التي يستقر فيها. وهذه الصيغة موجودة في (الدين). ولا يصدر هذا الاستنتاج عن حماس ديني إنما يصدر عن مختبر في الدين الصدق ولوضوح التأريخ وجدليته. حيث تجد والثبات واختفاء الأثرة والأنانية والتسلط. وقد وضع رجال الدين من أنبياء وأئمة وصالحين وتابعيهم وأئمة وصالحين وتابعيهم وقع مياتهم وتجدها

ماثلة في حركتهم داخل المجتمع فهي ليست للجذب أو للاستهلاك الدعائي حيث نجد أن إيديولوجيات الأحزاب تختلف تماما عن حياتها الداخلية. لقد أقام الدين عندما اجتمعت مجتمعا متوازناً وعالماً واقعياً وتوجيه الطاقات على أساس المصلحة العامة قبل أي الدين يتخطى الزمن غير الدين يتخطى الزمن غير عابئ بتدافع الحضارات،

متهكما بعوامل الشيخوخة التي أصابت إمبراطوريات القوة وتركتها أثراً بعد عين. ان الإيمان الـذي يعتمل في قلب المؤمن هـو الركيزة الحقيقية والـولاء الفعلي. فمن قلب محمد على أنه والنظام الذي عرفته الدنيا بأسرها وموعده الأرض والإمام المنتظر يَستر الله ظهوره ووفقنا للالتزام بنهج فوابه العلماء الأعلام ■

### بعض العارفين

مر" بعض العارفين بقوم فقيل: هؤلاء زهاد.

فقال: وما قدر الدنيا حتى يحمد من يزهد فيها. ليس قبل الموت شيء إلا والموت أشد" منه، وليس بعد الموت شيء إلا والموت أيسر منه.

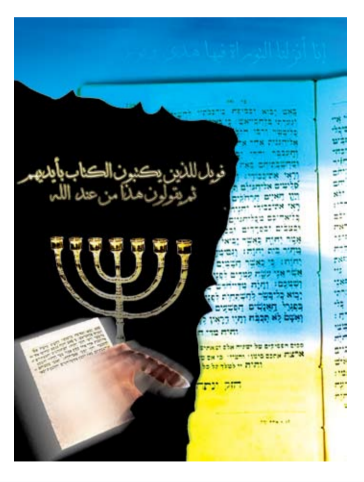
إن بقاءك إلى داء فناء، وإن فناءك إلى دار بقاء، فخذ من فنائك الذي لا يبقى لبقائك الذي لا ينفى.

اعمل عمل المرتحل، فإن حادي الموت يحدوك ليوم ليس يعدوك. إذا تيسر الأنس به لم يكن مطلب المحب إلا الانفراد والخلوة، وكان ضيق الصدر من معاشرة الخلق، متبرماً منهم، فإن خالطهم كان كمنفرد في جماعة مجتمعاً بالبدن، منفرداً بالقلب، المستغرق بعذوبة الفكر وحلاوة الذكر.



# نسبة التوراة للنبي موسى(٤)

نصير الكعبي
 كلية الآداب/ جامعة الكوفة



بنابيع يشمل مصطلح الكتاب المقدس على كتابى التوراة والإنجيل أو العهد القديم والعهد الجديد، والتوراة مقسم على تسعة وثلاثين سفرأ أو سورة ضخمة، وأن أصل هذه التسمية يقتصر على الأسفار الخمسة الأولى منه، بيد أنه تجويزاً أو من باب إطلاق الجزء على الكل، أخذ تسميته هذه وعرف بها، وفي الحقيقة تعد هذه الأسفار أهم أجزاء العهد القديم، وتنسب بمجملها للنبي موسى عالسلام بوحى من الله. ومن أجل الإحاطة و الاطلاع على تلك الأسفار فيما يأتى عرض لأسمائها وأبرز محتوياتها، وبشكل



مرکز:

أولاً: سفر التكوين: ويعرض لقصة خلق السماوات والأرض، وآدم ونسله، مروراً بالأسباط الاثنى عشر، ويختتم باستقرار هؤلاء بأرض مصر سمى بـ(العدد). عشية المجاعة.

> ثانياً: سفر الخروج: يحوى هذا السفر أحداث بنى إسرائيل فى مصر، وقيادة موسي لهم، ومستعرضاً بعض أحكام الشريعة اليهودية فى العبادات والمعاملات والعقوبات، ويغلب طابع التفصيل والتفريع عليه. **ثالثاً**: سفر التثنية:

سمى بالتثنية لأنه ثنى وأعاد ذكر التعاليم المفترض أن موسى تلقاها من ربه، ويشغل معظمه أحكام الشريعة اليهودية الخاصة بالحرب والسياسة و الاقتصاد.

رابعاً: سفر اللاويين (الليفيين):

هـو نسـبة إلـي لاوي أو ليفي أحد الأسباط أو الأبناء المنحدر عنهم موسى، واهتم هذا السفر بشؤون العبادة وطقوسها، والسيما المتعلق منها بطرق تقديم الأضاحي والقرابين.

خامساً: سفر العدد:

قدم هذا السفر إحصائيات عن قبائل بنى إسرائيل وأعدادهم، وجيوشهم وأموالهم، وعدد الكثير من أمورهم لذا

وقد أضحت اليوم العديد من المسلمات أو البديهيات أو كما حاول منشؤها أن ينعتوها بهذه الصفة، موضع مراجعة ونقد، مما أدى إلى تغيير وإعادة النتائج المترتبة عليها، وحصل ذلك بفعل تطور مناهج البحث العلمى وأدواته الشرطية الحديثة، فكانت نسبة التوراة للنبي موسي من بين ما مسه البحث العلمي الحديث، وأعاد القراءة فيه، إذ أظهرت البحوث والدراسات الحديثة أن التوراة كتبها مؤلفون، تباينت خلفياتهم وانتماءاتهم فلم تعد تلك الحقائق موقع تقبل واستقبال حتى من المؤسسات الدينية المشرفة على طبعات الكتاب المقدس، فقد تصدرت الطبعة الكاثوليكية الصادرة عام ١٩٦٠هـ، ما يوحى لذلك التأثير وضغطه إذ جاء فيها:

ما من عالم كاثوليكي

فى عصرنا، يعتقد أن موسى ذاته كتب كل التوراة، منذ قصة الخليقة، أو أنه أشرف حتى على وضع النص، لأن ذلك النص قد كتبه عديدون بعده، لذلك يجب القول: إن ازدياداً تدريجياً قد حدث، وسببته مناسبات العصور التالية الاجتماعية و الدينية.

وتتخذ نسبة التوراة (الأسفار الخمسة) إلى موسى بعداً عقائدياً وتاريخياً، فيلاحظ أن فيلون السكندري والمؤرخ اليهودي يوسفيوس، الذين عاصرا السيد المسيح، حاولا ترسيخ فكرة تأليف موسى للتوراة، ذلك ضمن إطار التنافس المحموم بين أتباع الديانتين.

بيد أن المدقق في نصوص التوراة، يشخص مجموعة غير قليلة منها تنافى تلك المعطيات، وتبين مدى الخلط والوهم الواقع فيها، فهناك عبارات تتعلق بموسى، يصعب من خلال طريقة عرضها وحوارها والكلام الموجه منها، أن تكون صادرة عن موسى ذاته، ففي الآية التي تقول: (وأما موسى فكان حليماً جداً أكثر من جميع الناس

# طروحات عامة





الذين على وجه الأرض) (عدد ۱۲: ۳) يظهر من هذا النص أن كاتبه شخص آخر يصف موسى وما حوله، ومثال ذلك الآية التي تقول: (وأيضاً الرجل موسى كان عظيماً جداً في أرض مصر، وفى عيون فرعون وعيون الشعب) (خروج ۱۱: ۳).

ويتمظهر بوضوح شديد التباين في خبر وفاة موسي (فمات هناك موسى عبد الله في أرض موأب حسب قول الله ودفنه في الجواء في أرض موأب) (تثنية ٣٤: ٥) فمن غير الممكن أن يكتب موسى بهذه الصيغة زمان موته ومكانه.

هناك مجموعة من القرائن التوقيتية المحددة زمانياً لوقوع الحدث التوراتي، اقترنت بالنصوص، وأوجدت نقطة

ارتكاز لبيان زمانية تلك الحوادث وتشخيصها، وغالباً ما كانت القرينة عبارة (حتى اليوم) ، على سبيل أن تسمية مدينة كذا بهذا الاسم وهذا اسمها (حتى اليوم) ، يلحظ أن كل النصوص المقترنة بهذه العبارة، قد تمت بعد عصر موسى بقرون، فضلاً عن الفسحة الزمانية التي يضفيها هذا التعبير، مما يوسع الفجوة بين آنية الحدث تكوين ٣: ١٩). التوراتي، وزمان تدوينه. (تکوین ۳۵: ۲۰/ تکوین ٤٧: ٣٦/ ٤٨: ١٥/ خروج ١٠: ۲/ عدد ۲: ۳).

> إن المتابع للقصص التوراتي، يلمس مدى التكرار البين والملموس فيه، لكن الأهم من ذلك، الاختلافات الجوهرية والمفصلية في بنية ذلك القصـص وهياكله، الأمر الذي يرجح تعدد منشأ هـذه النصـوص وكتابتها، وتباعد المدد فيما بينهم، إذ من المعلوم أن لكل عصر أسلوبه وأدواته القصصية، فضلاً عن اختلاف موضوعاته، والعناوين التى يعالجها، ففى قصة الخلق يشاهد هذا بوضوح، وفيما يلى نموذجين لهذه القصص على سبيل التمثيل

لا الحصر.

النموذج الأول: فقد ورد في قصة الخلق أن الإله قام بخلق السماء والأرض دفعة واحدة (في البدء خلق الله السماوات والأرض) (تكويس ١:١)، بينما في موطن من السفر نفسه تظهر السماء والأرض موجودة من الأزل في صورة ماء مظلم يفتقه الله عن بعضه (يراجع

النموذج الثاني: ما جاء عن آدم في قصة الخلق، عندما وضع في الجنة، خمره يظهر أنه لم يكن ممنوعاً عليه أكل ثمرة الخلد، بينما يفهم في مكان آخر إنه كان مخلوقاً للفناء (حتى تعود إلى الأرض التي أخذت منها، لأنك تراب، والى التراب تعود) (تكوين .(19:7

وإلى جانب تلك المعطيات المستخرجة من داخل النص التوراتي، والتي بينت خواء الرأى القائل بنسبة التوراة للنبى موسى، فإن باحثين غربيين ويهود، أفصحوا في العديد من أبحاثهم عن تلك الحقيقة، فيشير الفيلسوف الإنكليزي توماس هوبز (۱۸۸۸-۲۹ ۱۹م): (إن تدوين التوراة قد تم بعد



### أبو ذر وعثمان

لما قدم أبو ذر على عثمان قال: أخبرني أي البلاد أحب إليك؟ قال: مهاجري، قال: لست بمجاوري، قال: فألحق بحرم الله فأكون فيه، قال: لا، قال فالكوفة أرض بها أصحاب رسول الله (صلى الله عليه وآله)، قال: لا، قال: فلست بمختار غيرهن فأمره بالمسير إلى الربذة، فقال: إن رسول الله (صلى الله عليه وآله) قال لى: اسمع والمع وانفذ حيث قادوك ولو لعبد حبشي مجدع، فخرج إلى الربذة، وأقام مدة، ثم أتى المدينة فدخل على عثمان والناس عنده سماطين فقال: يا أمير المؤمنين إنك أخرجتني من أرضى إلى أرض ليس بها زرع ولا ضرع إلا شويهات، وليس لى خادم إلا محررة، ولا ظل يظلني إلا ظل شـجرة، فأعطني خادماً وغنيمات أعيش فيها، فحول وجهه عنه، فتحول إلى السماط الآخر، فقال مثل ذلك. فقال له حبيب بن سلمة: لك عندى يا أبا ذر ألف درهم وخادم وخمسمائة شاة، قال أبو ذر: أعط خادمك وألفك وشويهاتك من هو أحوج إلى ذلك منى، فإنى إنما أسأل حقي في كتاب الله.

فجاء على (عليه السلام): فقال له عثمان: ألا تغني عنا سفيهك هذا؟ قال أي سفيه؟ قال أبو ذر: قال على (عليه السلام): ليس بسفيه، سمعت رسول الله (صلى الله عليه وآله) يقول: ما أظلت الخضراء ولا أقلت الغبراء أصدق لهجة من أبي ذر. أنزله بمنزلة مؤمن أل فرعون، إن يك كاذباً فعليه كذبه وإن يك صادقاً يصبكم بعض الذي يعدكم.

بحار الأنوار ج:٢٢ ص:٤٠٤

موسى بزمن طويل، كما قدم الفيلسوف اليهودي باروخ اسبينوزا (١٦٣٢ ـ ١٦٧٧م) مجموعة من الشواهد والقرائن التي تشير بأن أسفار التوراة بدءاً من التكوين وحتى الملوك الثاني، دونها عزرا فى القرن الخامس قبل الميلاد. كذلك الطبيب الفرنسى جاك أوستراك (۱۱۸٤-۱۷۲۱م) أول من نبه لاحتواء سفر التكوين على روايتين مختلفتين، بوجود اسمين غير متشابهين للاله.

ولقد تقف خلف موضوع التوراة المنسوب إلى موسى، والاضطراب الحاصل في تلك النسبة، جملة من الأمور، أهمها الفارق الزماني ما بين نزول التوراة في القرن الثالث عشر قبل الميلاد، وإعادة جمعه وتدوينه في القرن الخامس قبل الميلاد، فإن سبعة قرون كفاصل ما بين النزول والتدوين، كفيلة بتحريف وتبدل تفاصيل من التوراة، فضلاً عن السبي الـذى تعرض لـه اليهـود لأكثر من مرة، وتدمير هيكلهم في أورشليم ■



# يعلن باب (في رحاب الفقه) عناستعداده للقراء الكرام في استقبال أسئلتهم الفقهية، والإجابة عنها في ضوء فتاوى سماحة المرجع الديني الكبير السيد محمد سعيد الطباطبائي الحكيم

# بيني لِنهُ الجَمْزِالِحِيثِمِ

سماحة آية الله العظمى السيد محمد سعيد الطباطبائي الحكيم (مد ظله).

ما رأيكم في دعاء التوسل المعروف، المذكور في الفصل السابع من الباب الأول من كتاب مفاتيح الجنان؟.

# بني لِنهُ الْمَالِحَالَ حِيثُم

الحمد لله رب العالمين. والصلاة والسلام على سيدنا ونبينا محمد آله الطيبين الطاهرين. ولعنة الله على أعدائهم أجمعين إلى يوم الدين.

وبعد.. فالدعاء المذكور كسائر الأدعية ذات المضامين الشريفة الواردة

عن أهل البيت (صلوات الله عليهم) التي يحسن قراءتها، ولا يتضح لنا الوجه في التوقف فيه تارة: من جهة السند. و أخرى: من جهة المضمون.

أما السند فهو وإن كان مرسلاً، لعدم ذكر سلسلة السند التي توصله للأئمة (صلوات الله عليهم)، كما يظهر بمراجعة الكتاب المذكور، إلا أن ذلك شائع في

الأدعية حتى المشهورة منها، كما هو الحال في كثير من المستحبات أيضاً.

وقد ورد في نصوص كثيرة عن أئمة أهل البيت (صلوات الله عليهم) أن من بلغه شواب على عمل فعمله رجاء ذلك الثواب أوتي ذلك الثواب وإن لم يكن الأمر كما بلغه(١).

ومن أجل ذلك تساهل علماؤنا (رضوان الله عليهم) في ذكر السند في كثير من المستحبات، ولم يتكلفوا إثبات أسانيدها والنظر فيها، ولا ينبغي أن يجر ذلك للإعراض عن هذا الدعاء وغيره من المستحبات بعد أن كان الغرض من الإتيان بها الثواب الذي هو يحصل على كل حال، سواء تم السند أم لم يتم.

غاية الأمر أنه لابد من سلامة المضمون وعدم بطلانه، كي لا يلزم من الإتيان به محذور شرعي.

بل حتى لو لم يكن هذا الدعاء وارداً عن المعصومين (صلوات الله عليهم) جاز قراءت بلحاظ مضمونه إذا كان سليماً، فقد ورد جواز الدعاء بما جرى على اللسان من دون تقييد بألفاظ مخصوصة (). ولاسيما مع شيوع مضامين هذا الدعاء في النصوص الواردة عن المعصومين (صلوات الله عليهم)، كما يظهر مما يأتى.

وأما المضمون فقد اشتمل الدعاء المذكور على أمرين.

الأمر الأول: التوسل إلى الله عز وجل بالنبي الله عز وجل بالنبي الله وذلك في قوله: «اللهم إني أسألك وأتوجه إليك بنبيك نبي الرحمة محمد صلى الله عليه وآله». وهو - كما ترى - دعاء لله تعالى مباشرة، مع التوسل إليه سبحانه بالنبي في ومن الظاهر أن الدعاء لله عز وجل من أفضل الأعمال.

وأما التوسل إليه تعالى بالنبي وألم فهو جائز في نفسه؛ أولاً؛ لأنه لم يتضح لنا أي محذور فيه، وذلك كاف في البناء على جوازه، لأن الأصل في الأشياء الحلية، والمنع هو الذي يحتاج للدليل.

وثانياً؛ لأنه قد أجمع عليه الشيعة (رفع الله تعالى شأنهم) قولاً وعملاً. بل شاع حتى بين بقية المسلمين على اختلاف مذاهبهم، ولم يخرج منهم عن ذلك إلا الفرقة الحادثة من أتباع محمد بين عبد الوهاب، لشبهة واهية تعرض لردها كثير في كتب مؤلفة في ردّ هذه الفرقة فليرجع إليها من شاء. ويكفينا ما ذكرناه من إجماع شيعة أهل البيت الذين أخذوا دينهم من الثقلين اللذين خلفهما رسول الله ولله المنه، ليعصماها من الضلالة.

وثالثاً: لأن الاستشفاع المذكور قد شاع في الأدعية والزيارات والأحاديث المروية عن النبي وأهل البيت (صلوات الله عليهم). ونكتفي هنا بما ورد في أدعية الصحيفة السجادية، التي لها مكانة خاصة في التراث الإسلامي عامة، والشيعي خاصة.

<sup>(</sup>١) راجع وسائل الشيعة ج:١ باب:١٨ من أبواب مقدمة العبادات.

<sup>(</sup>٢) راجع وسائل الشيعة ج.٤ باب.٩ من أبواب القنوت، وباب.٦٢ من أبواب الدعاء.

قال السلام في دعاء الأضحى والجمعة: وفإني لم آتك ثقة مني بعمل صالح قدمته، ولا شفاعة مخلوق رجوته، إلا شفاعة محمد وأهل بيته عليه وعليهم سلامك.......

وقال عليه في دعائه في دفع كيد الأعداء:
«اللهم فإني أتقرب إليك بالمحمدية الرفيعة
والعلوية البيضاء، وأتوجه إليك بهما أن
تعيذني...».

وقال الله في دعاء يوم عرفة: «بحق من انتجبت من خلقك وبمن اصطفيته لنفسك، بحق من اخترت من بريتك ومن اجتبيت لشأنك، بحق من وصلت طاعته بطاعتك ومن جعلت معصيته كمعصيتك، بحق من قرنت موالاته بموالاتك ومن نطت معاداته بمعاداتك، تغمدني في يومي هذا...».

وقال الله في دعاء دخول شهر رمضان: «اللهم إني أسألك بحق هذا الشهر وبحق من تعبد لك فيه من ابتدائه إلى وقت فنائه، من ملك قربته، أو نبي أرسلته، أو عبد صالح اختصصته، أن تصلي على محمد وآله...». هذا مضافاً إلى ما يأتى من النصوص عند التعرض للأمر الثاني.

ومما سبق يظهر عدم اختصاص شرعية الاستشفاع بالنبي رضي الله عليه (صلوات الله عليهم) وغيرهم من ذوي المقام الرفيع والمنزلة عند الله تعالى.

الأمر الثاني: خطاب المعصومين الأربعة عشر (صلوات الله عليهم)، وطلب الشفاعة منهم إلى الله عز وجل في قضاء الحوائج.

ويجري فيه ما جرى في الأمر الأول. فهو: أولاً: مقتضى أصالة الحلّ بعد عدم ظهور محذور فيه.

وثانياً: مقتضى إجماع شيعة أهل البيت (رفع الله تعالى شأنهم) قولاً وعملاً، كما يظهر بأدنى ملاحظة لكتبهم وسيرتهم. كما أنه الشايع بين بقية المسلمين عدا من سبق التعرض له.

وثالثاً: قد شاع في الكتاب المجيد، والسنة الشريفة التي رواها الفريقان، والأدعية والزيارات الواردة عن أهل البيت (صلوات الله عليهم).

قال الله عز وجل: ﴿ولو أنهم إذ ظلموا أنفسهم جاؤوك فاستغفروا الله واستغفر لهم الرسول لوجدوا الله تواباً رحيماً ﴾(١). وهو صريح في حثّ العصاة من المسلمين على أن يأتوا النبي النبي أن يأتوا النبي مناهم أن يستغفر لهم، وهو عبارة أخرى عن طلبهم من الله تعالى في المغفرة.

وقد أنكر الله عز وجل على بعض المنافقين امتناعهم من ذلك. قال جلّ شأنه في ذمهم: ﴿وإذا قيل لهم تعالوا يستغفر لكم رسول الله لووا رؤوسهم ورأيتهم يصدون وهم مستكبرون ﴿(۱).

قال في مجمع البيان - بعد أن ذكر بعض مواقف عبد الله بن أبي ونزول بعض الآيات السابقة على هذه الآية فيه -: «فلما

<sup>(</sup>١) سورة النساء آية:٦٣.

<sup>(</sup>٢) سورة المنافقون آية:٥.

نزلت هذه الآيات وبان كذب عبد الله قيل له؛ نزلت فيك آيات شداد، فاذهب إلى رسول الله وله يستغفر لك، فلوى رأسه، ثم قال: أمرتموني أن أؤمن فقد آمنت، وأمرتموني أن أعطي زكاة مالي فقد أعطيت، فما بقي إلا أن أسجد لمحمد، فنزل: ﴿وإذا قيل لهم تعالوا...﴾ إلى قوله: ﴿ولكن المنافقين لا يعلمون﴾..

وفيه تنبيه على أن من تتمة الخضوع لله تعالى والتسليم له الاستشفاع بالنبي الله وأن الامتناع من ذلك استكبار ممقوت لله عز وجل. والوجه فيه ظاهر، لأن الله سبحانه وتعالى إذا كان قد جعل النبي في المنزلة المذكورة، فالامتناع من إتيانه وطلب الاستغفار منه ردّ لحكم إلى الله تعالى، واستكبار عليه، نظير امتناع إبليس للغه الله) من السجود لآدم الله.

وروى الشيخ أنسَطُ بطريق صحيح عن معاوية بن وهب عن الإمام الصادق السادق القولة قوله في زيارة النبي أنها النهام إنك قلت: «اللهم إن قلموا أنفسهم جاؤوك فاستغفروا الله واستغفر لهم الرسول لوجدوا الله تواباً رحيماً وإني أتيتك مستغفراً تائباً من ذنوبي. وإني أتوجه بك إلى الله عز وجل ربي وربك ليغفر لي ذنوبي "(). وفي رواية ابن قولويه للزيارة المذكورة بعد ذكر الآية الشريفة: «وإني أتيت نبيك مستغفراً تائباً من ذنوبي. وإني وإني وإني المذكورة بعد ذكر الآية الشريفة: «وإني أتيت نبيك مستغفراً تائباً من ذنوبي. وإني

أتوجه إليك بنبيك نبي الرحمة محمد على الله محمد الله ربي وربك ليغفر لي ذنوبي "(").

وفي صحيح أبي حمزة الثمالي عنه الله في زيارة الإمام الحسين الله: «إليك يا ربي صمدت من أرضي، وإلى ابن نبيك قطعت البلاد، رجاءً للمغفرة. فكن يا ولي الله سكناً وشفيعاً، وكن بي رحيماً، وكن لي منجى يوم لا تنفع الشفاعة إلا لمن ارتضى... فكن يومئذ في مقامي بين يدي ربي لي منقذاً، فقد عظم جرمي إذا ارتعدت فرائصي... فكن لي شفيعاً ومنقذاً فقد أعددتك ليوم حاجتي ويوم فقري وفاقتي "".

وبعد بيان بعض الأعمال من تلك الزيارة قال الشهر، «وتقول: اللهم رب الأرباب صريخ الأخيار، إني عذت معاذاً، ففك رقبتي من النار. جئتك يا بن رسول الله وافداً إليك أتوسل إلى الله في جميع حوائجي في أمر آخرتي ودنياي. وبك يتوسل المتوسلون إلى الله في جميع حوائجهم، وبك يدرك أهل الثواب طلبتهم. اسأل وليك وولينا أن يجعل حظي من زيارتك الصلاة على محمد وآله والمغفرة لذنوبي».

<sup>(</sup>١) تهذيب الأحكام ج:٦ ص:٦.

<sup>(</sup>۲) ، (۳) ، (٤) كامل الزيارات ص: ۱٦، ٢٣٨ ، ٢٣٨.

فعلمني دعاءً إذا دعوت الله به رزقني ما أقضي به ديني واستعين به على عيالي. فقال: يا عبد الله، توضأ وأسبغ وضوءك، ثم صل ركعتين تتم الركوع والسجود فيهما، ثم قل: يا ماجد يا واحد يا كريم أتوجه إليك بمحمد نبيك نبي الرحمة يا محمد يا رسول الله، إني أتوجه بك إلى الله ربك ورب كل شيء - أن تصلي على محمد وعلى أهل بيته وأسألك نفحة من نفحاتك ..."(١).

وفي موثق عبد الرحيم القصير عن الإمام الصادق علي قال: «دخلت على أبي عبد الله علي فقلت: جعلت فداك إني اخترعت دعاء، فقال: دعني من اختراعك. إذا نزل بك أمر فافزع إلى رسول الله صلى الله عليه وآله، وصل ركعتين تهديهما إلى رسول الله صلى الله عليه وآله... ثم خذ ليسول الله صلى الله عليه وآله... ثم خذ لحيتك بيدك اليسرى وابك أو تباك، وقل: يا محمد يا رسول الله، أشكو إلى الله وإليك حاجتي وإلى أهل بيتك الراشدين حاجتي، وبكم أترجه إلى الله في حاجتي،".

وفي حديث لا يخلو عن اعتبار لعلي بن أبي حمزة مع الإمام الكاظم التلا بعد أن ذكر له الله أنه موعوك يقول: «قلت: جعلت فداك إن أذنت لي حدثتك بحديث عن أبي بصير عن جدك أنه كان إذا وعك استعان بالماء البارد، فيكون له ثوبان

ثوب في الماء البارد وثوب على جسده يراوح بينهما، ثم ينادي حتى يسمع صوته على باب الدار: يا فاطمة بنت محمد. فقال: صدقت...(۲)... إلى غير ذلك مما لا يسعنا إحصاؤه، وإنما اقتصرنا على بعض الأحاديث المعتبرة الإسناد المروية من طريق أهل البيت (صلوات الله عليهم) وشيعتهم.

وأما ما روي من طرق العامة فنكل السكلام فيه للكتب المؤلفة في الردّ على الوهابية، فإن فيها بحوثاً موسعة لا يسعنا التعرض لها في هذه العجالة. بل لا موجب له بعد تيسر الرجوع للكتب المذكورة.

مضافاً إلى أن ما هو المعلوم من سيرة المسلمين - ودلّت عليه بعض النصوص<sup>(3)</sup> - من التماس الدعاء من المؤمن إنما هو عبارة أخرى عن طلب الشفاعة منه إلى الله تعالى لأخيه الذي يطلب منه الدعاء.

غايـة الأمر أن المخاطب في ذلك حي، والمخاطب فيما نحـن فيه ميت غالباً. وهو غير فارق في الجانب العقائدي، لأن توهم منافـاة ذلـك للتوحيد لو تم فـلا يفرق فيه بيـن الحي والميـت، إذ لا فرق في محذور الشرك بينهما.

كما أن خطاب الأموات قد شاع بين المسلمين، وتظافرت به النصوص، خصوصاً عند الشيعة. وعليه تبتني

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة ج،٥ باب، ٢٣ من أبواب بقية الصلوات المندوبة حديث،١.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة ج.٥ باب. ٢٨ من أبواب بقية الصلوات المندوبة حديث.٥.

<sup>(</sup>٣) الكافي ج: ٨ ص:١٠٩ حديث: ٧ ٨.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة ج.٤ باب.٤١ من أبواب الدعاء حديث.١٢.

زيارة المعصومين (صلوات الله عليهم) وغيرهم وخطابهم بالسلام والتبجيل والتكريم، بل حتى عموم المؤمنين عند زيارة المقابر الواردة عن النبي المقائد الحقة أهل بيته، وكذا في التلقين بالعقائد الحقة عند الدفن وبعده، الذي تضمنته كثير من النصوص، وجرى عليه عمل الشيعة، بل عموم المسلمين.

وإذا شرع خطابهم بذلك كله حسن طلب الشفاعة منهم إذا كانوا أهلاً لها، كما يظهر مما سبق. ومن هنا لا ينبغي الإشكال في جواز التوسل بذوي المقام عند الله تعالى.

هـذا كله مع أن مـن أعظم الدعاوى على الله تعالى هي دعوى النبوة أو الإمامة المجعولة من قبله عز وجـل، ومن المعلوم أن مـن أهـم الأدلـة على صـدق الدعوى المذكورة هي المعاجز التي تظهر على يد المدعي بإذن الله تعالى، من شفاء المرضى، وإبراء الأكمه والأعمى والأبرص، وإحياء الموتى، وحـل المشـاكل المسـتعصية، وقضاء الحوائج العظام، وغير ذلك.

وقد حصل نظير ذلك بالتوسل بالمعصومين (صلوات الله عليهم)، بل حتى بغيرهم من الأولياء ممن يتصل بهم نسباً أو ولاء. وإذا أمكن التمحل وتفسير بعض تلك الحوادث بالمصادفة لحصول الأسباب الطبيعية، فكثير منها لا يقبل التفسير المذكور، بل لا ريب في كونه معجزاً خارجاً عن العادة، وخارقاً للنواميس الطبيعية المعروفة.

وقد رأينا وسمعنا من الثقات وعامة الناس كثيراً منها، كما أثبت كثير منها في كتب الحديث والسير، وبلغت من الشيوع والكثرة حداً يفوق التواتر بمراتب.

وقد فرضت هذه الحقيقة نفسها على أرض الواقع حتى على غير شيعتهم ومواليهم ممن هو على خلاف نهجهم من المسلمين، بل حتى من غير المسلمين، فأذعن بها الجميع، واعترفوا بمقامهم الرفيع، نتيجة لذلك. وقد لجأوا ولازالوا يلجأون إليهم في مهماتهم وضروراتهم إذا ضاقت بهم الأمور، وانسدت أمامهم السبل العادية، وفقدوا الوسائل المادية، ثم انقلبوا بالفلاح والنجاح، والفوز بقضاء حوائجهم، بالفلاح والنجاح، والفوز بقضاء حوائجهم، الله عليهم)، كما نراه رأي العين ونعيشه في واقعنا.

وبعد كل ذلك فهل من المعقول والمقبول منطقياً ووجدانياً أن تكون أمثال هذه المعاجز والكرامات صالحة لإثبات نبوة الأنبياء ووصاية الأوصياء، ولا تصلح لإثبات شرعية التوسل بهم وبغيرهم من الأولياء، بل رجحان ذلك؟ 1. هذا ما تيسر لنا ذكره في المقام. ونرجو أن يكون وافياً بالمطلوب. ونسأل الله سبحانه وتعالى أن يوفقنا لتحقيق الحقائق، ويعصمنا من الزلل في القول والعمل، إنه أرحم الراحمين وولي المؤمنين، وهو حسبنا ونعم الوكيل •

# واحة الأهب

# ابن أبي الحياب المعرابي المعر

• د. حسن الخاقاني

يابرة إن جنتَ الغري نقل له (أتراك تعلم من بأرضك موقع مك (بن عمران الكليم ف بسمى يقفيه والحمر

سلسة ابن أبي الحديد: هو عز الدين أبو حامد بن هبة الله بن محمد بن محمد بن الحسين بن أبي الحديد المدائني. أحد جهابذة العلماء وأثبات المؤرخين ممن نجم في العصر العباسي الثاني أزهى العصور الإسلامية إنتاجاً وتأليفاً، وأحفلها بالشعراء والكتاب والأدباء والمؤرخين واللغويين وأصحاب المعاجم والموسوعات.

كان أصولياً، وله في ذلك معروفة، مشهورة، وكان متكلماً جريئاً نظاراً، اصطنع مذهب الاعتزال، وعلى أساسه جادل وناظر، وحاج وناقش، وفي شرح النهج، وكثير من كتبه آراء منشورة مما ذهب إليه. وكان أديباً ناقداً ثاقب النظر، خبيراً بمحاسن الكلام ومساوئه وكتابه (الفلك الدائر على المثل السائر) دليل على بعد غوره ورسوخ قدمه في نقد الشعر وفنون البيان.

شم كان أديباً متضلعاً في فنون الأدب، متفناً لعلوم اللسان، عارفاً بأخبار العرب، مطلعاً على لغاتها، جامعاً لخطبها ومناضرتها، راوياً لأشعارها وأمثالها حافظاً لملحها وطرفها، قارئاً مستوعباً لكل ما حوته الكتب والأسفار في زمانه، وكان وراء ذلك شاعراً عذب المورد، مشرق المعنى، متصرفاً مجيداً، كما كان بديع الإنشاء، حسن الترسل، ناصع البيان.

وكان من الفضلاء الأعيان ببغداد، إماماً في علم الكلام واللغة والأدب والشعر، شاعراً فصيحاً له (السبع العلويات) المشهورة.

شرح خطب أمير المؤمنين عليت التي جمعها الشريف أبو الحسن الرضي بشرح بسيط في أربع مجلدات كبار جمع فيه العجائب، ودل على فضله وغزارة مادته، وكان ألفه للوزير مؤيد الدين محمد العلقمي وزير المستعصم بالله آخر خلفاء الدولة العباسية.

كان له ديوان شعر مشهور بين الناس إلا أنه لم يصل، وقد طبع له (السبع العلويات) وهي سبع قصائد طوال في مدح الإمام علي بن أبي طالب وأهل بيته للله وله (المستنصريات) خمس عشرة قصيدة طويلة أكثرها في مدح المستنصر بالله اللعباسي، منها نسخة مخطوطة في دار الآثار ببغداد.

ولد بالمدائن في غرة ذي الحجة سنة ست

وثمانين وخمسمائة، ونشأ بها وتلقى عن ثلاثة عشر من شيوخها، ودرس المذاهب الكلامية فيها، ثم مال إلى مذهب الاعترال، وكان الغالب على أهل المدائن التشيع، فسار في دربهم وتقبل مذهبهم ونظم القصائد المعروفة بالعلويات السبع على طريقتهم.

وحين انقضت أيام صباه وطوى رداء شبابه، خف إلى بغداد، حاضرة الخلافة وكعبة القصاد وعش العلماء، وكانت خزائنها بالكتب معمورة، ومجالسها بالعلم والأدب مأهولة، فقرأ الكتب واستزاد من العلم، وأوغل في البحث، ووعى المسائل، ومحص الحقائق، واختلط بالعلماء من أصحاب المذهب ثم جنح إلى الاعتدال، وأصبح كما يقول صاحب (نسمة السحر)، معتزلياً جاحظياً في أكثر شرحه للنهج بعد أن كان شيعياً غالباً.

وفي بغداد أيضاً نال عند الخلفاء من العباسيين، ومدحهم وأخذ جوائزهم، ونال سني المراتب، ورفيع المناصب، فكان كاتباً في دار التشريفات، ثم في الديوان، ثم ناظراً للسيمارستان، وأخيراً فوض إليه أمر خزائن الكتب في بغداد، وفي كل هذا كان مرموق الجانب، عزيز المحل، كريم المنزلة إلى أن مات.

وكان مع اشتغاله بالمناصب، ومعاناته للتأليف، شاعر أمجيداً، وكان له ديوان ذكره بن شاكر الكتبي أنه كان معروفاً مشهوراً، وقد جال بشعره في شتى المعاني، ومختلف الأغراض، فقال في المدح والرثاء والحكم، والوصف والغزل، إلا إن الغرض الذي غلب عليه واشتهر به هو المناجاة والمخاطبة على مسلك أرباب الطريقة ومنها قوله، وحقك إن أدخلتني النار قلت

للذين بها: قد كنت ممن أحبُّهُ

# واحة الأوب

وأفنيت عمري في علوم دقيقة وما ينبغي إلا رضاه وقربهُ هبونى مسيئا أوثغ الجهل قلبه

وأوبيقه بين البرية ذنبه أما يقتضى شرع التكرم عتقه

الحسن أن ينسى هواه وحبه أم كان ينوي الحق فيما يقوله

ألم تنصر التوحيد والعدل كتبه فإن تصفحوا نعمتم وإن تجرموا

فتعذيبكم حلو المذاقة عذبه وآية صدق الصب أن يعذب الأذي

إن كان من يهوى عليه يصبه

### وفاته:

اضطرب المؤرخون في تاريخ وفاته، <u>فذكر بعضهم</u> انه توفي سنة ٥٥ ٦هـ ذهب إلى ذلك بن شاكر الكتبي في كتابيه: (فوات الوفيات) و(عيون التواريخ)

ونقل صاحب نسمة السحر عن الدياربكري أنه توفى قبل دخول التتار بغداد بنحو سبعة عشر يوماً، وكان دخولهم إليها في العشرين من محرم سنة ٥٦هـ وعلى ما ذكره المؤرخون، وقال الذهبي في سير النبلاء: إنه توفي في الخامس من جمادي الآخرة سنة ست وخمسين وستمائة.

قال صاحب نسمة السحر؛ وكانت حالة عز الدين المذكور عجباً، بينما هو شيعي متعصب، كما في القصائد المشار إليها، إذ صار معتزلياً جاحظياً أو أصمعياً كما في أكثر شرحه.

له من المؤلفات كثير عد منها محقق شرح النهج خمسة عشر كتاباً. كتب عنه محيى الدين النجفى دراسة مفصلة عن حياته، ودراسة أخرى كتبها الدكتور رؤوف الشمري، وتصدى الدكتور أحمد الربيعي

لجمع شعره وأضاف إليه علوياته ومستنصرياته وأرجوزته التي نظم بها فصيح ثعلب.

أعد الزميل حسين فياض رسالة عنه، بعنوان: ابن أبى الحديد ناقداً وهي رسالة ماجستير نوقشت وأجيزت في كلية التربية في النجف الأشرف.

### مصادر الترجمة:

١ ـ شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد تحقيق محمد أبو الفضل إبراهيم، دار إحياء الكتب العربية/ عيسى البابي الحلبي القاهرة، ١٣٧٨هـ - ١٩٥٩م. من ترجمة المحقق لابن أبي في الجزء الأول الصفحات ١٣ ـ ١٩.

٢ ـ نسمة السحر بذكر من تشيع وشعر، الشريف ضياء الدين يوسف بن يحيى الحسنى اليمنى الصنعائي المتوفى سنة ١١٢١هـ، تحقيق: كامل سلمان الجبوري، دار المؤرخ العربي، بيروت ط١، ١٤٢٠هـ - ١٩٩٩م وتقع ترجمة ابن ابى الحديد في الصفحات ٣٤٠ ت ٣٤٤ من الجزء الثاني.

### القصيدة:

يا رسم لا رسمتك ريح زعزع وسرت بليل في عراصك خروع لم ألف صدري من فؤادي بلقعا إلا وأنت من الأحبة بلقع جارى الغمام مدامعي بك فانثنت جون السحاب فهي حسري ظلع لا يمحك الهتن الملث فقد محا صبرى دثورك مذ محتك الأدمع ما تـم يومك وهو أسـعد أيمن حتى تبدل فهو أنكد أشنع شروى الزمان يضيء صبح مسفر فيه فيشفعه ظلام أسفع لله درك والضلال يقودني بيد الهوى وأنا الحرون فأتبع يقتادني سكر الصبابة والصبا ويصيح بي داعي الغرام فأسمع

والمترع الحوض المدعدع حيث لا واد يفيض ولا قليب ينزع ومبدد الأبطال حيث تألبوا ومفرق الأحزاب حيث تجمع والحبر يصدع بالمواعظ خاشعا حتى تكاد له القلوب تصدع حتى إذا استعر الوغى متلظياً شرب الدماء بغلبه لا تنقع متجلبياً ثوياً من الدم قانياً يعلوه من نقع الملاحم برقع زهد المسيح وفتكة الدهر الذي أودى بــه كســرى وفــوز تبــع هذا ضمير العالم الموجود عن عدم وسر وجوده المستودع خلقاء هابطة وأطلس أرفع تأبى الجبال الشم عن تقليدها وتضج تيهاء وتشفق برقع كانت بجبهة آدم تتطلع وشهاب موسى حيث أظلم ليله رفعت له لألاؤه تتشفع يا من له ردت ذكاء ولم يفز بنظيرها من قبل إلا يوشع يا هازم الأحزاب لا يثنيه عن خـوض الحمام مدجــج ومدرع يا قالع الباب التي عن هزها عجزت أكف أربعون وأربع لولا حدوثك قلت إنك جاعل الأرواح في الأشباح والمنتزع لولا مماتك قلت إنك باسط الأرزاق تقدر في العطا وتوسع ما العالم العلوي إلا تربة فيها لجثتك الشريفة مضجع

دهراً تقوض راحلاً ما عيب من عقباه إلا أنه لا يرجع يا أيه<mark>ا الوادي أجلك وادياً</mark> وأعز إلا في حماك وأخضع وأسوف تربك صاغراً وأذل في تلك الربى وأنا الجليد فأخنع أسفى على مغناك إذ هو غاي<mark>ة</mark> وعلى سبيلك وهو لحب مهبع أيام أنجم قضعب درية في غير أوجه مطلع لا تطلع والبيض تورد في الوريد فترتوي والسمر تشرع في الوتين فتشرع والسابقات اللاحقات كأنها العقيان تردي في الشكيم وتمزع والربع أنور بالنسيم مضمخ والجو أزهر بالعبير مردع ذاك الزمان هو الزمان كأنما قيظ الخطوب به ربيع ممرع وكأنما هو روضة ممطورة أو مزنة في عارض لا تقطع قد قلت للبرق الذي شق الدجي فكأن زنجياً هناك يجدع يا برق إن جئت الغرى فقل له أتراك تعلم من بأرضك مودع فيك ابن عمران الكليم وبعده عيسى يقفيه وأحمد يتبع بل فيك جبريل وميكائيل وإسـر افيل والملأ المقدس أجمع فيك الإمام المرتضى فيك الوصى المجتبى فيك البطين الأنزع الضارب الهام المقنع في الوغي بالخوف للبهم الكماة يقنع والسمهرية تستقيم وتنحنى فكأنها بين الأضالع أضلع

# واحة الأوب

ولقد علمت بأنه لابد من مهديكم وليومه أتوقع يحميه من جند الإله كتائب كاليم أقبل زاخراً يتدفع فيها لآل أبى الحديد صوارم مشهورة ورماح خط شرع ورجال موت مقدمون كأنهم أسد العرين الربد لا تتكعكع تلك المنى إما أغب عنها فلى نفس تنازعني وشوق ينزع ولقد بكيت لقتل آل محمد بالطف حتى كل عضو مدمع عقرت بنات الأعوجية هل در<mark>ت</mark> ما يستباح بها وماذا يصنع وحريه آل محمد بين العدا نهب تقاسمه اللئام الرضع تلك الضعائن كالإماء حتى تسق يعنف بهن وبالسياط تقنع من فوق أقطاب الجمال يشلها لكے على حنق وعبد أكوع مثل السبايا بل أذل تشق من هن الخمار ويستباح البرقع فمصفد في قيده لا يفتدي وكريمة تسبى وقرط ينزع تاالله لا أنسي الحسين وشلوه تحت السنابك بالعراء موزع متلفعاً حمر الثياب وفي غد بالخضر من دون فردوسه يتلفع تطأ السنابك صدره وجبينه والأرض ترجف خيفة وتضعضع والشهمس ناشرة الذوائب ثاكل والدهر مشقوق الرداء مقنع لهفـــى على تلك الدماء تراق <mark>فى</mark> أيدى أمية عنوة وتضيع

ما الدهر إلا عبدك القن الذي بنفوذ أمرك في البرية مولع أنا في مديحك ألكن لا أهتدي وأنا الخطيب الهيزري المصقع أأقول فيك سميدع كلا ولا حاشا لمثلك أن يقال سميدع بل أنت في يوم القيامة حاكم في العالمين وشافع ومشفع ولقد جهلت وكنت أصدق عالم أغرار عزمك أم حسامك أقطع وفقدت معرفتي فلست بعارف هل فضل علمك أم جنابك أوسع <mark>لی فیك معتقد سأ</mark>كشـف سـره فليضع أرباب النهى وليسمعوا هي نفثة المصدور يطفي بردها حر الصبابة فاعذلوني أو دعوا والله لولا حيدر ما كانت مدافع والصبح أبيض مسفر لا يدفع من أجله خلق الزمان وضوئت شهب كنسن وجن ليل أدرع علم الغيوب إليه غير مدافع والصبح أبيض مسفر لا يدفع وإليه في يوم المعاد حسابنا وهـو الملاذ لنا غـداً والمفزع هذا اعتقادي قد كشفت غطاءه سيضرم معتقداً له أو ينفع يا من له في ارض قلبي منزل نعم المراد الرحب والمستربع أهواك حتى في حشاشة مهجتي نار تشب على هواك وتلذع وتكاد نفسي أن تدوب صبابة خُلَقًا وطبعاً لا كمن يتطبع ورأيت دين الاعتزال وإنني أهوى لأجلك كل من يتشيع

بأبي العباس أحمد إنه خير الورى من أن يطل ويمنع خير الورى من أن يطل ويمنع فهو الولي لثارها وهو الحمو للعبئها إذ كل عود يضلع الدهر طوع والشبيبة غضة والسيف عضب والفؤاد مشيع

### التحليل:

تقوم هذه القصيدة على أساس من بناء فني، ينمو بطريقة التوالد من بعض، إذ يهيء كل جزء لميلاد القطعة البنائية الجديدة، حتى تنتظم جميعاً في هذا الكل المتكامل الذي يسمى نصاً. وهي منهجية فنية، إن لم تكن ناتجة جميعاً من الروح الشعري المسيطر، فإنها تظهر مدى إمكان إفادة الشعر في بنائه، من الخزين الفكري، المنطقي، الذي عرف به ابن أبي الحديد بكونه عالماً معتزلياً قبل أن يسلك في عداد الشعراء.

تتكون هذه القصيدة من محاور ثلاثة رئيسية، احتضنت داخلها، فقرات متلاحمة مع بعضها، ويظهر ذلك جلياً في المحورين الأول والثاني والثالث.

المحور الأول: وتمثله المقدمة الطللية التي تمتد على الأبيات من ١ - ١٨ بدءاً بمخاطبة الرسم الدارس: (يا رسم) مقروناً بالدعاء (لا رسمتك) طلباً لعدم العفاء الذي تتركه الريح الشديدة، مستدعياً نقيضها في الشطر الثاني (خروع) أي الريح الضعيفة.

ولكن الوقوف بهذا الرسم الدارس لا يطول إذ سرعان ما ينتقل منه إلى بيان الحال التي هو عليها في البيت الثاني عندما يقترن الخطاب بياء المتكلم؛

لم ألف صدري من فؤادي بلقعاً إلا وأنت من الأحبــة بلــقع

ليكون هذا الانتقال مفتاحاً للتمايز بين الخطاب المحدث عن الذات. ذات الشاعر والخطاب المتحدث عن الرسم، من خلال ما حل بهذه النفس المفجوعة ولذا يضهرالتناوب بين ضميري الخطاب والمتكلم، ليظل مستمراً وبنسبة متعادلة تقريباً، حتى نهاية المحور مما يعنى إن الرسم والذات قد اختلطا وتمازجا معاً ضمن شعور واحد مسيطر، ومما يعنى من الناحية الفنية إن الشاعر قد نجح في استعمال هذا الرسم وسيلة تعبيرية وفنية أفصحت عما كان يشجى نفسه ويؤلمها.

إن المرجعية البنائية التي يقوم عليها هذا المحور، هي مرجعية التحول من الإيجابي إلى السلبي، وهو تحول قطعي لا رجعة فيه، وقد هيمنت آثاره على مجمل تكوينات النص البنائية، ولعل أوضح تصريح يمثل هذا التحول سجله البيت الخامس:

### ما تم يومك وهو أسعد أيمن

حتى تبدل فهو أنكد اشنع وهـو ما يتأكـد كذلك فـي البيت الذي يليه (السادس):

### شروى الزمان يضيء صبح مسفر فيه فيشفعه ظلام أسفع

حيث التعول الثابت كتعول الزمان بين الأصباح والإظلام:

صبح مسفر × ظلام أسفع ويبدو الفارق واضحاً من حيث القوة، بين الحق كل من الوحدتين الصبح والظلام إذ جاءت (سفع) صفة تفضيل على وزن أفعل لتعطي للظلام قوة وشدة مما يعنى غلبتها في الحكم النهائي.

يكتنز هذا المحور في جزء كبير منه، الإشارة الفنية المعبرة بدءاً من البيت العاشر: يا أيها الوادي أجلك وادياً

وأعز إلا في حماك وأخضع فتبدو الإشارة من خطاب الوادي: (يا

# واحة الأوب

أيها..) استمراراً فنياً لما سبق من خطاب إلى الرسم المعبر عنه في الأبيات السابقة، لكنه يمثل على مستوى بنائى انتقالاً، غير مصرح به، إلى واد جديد سيصرح به بعد اكتمال هذا المقطع وذلك في البيت العشرين:

### يا برق إن جئت الغرى فقل له

أتراك تعلم <mark>من بأرضك مودع</mark> فالغرى تقترن عرفياً بكلمة (وادي) لتكون: (وادى الغرى) وهذا هو الاسم المعروف المشهور للبقعة التي تعرف الآن ومند القدم (بالنجف الأشرف) والذي يدل

على ذلك في النص إن خطاب الوادي في البيت العاشر جاء مقترناً بالإجلال والتقديس بطريق الاستثناء:

### يا أيها الوادي أجلك وادياً

وأعز إلا في حماك وأخضع

فهو الوادي المقدس ولا ريب، يتعزز هذا الفرض ليصل درجة القطع في البيت:

### وأسوف تربك صاغراً وأذل في

تلك الربي وأنا الجليد فأخنع

<mark>تمثـل الأبيــ</mark>ات ١٢ ـ ١٦ اســتذكاراً فنيــاً لملامح هذا الوادي التي حالت فأثارت الأسف، وهي جاءت في غاية الإيجاز، المعبر فنياً بكلمة واحدة غنية، وهي كلمة: (غابة): أسفى على مغناك إذ هو غاية

### وعلى سبيلك وهو لحب مهبع

فقد استطاعت هذه الأبيات الاستعارة البارعة: استعارة لفظ الغابة ـ محل اجتماع، الأسد ـ للرجال، أن تعبر عن غياب هذا النمط من الرجال الذين كانوا من القوة والكثرة المعقدة بالاستعارة الأخرى في الشطر الثاني، وبما أن هذا المقطع قائم على اساس التحول من الإيجابي إلى السلبي فهذا يعني إن الحال السلبية قد حلت، وهذا هو الأمر الباعث على الأسف.

تمتد تفاصيل هذه الصورة لتعزز الفكرة الأولى في البيت السابق، وتأتى متعلقاتها معروضة في الأبيات ١٣ - ١٦، وهي صورة تجتمع فيها مفردات البطولة ومكوناتها: السيوف، الرماح، الخيل، الرقاب... وهي أيضاً مكونات الاستعارة الأولى: (غاية) وتساوى الرجال.

ويتصاعد البيت السادس عشر بالصورة إلى أوج ازدهارها عندما يقترن (الربع) بأرقى مباهج الحياة:

### والربع أنور بالنسيم مضمخ

والجو أزهر بالعبير مردع

وهي قمة ينتكس بعدها الحلم عندما يصحو على القوة السلبية التي يجسدها الزمان الحاضر غير المرغوب في حضوره، مما يجعل الصورة الزاهية تغيب تماماً عندما يستعمل اسم الإشارة: ذاك الزمان هو الزمان، والضمير هنا يفيد القصر والتوكيد الذي يجعل التحول قطعياً بحسب ما عليه المقطع

يمثل البيت الثامن عشر حلقة ربط بين محورين، فهو من ناحية يمثل استمراراً لوصف الماضي (الإيجابي)، ومن ناحية أخرى يفتح الباب للانتقال إلى محور جديد عبر السحاب: (العارض) والمطر: (المزنة) إلى البرق، وهي ذو دلالة مهمة في معظم تكوين النص مثلما هـ و الجسر الفني الناجـ في الانتقال إلى المحور الثاني من القصيدة.

### المحور الثاني:

يمتد هذا المحور على مدى الأبيات ١٩ - ٤٥ وهي المخصصة لمدح الإمام على عليه السلام، وهو مدح يقوم على التسامي، والارتقاء مع الإمام إلى م<mark>راق علوية، ذات</mark> نفس روحاني، يتصاعد تدريجياً، فكأنه

يجتاز منازل معلومة في رقيه، حتى يبلغ القمة التي هي شأنه ومحله.

ومثلما سبقت الإشارة في ختام المحور الأول، فقد جاء الدخول إلى المحور الثاني عبر منطلق سماوي واضح بطريق الإشارة إلى البرق في البيت التاسع عشر؛

فكأن زنجيك هناك يجدع

### قد قلت للب<mark>رق الذي شق الدجي</mark>

ولا يقتصر أشر الصورة المتوالدة من التشبيه في الشطر الثاني على مجرد تحقيق هدف الطباق - فنياً - وإنما يتجاوز ذلك إلى عمق الدلالة الناتجة عنه، من حيث أن البرق قد اقترن بفعل (الشق): (شق الدجي) يقابله: (زنجي يجدع) كناية عن الظلام الذي يبدده البرق، ولذلك يمكن أن تكون ألفاظ: البرق، شق الدجي، والزنجي الذي يجدع، علامات ذات مداليل تتعلق بنور الإيمان والخير مما يتجسد في شخص الإمام، ونقيضها من كفر وشر، وسواها مما يتجسد في اشخاص أعدائه، فهي ليست إشارات حسب، إنما هي علامات يتحقق لها أثر لاحق في النص حين يتعرض إلى جهاد الإمام ضد

ويرتبط هذا البيت - المدخل - مع البيت الذي يليه باستعمال أداة النداء مع تكرار لفظة (البرق) فينتقل المكان إلى (وادي الغري) حيث مرقد الإمام علي عليه السلام، وهي بقعة مقدسة، مطهرة، ضمت قبله أجداث عدد من الأنبياء والأوصياء والأولياء والصالحين، ولذلك يأتي التساؤل في الخطاب الموجه إلى الوادي ليراد به تفخيم أهمية الجواب؛

أتراك تعلم من بأرضك مودع؟

وحين يبدأ الجواب، يبدأ بذكر الأنبياء موسى ثم عيسى ثم النبي محمد الله وهو هنا إخبار مجازى، مستفاد من المضمون

الحقيقي السابق، ويراد به امتداد مضمون الرسالة نفسه الذي نهض به أنبياء الله جميعاً في وحدة لا تتجزأ.

ويتعمل أداة الاضراب: (بل) للترقي من معنى إلى معنى أسمى وأعلى في البيت الذي يضع الملائكة في الموضع نفسه، وإن كان جعل الملائكة في درجة أعلى من الأنبياء فكرة معتزليه، فإنها كانت كذلك منطلقاً للترقي درجة أخرى بالأداة نفسها في البيت: بل فيك نور الله جل جلاله

### لذوى البصائر يستشف ويلمع

لينتقل إلى الغاية التي ما بعدها غاية، وذلك باستعمال طريقة البديل بالمثل إذ انطلق من قوله: (نور الله) إلى: (فيك الإمام المرتضى) ليكون وهو كذلك حقاً - نور الله الذي تجلى بأنبيائه ورسله وملائكته وكتبه، إذ تتابع الصفات: المرتضى، الوصي، المجتبى، البطين الأنزع، وهذه الأخيرة ليست صفة مادية، جسدية بل هي صفة معنوية، وبيئية، فهو بطين علم أنزع من الشرك.

ويطرق البيت الخامس والعشرين سمة من سمات الإمام التي انفرد بها وحده، وهي سمة (الشجاعة) ونستعملها هنا استعمالاً مؤقتاً ريثما نجد البديل الذي سيكشف عنه التحليل ويثما نجد البديل الذي سيكشف عنه التحليل تحاول أن تعرض جانباً من شخصية الإمام وهو جانب البطولة التي لا يجارى فيها، ولكنها في الحقيقة قد قامت بأداء هذا المطلوب فعلاً ليس بطريق التمجيد الذي يمكن أن تطلق عليه يشترك فيه معه كل من يمكن أن تطلق عليه الصفة: شجاع، أو بطل، وإنما بطريق تنتظم في سلك التدرج الروحاني الذي عم القصيدة بارتقاء مع الأمام في مراقبه، فقد جاءت مقاربة هذه الصفة في الأمام بعمومية تستفيد من بعض قدرات الأداء اللغوى كاستعمال

أعداء الإسلام.

# واحة الأوب

اسم الفاعل العامل: الضارب الهام، والمقنع في الوغي، مبدد الأبطال السمهرية، وتنحنى فكأنه يراقب حركة الرمح في استقامتها وانحنائها، فهو يبني صورة لمعركة حلمية، تطوى بعموميتها تحتها، كل معركة للخير ضد الشر، معركة فيها التسامي الروحي الذي يرتقى على كل المعارك الأرضية التى يمكن أن تقع لأهداف قد تختلف في درجاتها، وقد تجرى من دون هدف أيضاً، فالنص غير مهتم بالمعارك نفسها، بقدر اهتمامه بالصورة السامية التى تولدها هذه المعارك في النفس وما في معارك الإمام من سمو روحي، وسعى خالص لله لا يشركه

من جانب آخر نلحظ إن هذه الأبيات المشار إليها قد تخللتها أبيات أخرى هي ليست من طبيعة المعارك الفعلية، وإنما هي ذات طبيعة أخروية، روحانية وهي الأبيات: ٢٧، ٢٩ مما يعني أن مقاربة الحرب والارتقاء بها روحياً قد تأكد من خلال هذا التزاوج الذي يبلغ الذروة في البيت: ٣٢،

### زهد المسيح وفتكة الدهر الذي

أودى به كسـرى وفـوز تبـع

إذ جمع بين الزهد وشدة الفتك، وهما من الصفات المتباعدة، والسيما حين أضاف الزهد إلى المسيح السلام حيث هو في أرقى الدرجات منه ليجعل منه (أي الزهد) الطرف الأشد تناقضاً مع ما اشتهر به الإمام من شدة

ولذلك يمكن أن نستنتج بسهولة إن محاولة عرض جانب البطولة من شخصية الإمام عليسلا لا تتكفل بها كلمة (الشجاعة) لأنها عاجزة عن الإحاطة بصفة الإمام، وهي يمكن أن يتصف بها أناس كثيرون، وربما شاركهم الحيوان في ذلك، بل

ربما فاقهم الحيوان شجاعة حتى شبهوا به مدحاً وإطراء، في في الإمام صفة روحانية وطاقة نفسية إلهية، تجعل الولوج إلى المفهوم الذي يأتى به البيت ٣٣ قمة في درجات الرقى:

### هذا ضمير العالم الموجود عن

عدم وسر وجوده المستودع

وهو البيت الذي يفتح مدخلاً جديداً لتأكيد المقام الرفيع الذي سبق أن بنته الأبيات السابقة، فهو الدرجة العليا في الترقي التي تؤديها الأبيات: ٣٤، ٣٥، ٣٦، ٣٧ مستفيداً في البيتين الأولين من تناقض واضح مع الآية الكريمة (إنا عرضنا الأمانة على السماوات والأرض فأبين أن يحملنها...).

بل هما بسطا لمجمل المعنى العظيم الذي جاءت به، متنقلاً في البيتين الآخرين بين آدم علاستلام بدء الخليقة، وموسى علاستلام من أولى العزم، وصولاً إلى ذكر بعض المعاجز المتحققة للإمام عليتلا كرد الشمس التي لم ترد إلا ليوشع قبله، فهو في المنزلة نفسها من حيث الكرامة على الله، بل هو أرفع من حيث اتصاله بخاتم الرسل محمد الله سيد الأنبياء أجمعين، وهو نفسه الذي لولا سيفه لما قامت للإسلام قائمة.

لذلك يتوجه الخطاب المباشر بياء النداء في البيتين ٣٩، ٤٩ مكتفياً بهما عن التفصيل في ذكر المشركين واليهود، وهما شر عدوين للإسلام قضى عليهما سيف على السلام بشهادة الله ورسوله وملائكته بذلك له، وهي أفعال يعجز عن أدائها من كان في مستوى البشرية، لذلك يرتقى به النص إلى مرتبة (الإلوهية) التي لا يمنعه عن بلوغها سوى أداة الامتناع (لولا) التي تتصدر البيتين ٤١ ، ٤٢ وهي مقاربة تستمد من وقائع تاريخية معروفة، لكن البيت ٤٣ الذي يقطع إمكان

هذه المقاربة بالتصريح بدلائل الفناء الجسدي (لجثتك) يقطع أيضاً بثبات المنزلة العليا التي بلغها بأسلوب القصر الذي يفيد التوكيد:

ما العالم العلوي إلا تربة

فيها لجثتك الشريفة مضجع وهو أسلوب يتكرر في البيت ٤٤ ليختم هذا المحور.

### المحور الثالث:

ويتكون من الأبيات ٤٥ - ٨٠، إن نهاية القصيدة وهو محور يتكون من عدد المفاصل الرئيسية وكما يأتي:

الأول: من البيت 20 ـ 01 ، وهو ما يتعلق بالرجوع إلى البذات وانذهالها لعدم الإحاطة بما أرادت، حين حلقت مع الممدوح في عالم الروحانية الذي لا يمكن أن يبلع كنهه البشر، وإن أدركوا بطريق الترقي بعضاً من مظاهره، ولذلك يأتي الإعتراف بالعجز والقصور واضحاً في هذه الأبيات.

الثاني: من البيت ٥٦ - ٥٥، يتبين سبب العجز وتعطي مسوغاً له، من جهة وتؤكد ما سبق عرضه من الجهة الأخرى، ويأتي البيت ٥٦ ليمثل تصريحاً بهذا الإعتقاد الذي يتعارض مع مذهب الإعتزال الذي يدين به الرجل، وهو ما يتأكد - عاطفياً - في الأبيات ٥٧ - ٥٩. المفصل الثالث: يفتتحه البيت ٦٠ افتتاحاً تمهيدياً بفكرة شيعية مركزية، هي فكرة (لإمام المهدي المنتظر) وهو الإمام الثاني عشر، المصرح به في البيت ٦٦ قاطعاً بذلك، دون أدنى شك، باستعماله لام القسم مع حرف التحقيق:

### ولقد علمت بأنه لابد من

مهديكم ولي ومه أتوقع مع إيمان بالمشاركة الفعلية التي لا تخلو من فخر في الأيات ٦٣ - ٢٤، التي تكون

منفذاً للمفصل الرابع والأخير.

المفصل الرابع: الأبيات ٦٦ - ٧٧ حيث يعرج على ذكر مأساة كربلاء، ومقتل الإمام الحسين عليه وآل محمد على ذاكراً بعلامات الرئيسية في هذه المأساة: قتل آل محمد، رض صدر الحسين عليه بسنابك خيل بنى أمية، سببي بنات النبوة ومعدن الرسالة، أسر الإمام زين العابدين عليه انتهاب رحل آل النبي وترك الأطفال في البيد للظمأ، ولا يقتصر هذا على ذكر المأساة وبعض شواهدها، بل ينتظم في سلك الرقي الروحي الذي يتحقق في الآخرة، مجسداً في البتين:

تاالله لا أنسى الحسين وشلوه

تحت السنابك بالعراء موزع متلفعاً حمر الثياب وفي غد

بالخضر من دون فردوسه يتلفع أما الأبيات الختامية ٧٨ ـ ٨٠، فهي ذات توجه خارجي عن النص ■

### سجن المؤمن

رأى يهودي الإمام الحسن السبط (عليه السلام) في أبهى زي وأحسنه، واليهودي في حال رديئة وأسمال رثة، فقال: أليس قال نبيكم: «الدنيا سبجن المؤمن وجنة الكافر»؟

قال: نعم.

فقال: هذا حالي وهذا حالك؟!. فقال (عليه السلام): غلطت يا أخا اليهود، لو رأيت ما وعدني الله من الثواب وما أعد لك من العقاب لعلمتَ أنك في الجنة وأنى في السجن.



# دور وأسلوب الإمام الصادق<sup>(3)</sup>.. في نشر العلوم

• سعد حاتــم مرزه



ينابيع الإمام أبو عبد الله الصادق جعفر بن محمد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب السلام وتوفي فيها سنة ٨٣هـ ودف ن في البقيع مع أبيه وجده وعم جده الملاء .

اتخذ من مسجد جده رسول الله و بالمدينة بالمدينة مكاناً للتدريس، وسافر الى الكوفة أكثر من مرة فاتخذ من مسجدها مقراً للتدريس، وقد قال أبو الحسن بن علي الوشاء؛ أدركت في هذا المسجد مسجد الكوفة - تسعمائة

شيخ كلهم يقول حدثني جعفر بن محمد. عاش الإمام الصادق الله خلال مراحل ضعف دولتي بني أمية وبني العباس، فقد تولى الإمامة بعد وفاة والده الإمام الباقر الله في ذي الحجة ١١٤هـ مع المراحل الأخيرة لدولة بني أمية التي أصبحت ضعيفة، وتوفي

في شوال ١٤٨ه مع بدايات نشوء دولة بني العباس التي لازالت تصفي ما بقى من بني أمية، فاستغل الإمام الصادق السلام ذلك الجو الهادئ والظروف الملائمة لتدريس علوم جده رسول الله والمسلمة عنى عرف الشيعة الإثنا عشرية بالمذهب الجعفري لكثرة من نقل

XXXXXXX

عنه من علوم في مختلف الأصناف، فقد نقل الحافظ ابن عقدة في كتاب رجاله ما مجموعه (٤٠٠٠) رجل من الثقاة رووا عن جعفر بن محمد المملكا، وأكد الإمام الصادق الله كما في (أصول الكافي) بان ما ينقله من أحاديث إنما هي أحاديث آبائه وأجداده الله وأحاديثهم هي أحاديث رسول الله الله الله وقول الله عز وجل، ورد كذلك في (الإرشاد).

إن الذين قالوا إن الإمام الصادق عليه تعلم أو أخذ علومه من علماء عصره، لم يقدموا الدليل على صفة زعمهم، ودليلنا على صحة حديث الإمام الصادق عليه بأن علومه منقولة عبر آبائه عليه عن رسول الله عليه عن الله تبارك وتعالى ينحصر في سببين:

٢- انفرادهم المنظ بنقل حقائق عن الكون والحياة في كل أصناف العلوم لم تكن معروفة في عصورهم ولم يصرح أحد من معاصريهم ومن اللاحقين بأمثالهم حتى أكدت صحتها أبحاث العلم الحديث، بل إن هناك من كان يناقض علومهم عن حقائق الكون. والأمثلة على ذلك كثيرة جداً، وفي هذا البحث بعض ما وجدناه في كتب التراث منقولاً عن الإمام الصادق الله مما

انفرد به عن غيره أو اشترك به مع بعض آبائه الأئمة الهداة الله الله المائمة الهداة الله المائمة المائمة

ظهر مما ذكر أعلاه أن أول أسلوب استعمله الإمام الصادق التي ايصال ونشر علوم جده والتدريس بإلقاء علومه على مجموعة من تلاميذ على شكل حلقات دراسية، وهو الأسلوب الشائع الذي كان ومازال سائداً في نقل المعارف عبر الأجيال.

أما الأسلوب الثاني الذي مارسه الإمام الصادق عليته في نشر علوم جده الرسول عليها فهو التوجيه والإرشاد إلى البحث والدراسة وتعليم المبادئ الأساسية ليستخرج ويستنتج التلميـذ كثيـراً مـن المعـارف ومفـردات العلوم وهو يشبه ما متبع حالياً في دراسات الدكتوراه، فقد نبغ جابر بن حيان في علم الكيمياء، فهو الوحيد من بين أصحاب الأئمة المناه والوحيد من بين علماء الكيمياء الذين نبغوا قبل عصر النهضة الحديث الذي استطاعوا الكشف عن مفردات كثيرة في علم الكيمياء من خلال البحوث التجريبية والاستنتاج العلمي، وقد أقيمت ندوات واحتفالات كثيرة لتمجيده من قبل علماء الغرب والإشادة بما قدمه من خدمة ومعرفة إلى علم الكيمياء، بينما كان نصيبه من قبل العرب والمسلمين الإهمال شبه التام.

إن جابر بن حيان رائد علم الكيمياء في العالم، كما تظهره آثاره العلمية ومؤلفاته التي أحصاها أحدهم فبلغت (١٢٣) كتاباً. وقد اعترف جابر بن حيان في كتبه كثيراً بان الإمام الصادق السلام علمه ذلك، كما علمه دعاء خاصاً للنبوغ في العلوم، وأكد بأنه لولا الإمام الصادق السلام لما وصل إلى حرف من تلك العلوم إلى الأبد أي فرد الا في كل برهة عظيمة من الزمن، حسب

# إضاءات السيرة

قول. وكتب الأستاذ هولميارد قائلاً: ان جابراً تلميذ الإمام الصادق وصديقه، وقد وجد في إمامه الفذ سنداً أو معيناً وراشداً أمينا وموجهاً لا يستغني عنه.

من اختراعات جابر بن حیان واكتشافاته: اكتشف أن مركبات النحاس تكسب اللهب لوناً أزرقاً، وكشف طرقاً لتحضير الفولاذ وتنقية المعادن وصبغ الجلود والشعر، وتوصل إلى صنع مداد مضئ لاستخدامه بدل الذهب في كتابة المخطوطات الثمينة، واستحضر طلاء يقى الثياب من البلل ويمنع الصدأ عن الحديد، وتمكن من صنع ورق غير قابل للاحتراق، وحضر حامضي النتريك والكلوردوريك، وعرف الأحماض العضوية، واستطاع التمييز بين الأحماض والقلويات، كما صاغ أفكاراً ونظريات علمية لا تزال موضع إعجاب وتقدير، ومنها ما انكرها الاقدمون وأكد صحتها علماء العصر الحديث مثل: إمكانية تحويل المعادن إلى معادن أخرى ومنها إمكانية تحويل المعادن إلى ذهب، وحيث تم انفلاق الذرة وتشطيرها وتغيير محتويات نواتها والكتروناتها فتحقق حلم جابر الذي أنكره السابقون. وتم ترجمة وطبع الكثير من كتبه من قبل علماء الغرب التي اعتمدت في البحوث والدراسات. كما عثر على مختبره في أنقاض دور الكوفة، قبل أكثر من (١٥٠) سنة وفيه أكثر من (٤٠) جهازاً كان يستعملها جابر في تجاربه الكيميائية.

كما استعمل الإمام الصادق عليه أسلوب الإملاء على تلميذه النابغ المفضل بن عمر الجعفي، حيث أملى عليه ضمن (٤) مجالس من أصناف علوم الأحياء والفسلجة والطب والفلك والطقس وغيرها ما يؤكد

عقيدة التوحيد وقدرته تعالى وحكمته ما يعجز غيره عن الإتيان بأمثال ذلك وأكد عدم إمكانية الخلق بالصدفة، وأن كل شيء في الكون وفي عالم الحيوان وجسم الإنسان إنما خلق لحكمة وإرادة وبإتقان.

إذا أردنا استعراض مختلف حقائق العلوم الذي ذكرها الإمام الصادق السلام في إملائه فان ذلك يحتاج إلى صفحات كثيرة، وقد شرح الإملاء الأستاذ محمد الخليلي في (٤) أجزاء وعلق عليه الأستاذ كاظم باقر المظفر، ولكن لا بأس من ذكر أهم ما جاء فيه.. فانعدام الشعر في باطن الكفين وغيره دليل عدم الخلق بالصدفة، وأن النجوم تبعد عنا بعداً شاسعاً وهي تتحرك بسرعة عالية ومتوهجة أشد التوهج، وأن المطر ينشأ من السحاب وهذا ينشأ بتكاثف رطوبة الهواء، وأن الصوت يتكون من احتكاك الأجسام وينتقل خلال الهواء، وإن النار جعلت مخزونة في الأجسام، وأن كل صنف من الحيوانات زود بفطنة (أو غريزة) لكي يتناول طعامه ويعرف ما يفيده مما يضره، وبالتناسل يحافظ على وجوده عبر الأجيال، فكيف تعلم ذلك وكل صنف يمارس ما يحافظ على حياته منذ ولادته أو منذ خروجه من البيضة؟ انه الإلهام أو الغريزة التي أودعها تعالى في كل صنف لكي ينمو ويتكاثر.

وأكد التحفاش خلق ما بين الطير و ذوات الأربع (اللبائن) إلا أنه إلى اللبائن أقرب، وهذا ما أكده علماء الأحياء، والفروق كثيرة بين الإنسان والقرد تؤكد الحكمة والقدرة في الخلق المستقل ونفي تطور الإنسان عن القرد.

أما الأسلوب الرابع الذي استعمله الإمام الصادق الله فهو المناظرة والاحتجاج، فقد احتج الإمام الصادق الله على أحد الزنادقة

فــي إنكاره الحياة بعد الموت ضمن مناظرة وكيف ته طويلة ننقل منها ما يلي.

الزنديق قال: أخبرني عن السراج إذا انطفأ أين يذهب نوره؟

الصادق السلاق الله على يذهب فلا يعود. قال: فما أنكرت أن يكون الإنسان مثل ذلك إذا مات، وفارق الروح البدن لم يرجع إليه أبداً، كما لا يرجع ضوء السراج إليه أبداً انطفاً؟

قال النار في الأجسام كامنة، والأجسام قائمة بأعيانها الأجسام كامنة، والأجسام قائمة بأعيانها كالحجر والحديد، فإذا ضرب أحدهما بالآخر، سقطت من بينهما نار نقتبس منها سراج له ضوء، فالنار ثابت في أجسامنا والضوء ذاهب، والروح جسم رقيق قد البس قالباً كثيفاً، وليس بمنزلة السراج الذي ذكرت.

فقوله علاستلام: النار ثابت في أجسامنا، النار في الأجسام كامنة، وهو معنى آخر بالنار وهو ما يطلق عليه حالياً مصطلح الطاقة، فالطاقة في الأجسام كامنة وهي ثابتة في الأجسام وتتحول إلى حرارة وضوء بطرق معروفة. وكانت له السلام مناظرة مع طبيب هندى، أكد من خلاله على عدم إمكانية إجراء التجارب العملية على استعمال العقاقير والأدوية خلال العصور القديمة لأسباب كثيرة لعل من أهمها: تعدد وكثرة وجو د أنواع الأشجار والنباتات والحيوانات والمواد الأخرى المستعملة في العلاج، والبعض منها سام إذا استعمل أكثر من كمية محددة، فهل ذاق الطبيب أو المعالج أو الصيدلي كل أنواع الأشجار والنباتات بجذورها وسيقانها وأوراقها وثمارها وأزهارها أو استعملها لعلاج مرض معين فتحقق الشفاء فعرف استخدام كل مادة لعلاج مرض معين؟ ١

وكيف تمكن من تحديد نسب معينة ثابتة من مواد مختلفة لكي يتم خلطها لكي تحقق الشفاء من مرض معين؟ كم من التجارب يلزم إجراؤها وكم من الحالات الفاشلة التي تؤدي إلى الموت قبل تحقيق الشفاء ومعرفة أن المادة الفلانية أو مجموعة المواد بنسب محددة تحقق الشفاء من مرض محدد؟ إضافة إلى تباعد وجود هذه المواد بعضها عن البعض الآخر وعدم وجود هذه سجلات وإحصائيات لمتابعة كل حالة على حدة كما هو الحاصل حالياً خلال الأبحاث والتجارب في استعمال الأدوية.

في المناظرة التي تمت في مجلس المنصور العباسي، عجز الطبيب الهندي عن معرفة أهداف فسلجة جسم الإنسان من مواقع أعضاء الجسم وأشكالها وقرب بعضها من أعضاء أخرى فأجابه الته عن كل ذلك إجابة شافية مقنعة، ثم سأله الهندي عن مصدر ذلك فاخبره بأنه أخذه عن آبائه المنه عن رسول الله عن عن جبريل الته عن رب والأرواح فاسلم الهندي وأقر بأعلميته الته على أهل زمانه.

ومما جاء في أجوبة الإمام الصادق على خلت الجبهة من الشعر لأنها مصب النور إلى العينين، وخلا الكفان من الشعر لأن بهما يقع اللمس فلو كان فيهما شعر ما درى الإنسان ما يقابله ويلمسه، وخلا الشعر والظفر من الحياة لان طولهما سمج وقصهما حسن فلو كان فيهما حياة لألم الإنسان بقصهما، وجعل رأس القلب دقيقاً ليدخل في الرئة فتروح عنها ببردها، وجعل في الركبة إلى الخلف لان الإنسان يمشي إلى ما بين يديه فتعتدل الحركات ولولا ذلك لسقط في المشي.

# إضاءات السيرة

ox (Ko)

وأكد الإمام الصادق الله ضمن مناظرته مع الزنديق على حركة الأرض وما عليها وأكد خلالها سباحة النجوم في الفلك وتدور حيث دارت، متعبة لا تفتر وسائرة لا تقف، وانه تعالى خلق النهار قبل الليل، والشمس قبل القمر، والأرض قبل السماء وقد أوضحنا ذلك وفصلناه ضمن أكثر من كتاب.

استخدم الإمام الصادق الشيرة الأدعية في ايصال المعلومات إلى مستمعيه ففي دعاء السمات المنقول عنه الشيرة وعن أبيه الإمام الباقر الشيرة ، حيث أكد الشيرة أن للكواكب والنجوم مشارق ومغارب ولها مطالع ومجاري وأف للكا ومسابح وفي الكواكب الليل والنهار والساعات وعدد السنين والحساب. فالمراد بالمشارق والمغارب الجهات الشرقية والغربية، والمطالع طلوعها لأهل الأرض والمجاري وللأفلاك والمسابح هو جريها وسباحتها في أفلاكها وفيها الليل والنهار كما على الأرض ولها ساعات وسنواتها الخاصة.

وكانت الإجابة عن الأسئلة وسيلة مهمة لنشر علوم جده الله فقد سأله رجل عن الطب، فحدد على عدد عظام جسم الإنسان، وأكد وجود العروق في الجسم لتسقي الجسم كله، وعن سؤال آخر أكد عليه وجود العدوى في نقل الأمراض عندما أمر سائله؛ لا يكلم الرجل مجذوماً إلا أن يكون بينهما قدر ذراع.

ول عليه وصايا كثيرة في الوقاية من الأمراض والاستشفاء والعلاج بالعقاقير والأدوية والأغذية وبالقران الكريم والأدعية ودفع الصدقات وقد ألفت بعض الكتب في طب الإمام الصادق السلام ولا نرى ضرورة لذكر الأمثلة.

وفي قضاياه الله قواعد علمية ما كان أحد يعرفها، فقد قضى في مسئلة اتفاق لحفر بئر لعمق (١٠) وحدات مسافة، وبعد حفر وحدة عمق (مسافة) واحدة، أوقف العمل بالاتفاق فقال الله العمل العمرة البالغة) العشرة دراهم، وقد أكدنا صحة ذلك استناداً إلى علمي الفيزياء والرياضيات بعد حل المسئلة في أحد الكتب.

إن التراث العلمى الذي خلف الإمام الصادق السلام تراث ضخم وغنى بالابتكار والعمق والتجديد، فقد شمل المعارف والعلوم بكل أصنافها، ول<mark>م يتضمن علوم</mark> الفقه والتفسير والكلام فحسب، وإنما جلا عن عدد من العلوم الطبيعية خفايا وأسرار لم تكن المعروفة في عصره ولم يقلها احد من معاصريه، ولا صرح بها بعد عصره حتى عصر النهضة الحديث أحد من العلماء فبقت خفية عنهم ولم يتم نشرها حتى أكدت صحتها أبحاث العلم الحديث لإرادة ربانية وحكمة إلهية وقضاء محتوم لكي لا يدعى أحد خلال عصر النهضة الحديث ان أحداً من العلماء قد أخبر بمثل هذه الأسرار واعلم عن مثل هذه الحقائق العلمية الناصعة، باستثناء الأئمة الهداة من آبائه وأبنائه السلام

من خلال ما اطلعت عليه، وربما كان اطلاعي قاصراً، وجدت أن العلوم الطبيعية المنقولة عن الإمام الصادق الله تأتي من حيث الكم بالمرتبة الثانية بعد كمية العلوم المنقولة عن جده الإمام علي بن أبي طالب الله باب مدينة علم الرسول المنقولة دون منازع. والحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على محمد وآله الطاهرين •



## حسن السبط شقّ من إحساني

شعر: السيد مرتضى السندي
 أستاذ في الحوزة العلمية الزينبية

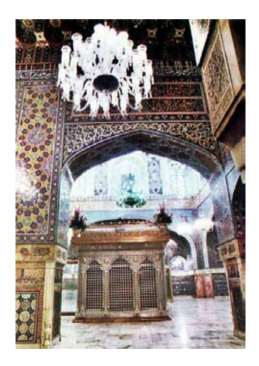
أسعديني بصحوة الإيان لِـزيـدِ مـنَ الهـدى الـقُـر آني وَتجلل حَقائقَ العِرفان جلوة الحقّ ما وَعي وجداني هِـى أحـلى مَـواهـب الـرَّحـن جئت أرجُو موائدَ الإحسانِ وَاقتفينا بشائِرَ الركبان وَاقصدوا القطب مِن بَني عَدنانِ أبهجونا بأعذب الألحان خيرة الله من بني الإنسانِ بفواديضج بالخفقان لوليد في النصف من رمضان في جبين الركبي متحدان ناتج عنهما أخو المرجان بعطايا المصور المنان يا ابــن عمّي ويــا عيون حنان<mark>ي</mark> لهــباتِ الكريم منتظرانِ خيرة الخلق منحة الديان حسن السبط شق من إحساني سَرمدياً على مدى الأزمان •

يا كيالي الهناء والغُفران نَفحةٌ مِنكِ تَملأ القَلبَ عِشقاً وَمضةُ الحقِّ فُرصةٌ للتَرقى يا رَبيعَ القُلوبِ أنـتِ وَلـولاً تُــورةُ الــوَعــيُ فِي جِناني وَربي يا ليالي العَطاء من فض ربي هب طيبٌ مِن طيبةِ فانتشَينا فوجدنا البشر يعلن هبوا واهزجُوا للنبيّ وَالآلِ بشراً **وُل**ـدَ اليوم مَعدن الحلم فاهنأ فطوينا القفار طيأ وسرنا نحو دار الحبيب والسرب يشدو فَــبــدا نـــورُ أحمــد وعـلى إنه اللؤلؤ الذي قال ربي ولد السبطُ منهل الجـود فاهنأ قال خيرُ الأنام أسميتُموه هتفنا كيف نسبق الوحى إنا وإذا جبريل جاء يهنىء يا حبيب الإله قد قال ربي وَعليكم أصلَّى وأهـدى سلاماً

# ox Vox

## وقفة.. مع تاريخ **الإمام علي بن موسى الرضا<sup>(3)</sup>**

• على سعد النجفي



ويفتح عينيه وقلبه على كل كلمة يمر عليها ويحاول - مهما أمكن - أن يميز بين النصوص ويمحصها ويستخلص منها ما ينسجم مع الواقع ويرفض أو يتوقف في كل ما لعبت فيه الأهواء وأثرت عليه الميول أو حُرًف لبعض الأسباب ويقدم الحقيقة بلا طلاء إذا أمكن تقديرها وفق النهج

(ينابيع) يمتاز التاريخ الإسلامي المدون في بطون الكتب والمصادر بمادة غنية جداً وشاملة للكثير من الأحداث والوقائع على مر الأيام بحيث تغني الباحث من التقصى عن مسائل كثيرة، بحيث تجد الإشارة في طياته إلى الحركات واللفتات واللمحات هذا فضلاً عن الكلمات والمواقف والأحداث المسجلة بدقة وشمولية لانظير لها، وعلى الرغم من ذلك إلا أننا نجد أن معظم المؤرخين المسلمين الأوائل الذين دونوا بأقلامهم التاريخ الإسلامي لم يعطوا بعض الوضوح لكثير من الأحداث المهمة والخطيرة وخاصة الأحداث التى كانت منعطفاً تاريخياً مهماً بحيث غيرت مجرى التاريخ الإسلامي وأثرت في نهجه، فقد قام بعض المؤرخين بكتابه الحدث منفصلاً عن جذوره وأسبابه بالإضافة إلى ذلك فإنهم انجرفوا في الكتابة بما يتوافق مع هوى الحكام وينسجم مع ميولهم مهما كان ذلك مخالفاً للواقع فأخذ بعضهم يمتدح السلاطين ويبالغ في أعماله ويمجد إنجازاته على غير تقدير صحيح ويشوه أموراً صدرت منهم أو من غيرهم. ومن هنا يأتى دور المؤرخ الحديث ليحقق في تلك النصوص

العلمي الدقيق.

وقضية بيعة الإمام الرضاءالتلا لولاية العهد هي واحدة من تلك الأحداث التي تجاهلها المؤرخون وواجهت بعض التحريف والتشويه والإهمال ولم تدرس بدقة كما ينبغى لها مع العلم بأنها تعتبر من الأحداث التاريخية المهمة في العصر العباسي الأول بل وأخطرها على الإطلاق لأنها تمثل إنعطافاً تاريخياً مهماً في سياسة بني العباس في التعامل مع خصومهم العلويين ورغم الصعوبة التي يو إجهها الباحث في موضوع بيعة و لاية العهد بين طيات المصادر التاريخية الأساسية فقد لا يجد تفسيراً واضحاً ولا نقداً لأسبابها وجذورها وإنما جمع من الأخبار والروايات عن شخصيات لعبت دوراً مهماً فيها وسرد لبعض ما جرى فيها من أحداث خلال تلك الفترة، على أن الإمعان في قراءة بعض النصوص التاريخية يظهر لنا بعض الحقائق التي قد تكون غامضة وقد نالت منها يد التحريف والتشويه.

ونحن هنا لسنا بصدد أن نبين الأسباب والجذور لهذه البيعة لأن المجال لا يتسع لذلك هذا بالإضافة إلى أن بعض الكتاب وفقهم الله قد أسهبوا في الكتابة عن هذا الموضوع بما يغني الباحثين والقراء ولكن الدي أود أن أسلط الضوء عليه في هذا المقال المتواضع هو الإجابة عن تساؤل قد يرد في ذهن القارئ أو الباحث المتتبع لسيرة الإمام الهمام علي بن موسى الرضاء اللها وهو: هل كان بإمكان الإمام الرضاء اللهاب ممن المدينة إلى خراسان وقطع أصل قضية من الساسها؟ أو نكتفي بالقول الذي يذكر بأن الإمام استجاب لرغبة المأمون والحاحه الشديد. أو أن هناك أمراً خطيراً

قد خطط له وأجبر الإمام الرضاي على قبول هذا العرض. وللإجابة عن هذا السؤال ينبغي لنا أولاً أن نلقي نظرة سريعة على أهم الأحداث التي سبقت هذه القضية.

### نظرة سريعة للأحداث:

- سنة ١٩٨هـ: المأمون العباسي يقتل أخاه الأمين، والعباسيين في العراق يسخطون على المأمون لقتله أخيه(١).

- سنة ١٩٩هـ: ثورة الشيعة في الكوفة بقيادة ابن طباطبا العلوي ضد المأمون والتي كلفته ما يقارب أكثر من مائتي ألف قتيل وسقوط أكثر المدن بيد الثوار (البصرة، الأهواز، مكة، المدينة، المدائن)(").

- سنة ١٩٩هـ: ثورة الشيعة في الجزيرة - وهي المنطقة الواقعة بين الموصل والشام - بقيادة نصر بن شبث العقيلي<sup>(٣)</sup>.

ـ سنة ١٩٩هـ: المأمون يشعر بفداحة الموقف، ووزيره الحسن بن سهل يرسل جيشه لسحق ثورة الشيعة في الكوفة<sup>(1)</sup>.

- سنة ٢٠٠هـ: جيش المأمون العباسي يسحق ثورة الشيعة في الكوفة ويسترد أكثر المناطق التي سقطت في أيدي الشوار<sup>(0)</sup>.
- سنة ٢٠٠هـ: المأمون يبدأ بتنفيذ خطة مرسومة بدفة لتحجيم ثورات العلويين:

1- إطلاق شائعات كاذبة عن العلويين غايتها أن تنفر الناس منهم حيث روج بأن العلويين يدعون بأن الناس عبيد لهم(١).

7- قام بإحصاء بني هاشم وجمع المعلومات الدقيقة عنهم وقد بلغوا في هذا التعداد ثلاثة وثلاثين ألف نفر<sup>(۱)</sup>.

٣- المأمون يحصل من خلال جهاز مخابرات على معلومات تثبت أن الإمام على بن موسى بن جعفر الله يتمتع بشعبية واسعة بين أوساط المسلمين كافة إن كانوا شيعة

أو سنة لأسباب عديدة:

أولاً: الإمام الرضاء السلام هو الإمام المفترض الطاعة عند الشيعة.

ثانياً: كان الإمام الرضاطيني يتمتع بصفات عالية من الكمال في الزهد والتقوى حتى أن أهل السنة كانوا يكنونه بأبي بكر تشبيهاً واعتقاداً منهم بزهد الخليفة الأول أبى بكر (^).

ثالثاً: كان الإمام الرضا أشبه الناس برسول الله على وكل من رأى رسول الله على في المنام رآه على صورته (٩).

كل هذه الأمور جعلت المأمون يعتقد بأن الإمام الرضاء الله يمتلك شخصية قيادية قوية تؤهله لأن يكون قائداً كبيراً وفيما لو قُدر أن فكر الإمام الرضاء الله بالخروج والثورة فإن الشيعة والسنة سيلتفون حوله لذلك أخذ يخطط لتسقيط شخصية الإمام الرضاء الله ويقول للناس بأن الدنيا هي التي زهدت فيه ولم يزهد هو فيها.

سنة ٢٠٠ه.: الثوار العلويين في العجاز يطلبون من معمد بن الإمام جعفر الصادق الته أن يعلن الشورة لينقد موقف الشوار بعد هزيمتهم في العراق ومقتل أبو السرايا. ومعمد بن جعفر يرضخ لأحرارهم ويعلن الثورة في العجاز والعلويين يلتفون حوله (١٠٠). وسنة ٢٠٠هـ: المأمون يكتب رسائل عديدة من خراسان إلى الإمام الرضا الته في المدينة بالقدوم إلى خراسان والإمام عليه يرفض ذلك (١٠٠).

ـ سنة ٢٠٠هـ. الحسن بن سهل وزير المأمون يرسل جيشاً إلى الحجاز بقيادة عيسى الجلودي لمحاربة الشوار العلويين واسترجاع مكة المكرمة من يد الثوار، وانسحاب محمد بن جعفر وأنصاره إلى أطراف المدينة، وعيسى الجلودي يصبح

والياً على مكة(١٢).

ـ سنة ٢٠٠هـ: المأمون يرسل رجاء بن أبي الضحاك وفرناس الخادم إلى الحجاز من أجل أمرين مهمين:

الأول: إجبار الإمام الرضاء الله في الحضور إلى خراسان سواء وافق على ذلك أم رفض. الثاني: قمع ثورة العلويين في أطراف المدينة والتى قادها محمد بن جعفر (٣٠).

ومن أجل تحقيق هذين الأمرين فقد وضع المأمون العباسي الخطة المتقنة في نظره لتحقيق ذلك، فبعد أن وصل رجاء بن أبي الضحاك إلى الحجاز استدعى عيسى ببغضه الشديد لآل البيت الملك وولائه المطلق ببغضه الشديد لآل البيت الملك وولائه المطلق للعباسيين، أن يلتحق به مع جيشه إلى المدينة ولي المدينة إلى المدينة إلى المدينة إلى دار الإمام الرضاء الله فور وصوله لرغبة المأمون في ذلك فوجد في الإمام الرضاء الله أمون الخبيثة وبعد الإلحاح الشديد رفض المأمون الخبيثة وبعد الإلحاح الشديد رفض الإمام الرضاء الله فبول هذا العرض.

#### الهجوم على دار فاطمة:

بعد أن يأس رجاء بن أبي الضحاك من موقف الإمام المتصلب باشر بتنفيذ الخطة الخبيثة التي رسمها المأمون بنفسه فهجم بجيشه على دار الإمام الرضاء الله وكانت فاطمة بنت الإمام الكاظم الله وأخواتها في الدار فأسرع الإمام علي الرضاء الله واحدة واحدة وما هي إلا لحظات وإذا بالخيل والرجال قد أحاطت بالإمام الرضاء الله شاهرين سيوفهم ويقودهم عيسى الجلودي بنفسه فلم يكن بين القوم والعلويات سوى باب

واحدة موصدة قد وقف الإمام الرضاع الشاه أمامها حائلاً بين القوم وبين الهجوم عليها. فقال الجلودي: لابد من أن أدخل البيت فأسلبهن كما أمرني أمير المؤمنين.

قال الإمام الرضاء السلبهن لك وأحلف أني لا أدع عليهن شيئاً إلا أخذته. فلم يزل الإمام يطلب إليه ويحلف له حتى سكن، فدخل الإمام الرضاء التيه ولم يدع عليهن شيئاً حتى أقراطهن وخلاخيلهن وأزرارهن إلا أخذه منهن وجميع ما كان في الدار من قليل و كثير (١٠).

كانت هـذه الحادثة بمثابة ورقة ضغط على الإمام الرضاء التلام من قبل المأمون وما أن خرج القوم حتى عاد رجاء بن أبي الضحاك مستفسراً من الإمام هل بقي مصراً على موقفه السابق أم لا.

فوافق الإمام عليه مرغماً، وكان المأمون يدرك جيداً قبول الإمام الرضاع لله بعد هذه الحادثة فسلم رجاء بن أبي الضحاك رسالة المأمون إلى الإمام الرضاع لله والتي جاء فيها: (لا تأخذ على طريق الجبل وقم، وخذ على طريق البصرة فالأهواز ففارس)(١٠٠).

ومن خلال هذه الرسالة يتضح لنا أن يغطى على فعلته الشنيعة المأمون أراد أن يغطي على فعلته الشنيعة فجعل قيادة القافلة بإمرة الإمام الرضاء الله أمره أن يتخذ طريق البصرة فالأهواز ففارس لكي يوهم الناس بأن الإمام الله ففارس لكي يوهم الناس بأن الإمام الله حربة بن أبي الضحاك في هذه المهمة سوى جماية قافلة الإمام من الأعداء، ولكن الإمام الرضاء الله أدرك جيداً بواطن هذه الأمور فاستغل الفرصة فودع أهله وعياله وأخبرهم بأنه سوف لن يعود وأن المأمون الناس حينما ودع قبر جده أنه خرج مكرهاً للناس حينما ودع قبر جده أنه خرج مكرها

لا عن طيب نفس وذلك في جوابه لمخول السجستاني حينما هنأه بعد توديعه لقبر جده رسول الله في فقال الله في فاني أخرج من جوار جدي وأموت في غربة وأدفن في جنب هارون)(١١).

بالإضافة إلى ذلك أراد الإمام عليه أن يبين للناس بأنه لا رغبة له في الذهاب إلى المأمون فجعل الطريق الذي يمكن قطعه في شهر واحد قطعه في ستة أشهر فخرج إلى الحج أولاً ومن ثم توجه إلى خراسان حيث وصل إلى مرو في ١٠ جمادي الثاني سنة ٢٠١هـ(١).

إلى مرو هي ١٠ جمادي الناني سنة ١٠١هـ١٠٠. حققها رجاء بن أبي الضحاك والتي كللت بالنجاح رجاء بن أبي الضحاك والتي كللت بالنجاح الباهر وأما المهمة الثانية وهي قمع ثورة العلويين بقيادة محمد بن جعفر الصادق السلام فبعد أن أتم عيسى الجلودي المهمة الأولى توجه بجيشه إلى (ثبير) في جبلة (١٠) حيث تحصن محمد بن جعفر مع أصحابه فحاصرهم حصاراً شديداً حتى أوشك أصحابه على الهلاك، فطلب محمد بن جعفر الأمان له ولأصحابه من عيسى الجلودي ومن الأمان له ولأصحابه من عيسى الجلودي ومن المأمون وعلى الفضل بن سهل أن لا يهاج وأن يوفى له بالأمان، فقبل ذلك ورضيه (١١٠). فحملهم عيسى والتحق بقافلة الإمام الرضايات في مكة وبذلك انتهت المهمة الرضايات المهمة وبذلك انتهت المهمة

### دراسة تحقيقية:

لتبيان ما ذكرناه سابقاً عن هذه الحادثة الخطيرة ينبغي علينا إجراء دراسة تحقيقية دقيقة لهذه المهمة التي أراد لها المأمون أن تكون في طي الكتمان.

الثانية بنجاح باهر كما خطط له المأمون.

أقول: الشخص الوحيد الذي روى لنا هذه الحادثة هو ياسر الخادم وهو ممن

### إضاءات السيرة

شاهد وحضر بنفسه هذه الحادثة وهو من خواص الإمام الرضاء الله وخادمه المقرب وقد جاء ذكرها في عيون أخبار الرضاء الله وهذا نص الخبر؛

(عن الشيخ الصدوق بسنده قال ياسر الخادم (... وكان الجلودي في خلافة الرشيد لما خرج محمد بن جعفر بن محمد بالمدينة بعثه الرشيد وأمره إن ظفر به أن يضرب عنقه وأن يغير على دور آل أبي طالب...) الخبر.

نلاحظ أن الخبر قد أشار إلى هذه الحادثة وأنها قد وقعت في زمن خلافة هارون الرشيد واستبعد ذلك لعدة أمور وإن كان غير بعيد على خلفاء بني العباس أن يرتكبوا مثل هذه الجرائم ولكن للحادثة ظروفها الخاصة.

### الأمر الأول:

يشير الخبر إلى أن هذه الحادثة قد وقعت في زمان الإمام الرضاء الله وفي خلافة هارون الرشيد وهذا بعيد لأن هارون العباسي لم يتعرض للإمام الرضاء الله في حياته. (عن صفوان بن يحيى قال: لما مضى أبو الحسن موسى بن جعفر الله وتكلم الرضاء الله خفنا عليه من ذلك. فقلت له: إنك من هذا الطاغي، فقال الله علية. ليجهد جهده فلا سبيل له علية. قال صفوان: فأخبرنا الثقة: أن يحيى بن خالد البرمكي قال للطاغي: هذا يعيى بن خالد البرمكي قال للطاغي: هذا علي ابنه قد قعد وادعى الأمر لنفسه، فقال: ما يكفينا ما صنعنا بأبيه؟ تريد أن نقتلهم جميعاً؟)(٠٠).

- (وعن محمد بن سنان قال: قلت لأبي الحسن الرضاء الته في أيام هارون: إنك قد شهرت نفسك بهذا الأمر، وجلست مجلس

فكيف يتوافق كلام الإمام السلام الورد في الخبر السابق والذي كان فيه الهجوم على بيت الإمام السلام وسلب ثياب النساء.

### الأمر الثاني:

لابد لنا من تسليط الضوء على شخصيات الضوء على شخصيات هذه الحادثة لمعرفة تفاصيلها بدقة.

ـ محمد بن جعف رالصادق علاسلام: هو أخو الإمام الكاظم السِّلام من أمه و أبيه كان بطلاً شجاعاً كريماً زاهداً يصوم يوم ويفطر يـوم وكان يـروى الحديث عن أبيـه، ولما ثار العلويون بالكوفة مع أبى السرايا في زمن خلافة المأمون سنة (١٩٩هـ) كان محمد بن جعفر معتزلاً تلك الأحداث لم يدخل في شيء منها، لكنه خرج بعد ذلك بسبب كتاب كتبه رجل سب فيه فاطمة الزهراء اليك وجميع أهل البيت اليك فجاء الطالبيون وقرأوا عليه الكتاب فخرج ثائراً على المأمون واتفق المؤرخون على أنه خرج في سنة (٢٠٠هـ)، وقاتل جيش هارون بن المسيب ودارت بينهم الحرب فترة ثم رجع محمد بن جعفر علاسلام وأصحابه ونزلوا بـ (ثبير) في جبلة حتى مجيء الرجاء بن أبي الضحاك فأُعطاه الأمان له وُلأصحابه.

- عيسى بن يزيد الجلودي: هو أحد قواد جيش المأمون الذي وجههم إلى مكة والمدينة في سنة (٢٠٠هـ) لقتل العلويين بمكة بعد ثورة أبي السرايا فقاتلهم وأخرجهم منها وأصبح والياً على مكة ولما حضر رجاء بن

عدة رسائل إلى الإمام الرضاء السلام من أجل الحضور إلى خراسان بنفسه فامتنع الإمام عليه امتناعاً شديداً فلا يبقى أمامنا سوى اعتبار هذه الحادثة هي ورقة ضغط

المشؤومة ■

يتضح مما سبق أن جميع الدلائل تشير إلى أن هذه الحادثة قد وقعت في زمن المأمون العباسي وليس في زمن أبيه هارون وأن اسم هارون الرشيد جاء هنا خطاً أو اشتباهاً من الرواة أو النساخ هذا بالإضافة إلى عدة أمور منها.

أبى الضحاك توجه إلى المدينة لقمع ثورة

محمد بن جعفر الصادق عللتلا فحاصرهم

فطلبوا من رجاء بن أبى الضحاك الأمان

فأمنهم وحملهم عيسى الجلودي إلى المأمون

مع رجاء بن أبى الضحاك.

اـ ذكر الخبر بأن الحادثة وقعت بعد وفاة الإمام الكاظم سنة (١٨٨هـ) وفي زمن الرشيد وأنه أمر الجلودي بأنه إن ظفر بمحمد بن جعفر الصادق الشيخ ضرب عنقه فيا ترى كيف ترك الجلودي محمد بن جعفر الصادق دون أن يضرب عنقه طوال فترة حكم الرشيد والتي استمرت عشر سنين بعد وفاة الإمام الكاظم الشيخ فلماذا لم يمتثل الجلودي لذلك مع العلم أن محمد بن جعفر الصادق الشيخ بقي حياً حتى سنة بن جعفر الصادق الشيخ بقي حياً حتى سنة (١٩٣هـ).

٢- اتفق جميع المؤرخُون على أن محمد بن جعفر الصادق السلام قد خرج في زمن المأمون سنة (٢٠٠هـ) ولم يذكر لنا مؤرخ واحد بأنه قد خرج في زمن الرشيد.

٣- إذا أردنا أن نراجع تاريخ المدينة المنورة والكعبة المكرمة في زمن هارون فلن نجد لعيسى الجلودي من ذكر على العكس من حكم المأمون فقد قاد حملة عسكرية على العلويين في مكة وأصبح والياً عليها. كل هذه الدلائل تشير إلى أن الهجوم قد وقع في زمن المأمون وأثناء تواجد رجاء بن أبي الضحاك في الحجاز، مع العلم بأن المأمون ووزيره الفضل بن سهل قد أرسلا

(۱) أحداث سنة ۱۹۸ه في (تاريخ الطبري، تاريخ ابن الأثير، تاريخ ابنكثير)، وفاة الوفيات ٢٠، ص ٢٦٦.

على الإمام السلام من أجل خطة المأمون

- (٢)، (٣) أحداث سنة ١٩٩هـ في (تاريخ الطبري، تاريخ ابن الأثير، تاريخ ابن كثير، المنتظم لابن الجوزي)، مقاتل الطالبيين ص٥٥٠.
- (٤)، (٥)، (٧) تاريخ الطبري، الكامل في التاريخ، البداية والنهاية، المنتظم لابن الجوزي.
- تنويه. تشير هـذه المصادر إلى أن الإحصاء كان لبني العباس فقـط وهناك دلائل كثيرة لا مجال لذكرها هنا تثبت أن التعداد لبني هاشم.
- (٦) الحياة السياسية للإمام الرضاء التلا، جعفر مرتضى العاملي ص٣٧٣.
  - (٨) مقاتل الطالبيين، ص٤٥٣.
    - (٩) الدر النظيم، ص٦٧٨.
- (١٠)، (١٢)، (١٣) أحداث سنة ٢٠٠هـ في (تاريخ الطبري، تاريخ ابن الأثير، تاريخ ابن كثير، المنتظم لابن الجوزي).
  - (١١) عيون أخبار الرضاء السلام ج٢ ص١٦٠ حديث٢١.
- (١٤) عيون أخبار الرضايك للصدوق، ج٢ ص١٧٠ باب ٤٠ حديث٢٤.
- (١٥) أصول الكافي للكليني ج١ ص٥٥٧، إثبات الوصية ص٢٠٤، البحار ج٤٩ ص١٣٤.
- (١٦) عيـون أخبار الرضاءالية للصـدوق، ج٢ ص٢١٧ حديث٢٤، البحار ج٤٩ ص١١٧ حديث٢.
- (١٧) شرح الأخبار في فضائل الأئمة الأطهار ، للقاضي المغربي ج٣ ص٣٤٠.
  - (١٨) مقاتل الطالبيين ص٤٤٠.
  - (١٩) تاريخ الطبري، أحداث سنة ٢٠٠هـ.
- (۲۰) عيون أخبار الرضاج٢ ص٢٢٦ حديث٤، البحار ج٤٩ ص١١٣ حديث٢، الإرشاد للمفيد ٣٤٦.
- (٢١) الكافي ج ٨ ص٢٥٧ حديث٣٧١، البحار ٤٩/ ١١٥ حديث٧.



الحلقة الأولى:

···elessi

في شر الحاء

حقیقی واسفی

 أ. د. الشيخ صاحب محمدحسين نصّار عميد كلية القانون/جامعة الكوفة

> آيات وأحاديث عن الدعاء وآدابه وآثاره في مسيرة الإنسان

### بيني لِللهُ الرَّمْزِ الرَّمْزِ الرَّحْدِيْ

# ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِّي فَإِنِّي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِي إِذَا دَعَانِ ﴾

بسـم الله الذي لا أرجو إلا فضله ولا أخشــى إلا عدله ولا اعتمد إلا قوله والحمد لله الذي فتح لعباده أبواب الدعاء ووعدهم بالاستجابة وجعل ذلك وسيلة إلى التقرب إليه والسعادة في الحياة. وصل اللهم على الدليل إليك في الليل الأليل أمين الله على وحيه وعزائم أمره تمام عدة المرسـلين محمد الصادق الأمين وسـلامه دائماً سرمداً وصلواته على آل بيته الطاهرين.

رِسَاسِع الدعاء في اللغة؛ من (دَعَا) فهو لفظ عربي، ويطلق (الدَّعَّاء) كصيغة مبالغة (على الشخص كثير الدعاء)(١).

أما في الاصطلاح الشرعي: فهو حالة تعبدية للخالق مستمرة تجسد الواقع بين الإنسان وحاجاته وعواطفه، لا تتحدد بزمن أو مكان لأنه ظاهرة متجددة حاضرة في كل وقت، لذا اختلف الباحثون في وضع تعريف جامع، فما هو إلا (رجوات قلب وهمسات فـؤاد ونبضات وجـدان وترنيمات عابد)(٢). الدعاء علامة الإيمان، وقمة الأخلاق، وبلورة السلوك، وجوهر العبادة وامارة العبودية لقول الرسول الكريم عليه الدعاء مخ العبادة)(٢)، و أما أنه أمارة العبودية و علامة الإيمان: فلأنه بالدعاء وحده، وعن طريقه حسب يستطيع العبد أن يحقق عبوديته الخالصة لله رب العالمين امتشالاً لأمره بالدعاء والاستجابة لدعوته إليه لقوله عز من قائل: (وقال ربكم ادعوني استجب لكم،

والدعاء من اجل أنواع العبادة فقد ورد في

إن الذين يستكبرون عن عبادتي سيدخلون

الحديث (الدعاء هو العبادة)(٥) وهذا يدل على عظم منزلة الدعاء في العبادة، والدعاء وارد بطبيعة الحال في القران الكريم كقوله تعالى في دعاء نوح الله (رب اغفر لي ولوالدي ولمن دخل بيتي مؤمناً وللمؤمنين والمؤمنيات ولا تزد الظالمين إلا تباراً)(٢)، وكذلك دعاء نبي الله إبراهيم الله واجنبني إبراهيم رب اجعل هذا البلد آمنا واجنبني وبني أن نعبد الأصنام)(٧).

وهناك حشد كبير من الآيات الكريمات بصيغ وأساليب الدعاء على لسان الأنبياء لا يسع المجال لسردها.

كما هو وارد في الأحاديث الشريفة للرسول الكريم في وسنة المعصومين في والدعاء يستدعي الإيمان بالله تعالى إيمانا صادقا وانه سبحانه وتعالى واحد لا شريك له ولا معبود سواه وانه القادر على كل شيء العليم بكل أمر، وأن نقر له بالعبودية، وان القوة والتدبير بيده، وأنه لا باب لنا سوى بابه الكريم.

إن الداعي يبين بدعائه، ان الذي يهيمن على العالم كله ويطلع على أخفى أموره

جهنم داخرین)(٤).

ويحيط بكل شيء علما هو القادر على إغاثتي وإسعاف مقاصدي وهو البصير بجميع أحوالي والسميع لندائي لذا فلا اطلب إلا منعه وحده وانه يسمع صوتي وندائي وهو الذي يدبر الأمور كلها فلا انتظر تدبير أدق

أموري إلا منه وحده. وردت مادة (دعا) وتصاريف اللفظ

ودلالاته على نحو مائة وتسعين مرة (^)، ضمن اثنين وسبعين اشتقاقا تنوعت معانيها بتنوع سياقها في الكتاب العزيز سأعرض بصورة موجزة لأبرزها.

أولاً: الدعاء بمعنى العبادة:

لقوله تعالى: (وقال ربكم ادعوني استجب لكم ان الذين يستكبرون عن عبادتي سيدخلون جهنم داخرين) (١٠)، وهو أول معاني (الدعاء وأكثرها استعمالاً في القران الكريم وهو بمنزلة العبادة ومن المعلوم ان للدعاء مفهوم واسع وشامل يتسع لعدة أعمال عبادية وهو في حقيقته جوهر العبادة لذا ساوى الباري جلت قدرته بين العبادة والدعاء وأكد الرسول وآل البيت العبادة والعنى بروايات كثيرة منها (الدعاء هو العبادة) (١٠).

ثانياً. الدعاء بمعنى الصلاة.

لقول عالى: (واصبر نفسك مع الذين يدعون ربهم)((() والعكس صحيح في قوله تعالى: (... وصل عليهم ان صلاتك سكن لهم...)((())، والصلاة في اشهر معانيها الدعاء.

ثالثاً: الدعاء بمعنى الاستعانة والاستغاثة: لقوله تعالى: (إذ تستغيثون ربكم فاستجاب لكم...)(١١) ان مفهوم الاستغاثة عموماً هو: مساعدة العبد في أمر عظيم، وفي نفس الوقت فيه أمل وثقة بالإله جلت قدرته، كذلك الاستعانة بالدعاء، والطلب في العون والإعانة نتيجة حالة صعبة شديدة

مرت بالداعي.

رابعاً: الدعاء بمعنى النداء:

لقوله تعالى: (إذ نادى ربه نداء خفيا، قال رب اني وهن لعظم مني واشتعل الرأس شيباً ولم أكن بدعائك رب شقيا)(١٠٠).

ويبدو هنا ان لفظ الدعاء يفسر النداء والعكس صحيح، لذا كان معنى الدعاء ضمن وجود النداء في القران الكريم، فعليه يجوز وضع احدهما مكان الآخر.

خامساً: الدعاء بمعنى القول:

لقوله تعالى: (فما كان دعواهم إذا جاءهم بأسنا إلا أن قالوا إنا كنا ظالمين) (١٥)، وردت آيات بهذا الصدد تشير إلى أن الاستعمال القرآني للدعاء بمعنى القول وهذا يوضح أيضاً تفسير القران بالقران. وغيرها كثير من المعاني.

توضح ان الدعاء في القران الكريم من البرز العبادات، فهو عبادة تقرب العبد إلى ربه، وأنه من أهم الأبواب والقنوات التي وضعها الله تعالى لورود عباده عليه والارتباط به فضلا عن قنوات الارتباط الأخرى كالتوبة والاستغفار والخوف والخشية والشوق والرجاء والشكر، بينما الإعراض عن الله جلت قدرته واستكبار عن عبادته، لذا على الإنسان أن يستعين على قضاء حوائجه الدنيوية والأخروية بالدعاء والابتهال والتضرع إلى الله سبحانه، وال العبد يقبل على ربه بالحاجة والطلب والسؤال وان الله يعبده بالإجابة.

### الدعاء في الأحاديث والروايات

إن الرسول الأكرم الله وأهل بيت الكرم الكلالية وأهل بيت الكرام الكلالية لهم الدور الفاعل في إرساء قواعد الدعاء وتبيان أثره العميق في سلوك العبد تجاه خالقه ونفسه ومجتمعه، ولم

يتركوا باباً من أبواب حياة الإنسان إلا وضعوا له من الدعاء ما يختص به حيث إذ عملوا على ارتباط الإنسان بخالقه في جميع تصرفاته في أي وقت كان وان أدعيتهم متضمنة نصوصاً قرآنية أو تكون معانياً ودلالات وألفاظاً قرآنية فكانت ادعيتهم السلام ، كلها ذات أسلوب بليغ وعبادات بيانية فائقة المعانى تهدف إلى إصلاح النفس، وتحوي على التعاليم التي تدفع بالداعي إلى التفكر في الآء الله، ونعمه، وضرورة الوقوف أمام أوامر الخالق ونواهيه، والأخذ بما فيه صلاح دينه و دنياه، وهذه الأدعية العظيمة النفيسة بجملتها مقتبسة من أنوار آي الذكر الحكيم والسنة النبوية مصوغة ببلاغة هاشمية فصيحة، فلو استعرضنا من خلال البحث بعضاً منها على سبيل المثال لا التحديد كدعاء الرسول في هـذا الشـهر المبارك وغيـره وكأدعية الإمام على السِّلام ، إمام البلاغة والبيان كدعاء كميل ودعاء الصباح وغيرهما، وأدعية الإمام على ببن الحسين زين العابدين السلام في صحيفته السجادية وكدعاء أبي حمزة الثمالي، وأدعية الإمامين الباقرين البيالا بل حتى في نكباتهم ومصائبهم وأحزانهم، لاحظ أدعية الإمام الحسين علاسلا، في يوم عاشوراء وكذلك سيدتنا زينب اللهكا، فهي تشمل جميع شؤون الحياة لما يحتاجه المسلم فى دنياه وآخرته فى أسلوب وصيغ وتعاليم للحياة فكانت أدعية روحية ضرورية لكل مسلم يدعو بها في المهمات، بما فيها من بركات وفضائل وحصول أعلى الدرجات ولهم حشد هائل من الأدعية في كل المناسبات والأحوال والساعات والأيام، لاحظ بهذا الصدد أدعية الأيام والأشهر ولاسيما في هذا الشهر العظيم شهر الخير

والطاعة والبركة، شهر رمضان المبارك وهو شهر الإيمان والعمل الصالح والتقوى والإحسان والبر بالفقراء وتوثيق أواصر الإخوة والمحبة والتعاطف بين المسلمين شهر الرجوع إلى الله تعالى ومحاسبة الأنفس وتهذيبها وتربيتها على الطاعة وتعويدها الصبر والاحتمال، وهو شهر تعمر فيه بيوت الله تعالى بالذكر والصلاة وقراءة القران والدعاء والتفقه في الدين والقرب الإلهي. شهر أوله رحمة وأوسطه مغفرة واخره عتق من النار، ولم يذكر الله تعالى في كتابه العزيز اسم شهر من الشهور صراحة إلا هذا الشهر المبارك، ومن فضائل هذا الشهر الكريم ان الله تعالى فرض صيامه وجعل هذا الصيام ركناً من أركان الإسلام وأثاب عليه الثواب العظيم فقد ورد في الحديث القدسي: (كل عمل ابن آدم له إلا الصوم فانه لي وأنا اجزى به)(١١). ان هذا الشهر جمع من الخير ما لم يجمعه شهر آخر فهو الشهر الذي انزل الله فيه القران، هدى الناس إلى دينه وانه القانون الإلهى للبشرية جمعاء، وانه شفاء لما في الصدور وهدي ورحمة للمؤمنين، فيه ليلة القدر، وما أدراك ما ليلة القدر، ليلة القدر خير من ألف شهر، فرض الله في هذا الشهر صيام نهاره وإحياء ليله بالعبادة والدعاء وكثرة تلاوة القران وتدبر معانيه، فهو شهره الذي نزل فيه، وفي قراءته غذاء روحي وتركيز وتعميق الإيمان فى نفسية المؤمن، ان الله جعل تحديد ليلة القدر مبهماً حتى تكون كل أيام رمضان خيرا ورحمة وهداية وديمومة للعمل الصالح في كل الشهر.

ولما نزلت آية الصيام في السنة الثانية للهجرة خرج رسول الله الله الشهرة عبرهم بذلك مبشراً ومنوهاً بفضل هذا الشهر قائلاً:

(أتاكم شهر رمضان شهر خير وبركة يغشاكم الله فينزل فيه الرحمة ويحط الخطايا ويستجيب الدعاء)(١٧) ان الصيام هـ و العبادة الوحيدة التـ لا يدخلها الدياء، إذ لا يطلع عليها إلا الله تبارك وتعالى، فان المرء قد يرائى بصلاته، ليقال انه عابد وقد برائى بصدقت أو بجهاده أو بغير ذلك من أعمال البر والطاعة ليقال انه مجاهد محسن نتصدق، لكن الصوم قد تنزه عن ذلك وتلك من صغائر النفس وعبث الشيطان، قال الله تعالى: (فمن كان يرجو لقاء ربه فليعمل عملاً صالحاً ولا يشرك بعبادة ربه أحدا)(١٨) وفي الحديث القدسي (من أشرك بعمله العبادي فهو لشريكي)(١٩).

وقد شهد الله تبارك وتعالى لعبادة الصوم بان (نوم الصائم عبادة، ونفسه تسبيح ودعاءه مستجاب وعمله مضاعف)(۲٠) لارتباطها بالنفس والسمو الروحى ونقاء الضمير ونظافة القلب. الصوم يربى في النفس المؤمن خلق المراقبة والإخلاص حتى يعبد العبد ربه، وكأنه يراه فليس من ماهية الصيام الأفعال الظاهرة المحسوسة التي تظهر في بقية العبادات ابتغاء حب الثناء والمدح ان بين الصوم والدعاء رباطاً وثيقاً وعلاقة مقدسة وهي التقرب إلى الله في شهره من خلال الذكر الحكيم والأدعية والمناجاة، لان في هذا الشهر أبواب السماء مفتحة للتوبة والإنابة وقبول الأعمال الصالحة والطاعات، على الرغم من ان قبول الأعمال في كل الأوقات، ولكن لهذا الشهر شهر الله خصوصية لإحياء كل لحظة فيه بجميع أنواع العبادة. بما فيها (مخ العبادة) كما ورد عن الرسول الكريم الله وهو الدعاء، والدعاء هو إقبال العبد على الله والإقبال هـ و روح العبادة، والعبادة هـ الغايـة من

خلق الإنسان لقوله تعالى: (وما خلقت الجن والأنس إلا ليعبدون)(٢١).

من خلال هذه المعانى الصريحة الواضحة نستطيع أن نجسد ونوضح قيمة الدعاء وقيمة العبادة بأنها تشد الإنسان إلى الله وتربطه به تعالى، لذا فان قصد التقرب إلى الله في العبادة أمر جوهرى أساسى فى تحقيقها، فالعبادة في حقيقتها توجه إلى الله وإقبال عليه ابتغاء لمرضاته، ولا توجد عبادة تقرب إلى الله أكثر من الدعاء لأنه إقبال إلى الله فقد ورد عن الرسول الله وآل البيت الله : (عليكم بالدعاء فإنكم لا تتقربون بمثله)(٢٢).

وعن الرسول الأكرم عَلَيْكِ. (الدعاء سلاح المؤمن وعماد الدين)(٢٢)، وقال عليه الصلاة والسلام: (ثلاثة لا ترد دعوتهم، الصائم حتى يفطر، والإمام العادل، ودعوة المظلوم يرفعها الله فوق الغمام وتفتح لها أبواب السماء، ويقول الرب وعزتى وجلالي لأنصرنك ولو بعد حين)(٢٤). وقال عليه أفضل الصلاة والسلام: (الصيام والقران يشفعان للعبد يوم القيامة)(٢٥). ويتوضح مدى الصلة والترابط بين الدعاء وشهر العبادة كونه شهر التوبة والاستغفار والانابة لقوله تعالى: (شهر رمضان الذي انزل فيه القران هدى للناس وبينات من الهدى والفرقان فمن شهد منكم الشهر فليصمه)(٢٦).

وورد عن النبي المصطفى عَيْلًا: (لو يعلم الناس ما في رمضان من الخير لتمنت أمتى أن يكون رمضان السنة كلها)(۲۷)، وروى عنه الله مخاطباً الصحابة والمسلمين: (قد جاء کم شهر رمضان، شهر مبارك، كتب عليكم صيامه، تفتح فيه أبواب الجنة، وتغلق فيه أبواب الجحيم وتغل الشياطين)(٢٨). فكان الرسول الله وأهل بيته الكرام يحتفون بشهر ويفرحون بمقدمه

ويجتهدون العبادة فيه ويكثرون من الصلاة، ومن قراءة القران والأدعية كالدعاء عند رؤية هـلال رمضان ودعاء الافتتاح، ودعاء السحر الموسوم (بالبهاء)، ودعاء أبي حمزة الثمالي وهو دعاء عظيم المضامين له آثار مباركة في معراج الروح والرقي الأخلاقي للسالكين، ودعاء الأيام والليالي وفي أواخره دعاء وداع رمضان وغيرها للمعصومين ألي تعد في حيز واسع منها للمعصومين ألي أله المأثورة المين الله المأثورة عن الإمام زين العابدين الشيء مطمئنة بقدرك مباشرة؛ (اللهم فاجعل نفسي مطمئنة بقدرك راضية بقضائك مولعة بذكرك ودعاءك محبة لصفوة أوليائك...)(٢٠).

أو ما دعي به بعيد الزيارات كدعاء الحسين يوم عرفة اعرض مقطعاً منه لا على التعيين (اللهم انك اقرب من دعي وأسرع من أجاب...)(٢٠)، وكذلك الدعاء بعد زيارة عاشوراء.

ومن اعتبارات الإجابة الاستغفار قال الله تعالى في محكم كتابه العزيز: (وما كان ليعذبهم و أنت فيهم...)(٢١) (وما كان ليعذبهم و أنت فيهم...)(٢١) وقيل في الله معذبهم وهم يستغفرون)(٢١) وقيل في ذلك: أمانان لأهل الأرض، رفع احدهما وهو وجود النبي الألم وبقي الآخر وهو الاستغفار، وتقدم الاستغفار على الدعاء من شروط التحقق قال تعالى: (ربنا اغفر لنا ذنوبنا وأسرفنا في امرنا وثبت أقدامنا وانصرنا على القوم الكافرين)(٢١). ومن مقدمات الدعاء المهمة الدعاء لصاحب الأمر (عجل الله فرجه الشريف) كأن يقول الداعي: اللهم عجل لوليك الفرج ثم يذكر حاجته، وقد ورد في مأثورات الامامية الوفير من العهد

صباحاً ودعاء الندبة عند الجمعات والأعياد، والدعاء في زمن الغيبة ■

- (١) تاج العروس: الزبيدي، مادة (دَعُو).
- (٢) الدعاء في القران الكريم: محمد بن الشريف ص٧.
  - (٣) الوسائل: الحر العاملي ٤/ ١١٠٦.
    - (٤) المؤمن/ ٦٠.
  - (٥) سنن أبي داود: أبو داود: باب الدعاء.
    - (۲) نوح/ ۲۸.
    - (۷) ابراهیم/ ۳۵.
- (٨) ينظر المعجم المفهرس لألفاظ القران الكريم: محمد فؤاد عبد الباقى مادة (دعو).
  - (٩) المؤمن/ ٦٠.
- (۱۰) سنن أبي ماجة: ابن ماجة ٢/ ٤٢٨ ، الوسائل: الحر العاملي، باب الدعاء ٤/ ١١١٠.
  - (١١) الكهف/ ٢٨.
    - (١٢) التوبة/ ١٠٣.
    - (١٣)الأنفال/ ٩.
  - (١٤) مريم/ ٣- ٤.
  - (١٥) الأعراف/ ٥.
  - (١٦) الوسائل: الحر العاملي ٤/ ١١٤٦ باب الدعاء.
    - (۱۷) الوسائل: العاملي كتاب الصوم تراجع.
      - (١٨) الكهف/ ١١٠.
    - (١٩) الوسائل: الحر العاملي: كتاب الصلاة.
    - (٢٠) الوسائل: الحر العاملي: كتاب الصوم.
      - (۲۱) الذاريات/ ٥٦.
      - (۲۲) البحار: المجلسي ۹۳/ ۲۹۳.
      - (۲۳) البحار: المجلسي ۹۳/ ۲۹۳.
    - (٢٤) مسند احمد: احمد بن هنبل، باب الدعاء.
      - (۲۵) م،ن.
      - (٢٦) البقرة/ ١٨٥.
      - (۲۷) مفاتيح الجنان: ادعية رمضان.
        - (۲۸) م،ن.
        - (٢٩) الانفال/ ٣٣.
        - (٣٠) الانفال/ ٣٣.
        - (٣١) آل عمران/ ١٤٧.
- (٣٢) مفاتيح الجنان: زيارة الإمام علي بن أبي طالب النه.
  - (٣٣) م،ن: زيارة الإمام الحسين ابن علي علي السلام.

التتمة في العدد القادم

# الشيخ المظفّر..

## وجهوده في تطوير المناهج الحوزوية

حسين جهاد الحساني
 مركز الأمير لإحياء التراث الإسلامي
 في مكتبة الإمام أمير المؤمنين العامة

بنابيع لاشك أن من يقلب صفحات التاريخ لابد أن يجد العظماء، ويرى أن هؤ لاء لم تمنحهم ظروف الرغد والهناء والاسترخاء بل أحاطت بهم البلايا والمحن من كل ناحية وامتحنوا بالمسؤوليات العظام، فكشف عن مواقفهم وأعمالهم وردود أفعالهم تلك المواقف والأعمال والتي جعلت منهم عظماء فخلدت أسمائهم وأفعالهم وذكرهم الذاكرون وأشاد بأعمالهم العقلاء والمفكرون...

ولقد تعرض العراق قبيل الفترة التي أعقبت نهاية الحكم الملكي سنة ١٩٥٨م وخلالها وبعدها إلى هجمات عنيفة من الغزو الفكري والى موجات عاتية من الشبهات الظالمة الخبيشة التي استهدفت الإسلام عقيدة وشريعة وسلوك...

وقد واكب هذه الهجمات انتشار واسع للأفكار الأخرى كالشيوعية والعلمانية الملحدة وخصوصاً داخل الوسط الجامعي

والحوزوي، ووجهت تلك الأفكار سهامها إلى الإسلام والوسط الديني المتشدد وبالخصوص ممثلاً بالحوزة العلمية أنذاك، ووصفوا علمائها بأوصاف شديدة اللهجة. أم الإسلام فقد حاز على النصيب الأوفر من الانتقادات، فقد تعرضت مبادئه وعقائده وتشريعاته لنقد لاذع شديد، ظهرت آثاره السلبية واضحة داخل الأوساط المثقفة عموماً والجامعية والحوزوية خصوصاً. وقد يرى البعض أن انتشار مثل هذه الأفكار في الوسط الحوزوي، إلى ضعف المنهج الدراسي لها أولاً وضعف الدعاة من وسطها ثانياً من حيث تفوقهم على ما يحملونه من معلومات خاصة بعيدة عن ثقافة العصر وما يـؤول إليه التطور المهنـى في المناهج الدراسية واللغة الوحدوية المعاصرة المخرسة لألسن هؤلاء الجمع من حاملي الفكر الهدام داخل الأوساط الدينية...

لذا انطلقت بعد ذلك الأصوات في

خضم هذه التحديات من داخل الحوزة تطالب بالتجديد والإصلاح وبالوقوف أمام هذا الغزو الفكري الهدام والرد على تلك الشبهات، غلا أن تلك الدعوات لم تكن لها تلك الآذان الصاغية ولم تلاق السرعة في التنفيذ وفي المستوى المطلوب، لأن تقوقعاً على نفسها، والمتحمسون من العلماء والفقهاء يجدون صعوبة في إحداث التغيير والإصلاح المنهجي المطلوب داخل الوسط الديني في تهيئته لمواجهة تلك التحديات الخارجية والمسيطرة آناً بعد آن...

لكن المحاولات من المخلصين الذين شعروا بحجم المشكلة وخطر سيطرة الوضع لم يتوانوا ولم يرضغوا لهذا الوضع المتحجر بل حاربوا على اتجاهات عدة،

لأن الوسط الذي كان يفترض أن يدعمهم يجهل خطورة ما ستؤول إليه الأوضاع...

ومن هذا الوضع التاريخي وشدة التحديبات انطلق شيخنا الجليبل المظفر ليقوم بواجبه تجاه الفئات المتحضرة والذين تحسسوا المشكل وعانوا من مضاعفاته ليخوضوا النقاشات الطويلة مع مؤسسوا الأفكار الأخرى ويدافعوا عن الإسلام ومبادئه بمناهجه الجديدة المتحضرة.

### الشيخ المظفّر:

لابد لنا ونحن نسطر هذه الكلمات أن ننظر ولو بصورة سريعة إلى شخصية هذا الرجل العظيم، ونضع بين ظهرانينا هذه السطور المشخصة فحياته الدنيوية المادية والمعنوية؛ فالشيخ المظفر هو؛ محمد رضا



بعض أساتذة وطلاب كلية منتدى النشر في ١٣٧٧هـ ويظهر الشيخ المظفّر في وسطهم

### للفضيلة نجومها

بن الشيخ محمد بن عبد الله، ولد الشيخ محمد رضا المظفر في الخامس من شعبان المعظم سنة (١٣٢٢هـ ـ ١٩٠٥م) في النجف الأشرف، ونشاً بها يتيماً، فقد توفي والده بعد و لادته بخمسة أشهر.

#### أسرته العلمية:

أسرة المظفر من الأسر العلمية في النجف الأشرف، عرفت فيها في أواسط القرن الثاني عشر وقطن رجالها الجزائر التابعة للواء البصرة.

وكان من الفقهاء والمجتهدين المعروفين في هذه الأسرة الفقيه المجتهد محمد بن عبد الله والد الشيخ من من علماء النجف ومراجع تقليدها، ترعرع فيها وكان في عنفوان شبابه منقطعاً إلى الجد و التحصيل.

وخرج من هذه الأسرة العلمية علماء أفذاذ كان لهم الدور البارز في إظهار هذه الأسرة بالمظهر العلمي الجليل من أمثال الشيخ محمد حسن المظفر والشيخ محمد رضا المظفر وغيرهم من الوسط العلمي الأكاديمي والذين يحملون علمية ثقافية عالية في اختصاصاتهم المتفرقة.

### دراسته الأولية:

بدأ الشيخ مُنتَ عني حياته العلمية تحت رعاية وتربية أخواه العالمان الشيخ عبد النبي والشيخ محمد حسين المظفر، وكان الأخير من مراجع التقليد آنداك، درس الحلقة الأولى من حياته مقدمات العلوم الأدبية والفقهية والأصولية والعقائدية، ثم انتقل إلى مرحلة أعلى من مراحله الدراسية إذ تفرغ فيها إلى الدراسات الفقهية

و الأصولية على سبيل الاستدلال، أضف إلى ذلك استمراره في دراسة العلوم العقلية والرياضية والفلكية وغيرها من العلوم...

### أساتدته:

بعد أن اجتاز الشيخ تُنتَ عن مراحله الدراسية (المقدمات والسطوح) بجدارة فبدأ بحضور الأبحاث العالية في حقول الفقه والأصول والفلسفة، فكان أشهر أساتذته يومذاك، الشيخ آغاضياء الدين العراقي، والشيخ الميرزا محمد حسين النائيني، وأخيه الشيخ محمد حسن المظفر، والشيخ محمد حسين الإصفهاني، وكان من الأخير جل استفاداته الأصولية الفلسفية...

### آثـاره:

ترك الشيخ الجليل بعد مماته آثاراً جليلة قيمة انشطرت على شطرين الأول كتبه ومقالاته وبحوثه والثانى تأسيس بعض المؤسسات التى تعنى بنشر الثقافة والوعى فضلاً عن تطوير المناهج فيها، فقد خلف الشيخ مُنتَ مؤلفات نذكر منها على وجه السرعة:

(أصول الفقه، عقائد الإمامية، السقيفة، المنطق، مجموعة كبيرة من مقدماته للكتب، تعليقه على المكاسب، محاضرات في الفلسفة الإسلامية، أحلام اليقظة، محاضرات في تفسير القرآن...) وغيرها الكثير.

أما أعماله الخالدة، فقد واكب الشيخ تنسط الحركات الإسلامية لتطوير الدراسات الدينية حسبما تفرضها متطلبات الحياة الاجتماعية، فقام الشيخ بتأسيس جميعة إسلامية باسم منتدى النشر، وأسس

كلية الوعظ والإرشاد، وقام بإنشاء وتأسيس كلية الفقه في النجف. وغيرها الكثير الكثير...

### وفــاته:

رحل الشيخ نترض على أثر نوبة قلبية مفاجئة ليلة السادس عشر من شهر رمضان المبارك سنة (١٣٨٣هـ ١٩٦٠م) في داره في النجف ودفن في مقبرة خاصة بعائلة المظفر...

### منهج الدراسة الدينية في الحوزة العلمية:

أراد الشارع المقدس أن تكون مسيرة الحوزة وطالبها إلى الاجتهاد وحركة الفقاهة ينبوعاً متفجراً يضفي على كل خطوة يقطعها الطالب أو الدراسة ذاتها عطاء جديداً... فيمنحها تألقاً وتجذراً وإشراقاً تحفظها من الضياع وتصون الغايات الكبرى من التلاشي والاندثار.

لذا جاءت الدراسة في الحوزة العلمية على سير خاص بالتدريس، إذ لم يكن لمدارسها صفوف مرتبة يتدرج بها الطالب بل انتشرت الدراسة على شكل حلقات في المدارس والجوامع والحسينيات وفي البيوتات الخاصة للعلماء الكبار.

ومما يذكر أن الدراسة لا تقتصر على المستويات المشهورة في الدراسة الأكاديمية من الابتدائي والمتوسط والإعدادي والكلية والدراسات العليا، بل تكون على ثلاثة أو أربعة مراحل، وتسمى بمراحل الارتقاء بالسلم الاجتهادي وهذه المراحل هي:

 ١- مرحلة المقدمات: وتدرس فيها مقدمات المناهج من الكتب المشهور،

من أمثال: الإجرومية - معالم الدين - حاشية ملا عبد الله في المنطق - تبصرة المتعلمين، وتواكب هذه المرحلة دراسة بعضها الشروح لهذه الكتب أ ما يراه أستاذ المادة في قراءة أو دراسة كتب أخرى مكملة لهذه المناهج من الشكل والمضمون...

٢- مرحلة السطوح؛ وهي المرحلة الثانية من دراسة المناهج المعينة من قبل السياق الحوزوي القديم وتكون مكملة للمرحلة الأولى وبنفس الأساسيات المتبعة من النحو والمنطق وأصول الفقه، إلا أنه بكتب ومناهج أعلى...

٣- مرحلة البحث الخارج وتكون على دورين تقريباً، الدور الأول يكون مكمل لما بقي من المرحلة الثانية إلا أنه بصورة أكثر عمقاً في كتب معرفة من أمثال: الكفاية في الأصول والشمسية في المنطق والمكاسب في الفقه وغيرها. والدور الثاني وهو مرحلة الدخول إلى ابحث الخارج عند ذوي الاختصاص والمتمثلين بالمجتهدين أو المراجع في الحوزة العلمية، وهذه المرحلة هي فترة يقضيها الطالب ومن خلالها يتعلم كيفية استنباط الحكم الشرعي.

٤- مرحلة الاجتهاد؛ وهي المرحلة الأخيرة المؤهلة لاستنباط الحكم الشرعي ويتخرج عن طريقها الطالب ويكون مجتهداً، وفيها يكون الطالب على ضربين من الاجتهاد الأول الاجتهاد المتجزيء والثاني الاجتهاد المطلق، ومن خلال الجد والاجتهاد والمواظبة يصل الطالب إلى مرحلة الاجتهاد المطلق...

وتتخلل الدراسة لدى الطالب أوقات معينة وخاصة عند العطلة الصيفية يستغلها الطالب لدراسة بعض الكتب المشهور من

### للفضيلة نجومها

علوم شتى كالقرآن والفلسفة والحديث والغرض منها تطوير مهارته الاجتهادية وضبط دراسته وثقافته العامة.

ظل هذا الأسلوب متوارثاً جيلاً بعد جيل ولم يستجد جديد في مناهج وأساسيات هذه الدراسة حتى أعطاها البعض أسماء ومسميات كثيرة فأصبحت تقليدية كما قال البعض و كلاسيكية كما أشار آخر.

لـذا كانت الحوزة بأمس الاحتياج إلى إعادة صياغة هذه المناهج وإعدادها بصورة أخرى وتهيئة مواد أخرى تعضد هذا المنهج التقليدي المشهور...

### الشيخ المظفر وصفة الإصلاح والتجديد:

أدرك جمع من أعلام الفكر في النجف، ضرورة العمل لتلافى الضعف والنقص في مناهج الدراسة في الحوزة العلمية، وبعد أن وجد المعنيون بشانها، أن النجف تعانى بعض هذا النقص، دأب هذا الجمع إلى تطوير هذه الدراسة ومناهجها على نحو يتناسب ومكانة النجف الدينية...

ومن المعلوم أن أي مفكر وباحث بهذا الخصوص لا نستطيع فصله عن البيئة التي عاش فيها، لذا ظهرت هذه الجماعة من العلماء تفكر بالإصلاح والتجديد من البيئة التي عاشت بها محددةً بذلك النقص الذي ظهر في تلك المناهج الدراسية. فكان أبرز من حمل هموم بيئته في التحديث والتجديد هو الشيخ المظفر تُنسَّ وذلك ما أشار إليه بنفسه بقوله:

(إن هذه النواقص كفقدان نظم التربية والتدريس في الامتحانات والمواد العلمية والأوقات والشهادات، كانت تهدد المفكرين منا بشلل الحركة العلمية في

مستقبل الجامعة القريب أو البعيد، يوم أن اصطدمت سفينة هذه الجامعة القديمة بتيار هذا العصر الجديد فهزتها في بحر متلاطم بالميول).

ولأجل ذلك ابتدأ الشيخ تنتئ بعقد اللقاءات والندوات مع تلك الجماعات من جميع طبقات المجتمع الدينى بعمومياته فكان منهم صفوة معروفين بالفكر والصلاح من أمثال الشيخ محمد جواد الحجامي والشيخ محمد حسين المظفر والسيد على بحر العلوم وغيرهم من الشخصيات الفذة...

فبدءوا توحيد الأفكار ورص الصفوف في أنجاز المهمة بأعلى مستوياتها، فتمخض من تلك اللقاءات تأسيس جمعية (منتدى النشر) الذي أخذت على عاتقها مسؤولية وضع اللبنة الأساسية بمحاولة تغيير المدرسة القديمة بمناهجها المعروفة. لذا تحول الاهتمام لديهم إلى تأسيس مدرسة دينية من طراز جديد، وقد بان العمل فيها جلياً بعد انتساب خيرة مثقفى النجف إليها...

لم يهدأ روع المحاضرات الشيخ المظفر تُنَّتُ إلى ذلك بل كشف تلك اللقاءات والاجتماعات الأسبوعية عن طريق إلقاء المحاضرات الدينية والفكرية وتوطيد العلاقة فيما بين هذه الجماعات فوضع الشيخ برنامج فكرة تأسيس معهد خاص للخطابة هدفه تهذيب الخطباء وتنزيه المنبر الحسيني من خلال التحقيق بالروايات التاريخية وتهيئة وعاظ يدركون جيداً أن المنبر صوت إعلامي يواكب أي عصر من العصور السابقة واللاحقة فتمخض من هذا الأمر جمعية (والوعظ والإرشاد)...

ثم توجه الشيخ إلى خلق جيل جديد

بمناهج جديدة تأخذ بيدهم إلى تربيتهم تربية من تربية دينية فكرية ثقافية خالية من العصبيات والتقيد بالماضي، فأنشأ بذلك (مدارس التعليم الابتدائي والمتوسط...).

ثم بدأت خطى الشيخ تلوح على الأفق من خلال هذه الثورة الاصلاحية، خطا الشيخ مُنسَ خطوة اتسمت بالهدوء إذ يدرك جيداً قوة الخطر التقليدي في داخل الحوزة فبعد سنتين من تأسيس جمعية منتدى النشر وضع الخطة لتأسيس مدرسة عالية للعلوم الدينية و كلية للاجتهاد سميت بـ (كلية الفقه) حيث بدأ بمنهجه العلوم المشهورة كالفقه والقرآن والأصول والفلسفة بصورة جديدة كما أشار إليها بقوله: (وقد لمس كثير من المفكرين صعوبة هـذه المرحلة (وهـي مرحلة السطوح في الدراسات الحوزوية) فوجدنا أن من الجدير بنا أن نسعى إلى فتح كلية منظمة لنتلافى بها كثيراً من النواقص التي يشتكي منها الطالب. وذلك بتبسيط بعض الكتب، وتنظيم المناهج والدروس والامتحانات، وهكذا تم لجمعية منتدى النشر أن تفتح (كلية الفقه) لتخريج طلاب لهم الإستعداد الكافى لحضور مجالس دروس كبار المجتهدين بالإضافة إلى القيام بواجب الدعوة إلى الدين الإسلامي وتبليغ مبادئه...).

ولأجل ذلك فقد شخص الشيخ المظفر تترض بعض المفاصل الرئيسية السلبية في الدراسة الحوزوية ولذلك دعا إلى إصلاح المناهج وطرق التدريس وبلورة عمل الاتجاه الأكاديمي مع الحوزوي وكيفية التلاقح فيما بينها، مما حدى به إلى فتح خط جديد وأسلوب بناء.

ومما تقدم يتضح لنا أن الشيخ تُنَتَ أراد من إصلاحه لهذه المناهج الأمور التالية:

1- تنظيم الدراسة الحوزوية في جميع مراحلها وبالخصوص مرحلتي المقدمات والسطوح.

٢- تنظيم الدراسة في المراكز الدينية وحسب أحدث الطرق العلمية وإضافة العلوم الجديدة والحديثة الداعمة للمنهج الحوزوى.

٣- إعداد نخبة واعية من الدعاة مسلحين بالثقافة الإسلامية الرصينة المتكونة من الدراسة الحوزوية والعلوم الحديثة الأكاديمية.

3- سعى الشيخ إلى غربلة الكتب الدراسية القديمة وإعادة كتابتها بأسلوب حديث يسهل على الطالب تلقيها واستيعابها...

وأخيراً هذه دعوة إلى دعاة الثقافة العامة الأكاديمية والدراسة الحوزوية الدينية إلى التقارب والتفاهم فيما بين مناهجهم وفتح مؤسسات وكليات تدعو إلى تقارب وجهات النظر فيما بينهم من أجل الوصول إلى ثقافة عصرية موحدة ندحض من خلالها جميع الشبهات والتشككات...

#### مصادر البحث:

١ـ ماضي النجف وحاضرها، الشيخ جعفر محبوبة.

٢- مدرسة النجف وتطور الحركة الإصلاحية فيها،
 الشيخ محمد مهدي الآصفي.

٣- الحياة الفكرية في النجف، محمد باقر البهادلي.
 ٤- الحوزة العلمية في النجف، على البهادلي.

٥-موجز تاريخ الأسرة المظفرية، عبد الأمير المظفر.

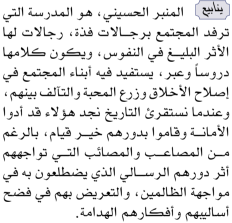
٦- بحوث فلسفية، محمد رضا المظفر، تحقيق:
 هاشم الحسيني.

٧- الحركة الإصلاحية في النجف، إبراهيم العاني.

## السيد جواد شبر...

## من أقطاب المنبر الحسيني

فضيلة الخطيب البارع
 الشيخ شاكر القرشي



وكان من بين هؤلاء، أستاذي الجليل، السيد النبيل، الخطيب المفوّ، ولسان الحق الصادع، السيد جواد شبر، الذي حاز القدح المعلى ونال مراتب الشرف فمن النسب، انتسب إلى أشرف شجرة وأعلى منزلة، فهو جواد بن السيد علي شبر بن السيد محمد بن السيد علي بن السيد حسنين بن

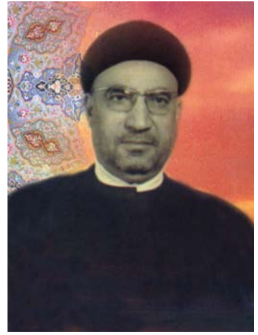


السيد عبد الله شبر صاحب (تفسير شبر) بن السيد محمد رضا شبر بن محمد بن محسن بن أحمد بن علي صاحب لقب (شبر) بن الشريف محمد بن حمزة بن أحمد بن علي الشهير بر(بُرْطُلّة) بن الحسين بن علي الشهير برن طلقة) بن الحسن الأفطس بن علي الأصغر بن علي السجاد عليه بن الحسين الشهيد علي بن الإمام علي بن أبي طالب علي الناهية.

ولد السيد جواد في الثالث عشر من جمادي الأخرة سنة (١٣٣٢هـ)، في مدينة العلم النجف الأشرف، حيث مأوى الأفتدة وملاذ النفوس، أمير المؤمنين علي بن أبي طالب الله ونشأ في أسرة علمية فكان والده الحجة العلم السيد علي شبر الحسيني تُنَيَّ جامعاً، ملماً بالتاريخ فلم يز السيد علي وسعاً في تنشئة ولده، الإسلامي إضافة لعلوم الحديث والتفسير. فقام يدخر السيد علي وسعاً في تنشئة ولده، نشأة علمية، خصوصاً وقد لمح فيه النبوغ وتوسم في عقله الذكاء والتفاعل مع التعلم حتى زج به نحو المنبر الحسيني، خطيباً وهو بعد لم يكمل العقد الأول من حياته الشريفة، إذ ولج هذا العالم عالم الخطابة وله من العمر تسع سنين فقط.

كان أستاذه الذي تدرج عليه، الخطيب المغفور له الشيخ محمد حسين الفيخراني، المدرسة التي خرجت العشرات من الخطباء العمالقة الذين حفروا أسماءهم في ذاكرة التاريخ بأحرف من نور، فقد تخرج عليه الشيخ مسلم الجابري والسيد عبد الحسين الحجار وغيرهم من الفطاحل. وما أن تكاملت شخصيته وعلا في سماء الخطابة نجمه حتى ذاع صيته وانتشرت في الخطابة نجمه حتى ذاع صيته وانتشرت في القفاق شهرته.

لقد اختط السيد جواد شبر طريقاً جديداً، إذا أخذ من شمس الإصلاح والهداية أشعةً، ثم صاغها ببيانه العذب ومنطقه الفياض، فكانت جواهر نورانية، تتألف معها النفوس وترغب بها الأبصار، وكان طرحه على المنبر طرحاً إرشادياً، إذ كان تركيزه على الناشئة والشباب، لعلمه أنهم الأمل، أمل الأمة في حمل رسالة الحسين عالسلام الخالدة في العيش الحر، ضمن مجتمع تسوده روح الإسلام السمحاء، وتسمو فيه النفوس فتخلع رداء الأنانية والحقد وترتدى لباس التقوى والمحبة والإيثار، فكان لمنبره سمعة ممتازة عند عموم الناس والشباب خصوصاً وكم كنت أرى جمهور الشباب ينتقل مع أستاذي الجواد من بيت إلى بيت فمنهم المشاة ومنهم أصحاب الدراجات الذين يتسابقون لكي يصلوا إلى المجلس



### للفضيلة نجومها

قبل بدء السيد بإلقاء محاضرته، فيكونوا متابعين لها منذ بدايتها.

### علاقتي مع السيد جواد شبر:

منذ مرحلة الصبا، اختلفت إلى أستاذي السيد جواد. فكانت علاقتي به علاقة الولىد مع والده، أطيعه فيما يملي علي وأمتثل لما يريد، وكان (رحمه الله) يعتز بتلاميذه أيما اعتزاز، معتبرهم أبنائه الذين يعدهم لتحمل مسؤولية المنبر الصعبة والتي توجب الإعداد الكامل للخطيب الجديد ومتكلماً كاملاً، قادراً على طرح الفكرة ومتكلماً كاملاً، قادراً على طرح الفكرة المعينة ثم مناقشتها على ضوء الدليل المعينة ثم مناقشتها على ضوء الدليل النبوية الشريفة وأحاديث أهل البيت النبوية الشريفة وأحاديث أهل البيت النفاف والتمكن من الألفاظ والمفردات.

كنت أتنقل معه في مجالسه مع زميلي وأخي المرحوم الخطيب الشيخ صالح الدجيلي، فنراه يمتلك الجرأة، التي تميز بها والتي تعد أبرز سمة تظهر على الخطيب الفاعل في مجتمعه، والبارز على أقرانه، كما كان يوصينا دائماً بوصية عمل بها لحد الآن وهي (لا ترقوا المنبر إلا وأنتم على طهور).

### نتاجاته:

إلى جانب منبره، المدرسة الإرشادية والإصلاحية، فقد اعتنى كثيراً بالتأليف والجمع والتحقيق وقد أخرج لنا يراعه مجموعة من الكتب القيمة مثل موسوعته الشهيرة (أدب الطف أو شعراء الحسين) والذي تطلب العمل بها البحث وبذل

الجهد من أجل الإلمام بجميع ما كتب عن الحسين الله في الحسين الله مراجعة الموسوعات الكبرى وخزانات المخطوطات، على مستوى المكتبات الشخصية، أضف لذلك كتاباته الشخصية في تقويم الأخلاق وإصلاح النفس والمجتمع مثل كتابه (إلى ولدي).

كما اهتم بتراث أسرته العلمي الثر، وخصوصاً مؤلفات عميد الأسرة السيد عبد الله شبر صاحب التفسير ولا أنسى انهماكه في إنجاز تحقيق كتاب مصابيح الأنوار في حل مشكلات الأخبار، فقد كنت أساعده في المقابلة بين نسخ المخطوطة والتصحيح.

أما مؤلفاته فهي: إضافة لما ذكرناه أدب الطف والى ولدي فقد كانت نتاجاته كالتالى:

١- قبس من حياة أمير المؤمنين.

٢- أشعة من حياة الصادق (مطبوع).

٣ـ مقتل الحسين (عبرة المؤمنين) وقد طبع عام (٤ ١٣٨هـ).

٥- المطالب النفيسة يقع في ثلاثة مجلدات في التراجم والأخلاق والفلسفة وأخاله مخطوطاً لم يطبع بعد.

٥- شعراء من العصر الحاضر (مخطوط).

7- شواهد الأديب، وهي التي كانت يستلها من الكتب خلال بحث الإعداد مجلسه، فيها من الشعر ما يغني محبي الأدب.

٧- سوانح الأفكار في منتخب الأشعار، وهـ و فـي الشـعر المنتخـب لأل البيت السُّلُا يتضمن ممادح ومراثي.

٨- المقتطفات، نوادر وحكم وأدب في جزئين.

 ٩- المناهج الحسينية، مجموعة مجالس آراؤه الغر وأفكاره قرأها في لبنان.

١٠- الإسلام دين ودولة.

١١ـ ديوان شعره.

١٢ـ الأخلاق الإسلامية.

١٣- الصلاة جامعة المسلمين.

#### تدريـسه:

ومع هذا كله فقد كان السيد دؤباً في التدريس فيما يعرف بجمعية منتدى النشر قبل أن تكون كلية وكان لدرسه طعماً خاصاً يتذوقه الذين نهلوا من نبعه الصافي، فتنوع المعلومات عنده وخزينه الفكري الهائل، جعله يطوع مادة الدرس مهما كانت صعبة، ويذللها أمام فكر الطلبة.

#### أشعاره:

والشعر عند السيد جواد، ساحة وغى تجول فيها الكلمات وتصول، وكانت شواهده الشعرية حاضرة في كل حين، الأمر الذي ولّد في داخله الملكة والقابلية على نظم الشعر، فحلق في أجواءه وأبدع أيما إبداع ومن شعره دالية من أروع ما قيل في الأمام الصادق السلام ومنها:

يا قلم التاريخ سجل لنا يوماً من الأيام معدودا أذع فنذا يوم لنه شأنه كان على التاريخ مشهودا حدث عن الصادق واستنطق التاريخ يروي النر منضودا وحدث العالم عن عالم قد منلأ الدنياً أسانيدا

تبلى الأقاويل وأقواله اقية تزداد تخليدا يعجز عنها الحصر تعديدا ما حد أفق العلم في غاية ولا يرى العالم محدودا شتان من يضتح أبوابه ومُسن يعد الباب مسدودا سل ابن حیان وسل غیره أئمة العلم الصناديدا من طبق الدنيا سوى جعفر معارفاً تسزداد تسرديدا وسل تلاميد له إنهم كانوا على الدنيا أسانيدا هم فتحوا للكيميا بابه وكان منه الباب موصودا وخلدوا الدهر بأقلامهم أفنوا ربيع العمر شهيدا وخلفوا أغلى تسراث لنا

وله في شعر الإخوانيات والمراسلات باعٌ أيضاً، فقد دخل يوماً عائداً الخطيب المعروف السيد علي الهاشمي على أثر وعكة صحية ألمت به، فخاطبه:

لو لم يكن في الناس مجحودا

متى كان في الظن أراك أليف الفراش حليف الألم متى حومت حولك الواهمات متى نهشتك نيوب السقم متى زعزعتك سوافي الرياح وعهدي بك طود أشم ألست المعاني الذي يمتلي نشاطاً يزينك لطف الشمم وشغرك ذاك الضحوك الوقور يعطر أجواءنا بالنسم

فأجابه السيد الهاشمي:

هـزار الغريين أتحفتني بغراء تذهب عني السقم نظمت قوافيها كالعقود فنعم المنظم والمنتظم فقبلتها بضم الامتنان مقل لتقبيلها ألف فم وحلبت ببحر تقاطيعها بمطرفة دمعها منسجم وما ذاك إلا اشتياق إليك لأنت البذي لا تُذم فدم (يا جواداً) بكل الصفات ويا علماً رفّ فوق العلم وإني لأكبر هـذا الحنان

### صراعه مع قوى الشر:

غالباً ما يكون الإنسان الرسالي عرضة للقوى التي يحدر منها، وينتقدها ويوجه نحوها علامات الاستفهام، فتراها خائفة وجلة منه، ولا تقف مكتوفة الأيدي اتجاه التحدي الذي يظهره ضدها، وحينها تبدأ عملية طرح الحلول من أجل التخلص منه، مؤقتاً أو أبدياً، ويكون الموقف معتمداً على مدى سيطرتهم عليه، فبالتهديد تارة، فأن فهم الإشارة فبها وإلا الاعتقال أو الموت، وغالباً ما يكون الموت سيد الموقف.

وهكذا الحال ينطبق مع السيد جواد، فقد واجه التيارات والأنشطة التي شطّت عن مسيرة الإسلام وانحرفت عن دربه القويم، بالرغم ما كانت تملكه من مواقع حساسة في المجتمع والدولة، وكانت البدايات مع المد الأحمر فقد استدعاه المرجع الديني الكبير فقيه العصر السيد محسن الحكيم

غير مرة ليمنحه النقة التامة وليشجعه على مواقف المناهضة، فكان اللسان المعبر عن المرجعية، وأخذ يتنقل بين مدن العراق، يبث بين عشائرها روح الإسلام ويقوي آصرة الولاء مع العترة الطاهرة، وكانت خطواته مرصودة، وكلماته محسوبة، وهو على أهبة الاستعداد في مواجهة أي طارئ قد يحدث له ولا أقول أنه وطن نفسه على الشهادة منذ ذلك الحين.

وعندما تسلط الحزب الجائر على العراق، برجاله المعروفين بخسة معدنهم ورجاسة أصولهم، فقد توقع حينها السيد أن العراق سيواجه مرحلة قاسية دموية، أشد مما واجهه من المد الأحمر، وكان الأمر كما احتمله، فكان السيد، مراقباً في تحركاته وسكناته، ترصده عيون الأمن المنتشرة حوله وترفع إلى أسيادها تقاريراً عنه، وهو لا يأبه بهم، فمنبره هو نفس ذلك المنبر الإصلاحي واتجاهه هو فهس الاتجاه الشوري الحسيني، أتذكره وهو يركز على قول السيد حيدر الحلي في مجالسه العاشورائية.

وسامته يركب إحدى اثنتين وقد صرت الحرب أسنانها فأما يُرى مذعناً أو تموت نفس أبى العزاذعانها فقال لها اعتصمي بالإبا فنفس الأبي وما زانها إذا لم تجد غير لبس الهوان فبالموت ننزع جثمانها

وكأنه يُشعر السلطة بأن دربه هو درب جده الحسين الله ، أتذكر قوله لي والذي كان دائماً يلقيه على مسامعي:

### (إذا دام هذا ولم يحِدَّثِ له غيْرٌ لم يبك ميتٌ ولم يُفرح بمولود)

مشيراً بذلك إلى ضرورة تغيير سلطة الحكم الجائرة وكان قوله في محله فالمقتول في زنزانات السلطة، لا يبُكى والمولود الجديد لا يُفرح به لأنه سيكون على موعد مع الإرهاب وسيلاقي أتون الحرب الذي يأكل الأخضر واليابس.

اعتقل السيد جواد ثلاث مرات وكانت المرة الأولى في صيف عام (١٩٧٤م)، وقد لاقى خلالها ضروباً من التعذيب الجسدي والنفسي وقد لمحت بنفسي آثار التعذيب على جسده عند زيارتي له منذ خروجه من السجن، فلم يراعوا كبر سنه وشيخوخته ومرضه.

وما لبث فترة بعد خروجه حتى تم اقتياده للسجن مرة أخرى.

يذكر لي طيب الله شراه: (ومضت أيام شهر رمضان وأنا في زنزانة لا أشم فيها سوى رائحة الدماء والصديد، ولا أرى

فيها إلا أجساداً معلقة وأجساماً متناثرة هنا وهناك)، وبعد فترة من الزمن أخرجوه من السجن.

قبل شهر رمضان عام (۱۹۸۲م) قررت عدم القراءة في المجالس وذلك بناء على استخارتي التي لم تساعد في ارتقائي المنبر، وفي يوم وجدت أستاذي خارجاً من الصحن الشريف فأنبأته بأنه مراقب ومرصود، ورجوته أن يقرأ خلال شهر رمضان في الكويت ولكنه أصر على البقاء في النجف والقراءة في مجالسه على المعتاد.

وفي منتصف ليلة (١٥ رمضان)، هجم رجال الأمن على المدرسة الشبرية التي كان يقيم فيها السيد بعض لياليه وأخذوه من فراشه، ثم نقلوه إلى بغداد وقد ضاعت أخباره والظاهر أنه التحق بركب الشهداء.

اللهم إنه قد أدى الأمانة وتحمل آلاماً من أجل كلمة الحق، جاهد بلسانه وقلمه ويده فسلام عليه يوم ولد ويوم استشهد ويوم سعث حماً

### مجموعة ورّام

في كتاب ور "ام: إن أمير المؤمنين عليسلا كان يحتطب، ويستقي، ويكنس. وكانت فاطمة عليك تطحن، وتعجن، وتخبز.

وفيه أيضاً: في وصية النبي على الأبي ذر: «يا أبا ذر، صلاة في مسجدي هذا تعدل ألف صلاة في غيره من المساجد إلا المسجد الحرام، وصلاة في المسجد الحرام تعدل مائة ألف صلاة في غيره، وأفضل من هذا كله صلاة يصليها الرجل في بيته حيث لا يراه إلا الله عز وجل، يرجو بها وجه الله عز وجل».

#### الحلقة الثانية:

## الدين..

## وتنظيم الحياة الأسرية

#### • هاشم حسين ناصر الحنك رئيس تحرير مجلة النجف

(بنابيع) د ـ عمـق التـواد والتواضع، والوصول إلى بما فيه الأسرة، أفضل السبل الانسانية، لتداخل الأرواح، والتحسيس وجل ومن سار في النفسى الواحد، والمصير ركب الأخيار، أن الواحد، وهذا يبنى التواصل الأسرى عبر الحياة والأزمان، يجمعهم الحب في الله، لا من أجل الطمع والجشع والمصلحة المؤلمة والماديات الوخيمة.

والإمام على عليه يقول: (لو علم الله شيئاً في العقوق أدنى من أف لحرمه، فليعمل العاق ما شاء أن يعمل فلن يدخل الجنة، وليعمل البار ما شاء أن يعمل فلن يدخل النار)(۱)، والقصد من قوله عليسلام ذلك، ليبين ما شدة العقوق (عقوق الوالدين) التي تُمحق كل الأعمال الخيرة، وبه يريد أن يعلمنا الخالق عز و جل و أو لياءه الصالحين، مدى خطورة ذلك على

النذات والمجتمع ويعرف الخالق عز من يبدأ ويتعلم بر الوالدين والرفق بهما، لابد أن لا يخطو إلا في قويم السبل، بل حتى لا يفكر إلا في الخير، والصدق في ذلك، وما أروع وأعظم المجتمع الـذى يكـون أفراده وأسره بهذا

الشكل، فلا جريمة ولا بغضاء ولا ضغينة، بل وحدة القلب و اللسان و اليد.

وتطالعنا كتب التراث على روائع السلوك الإنساني بهذا الخصوص، حيث قيل؛ (...لعلى بن الحسين (رضى الله عنه) أنك من أبر الناس



ولا تأكل مع أمك في صفحة فقال: أخاف أن تسبق يدى يدها إلى ما تسبق عينها إليه فأكون قد عققتها)(٢).

وفى رسالة الحقوق للإمام زين العابدين على بن الحسين علالتلام يقول بخصوص حق الأم: (وأما حق الرحم فحق أمك أن تعلم أنها



حملتك حيث لا يحمل أحد أحداً، وأطعمتك من ثمرة قلبها ما لا يطعم أحدٌ أحداً، وأنها وقتك بسمعها وبصرها ويدها ورجلها وشعرها وبشرها وجميع جوارحها، مستبشرةً فرحةً محتملةً لما فيه مكروهها وألمها وثقلها وغمها، حتى دفعتها عنك يد القدرة وأخرجتك إلى الأرض فرضيت أن تشبع وتجوع هـي، وتكسوك وتعرى وترويك وتظمى، وتظلك وتضحى، وتنعمك ببؤسها وتلذذك بالنوم بأرقها، وكان بطنها لك وعاءً، وحجرها لك حواءً، وثديها لك سقاءً، ونفسها لك وقاءً، تباشر حر الدنيا وبردها لك ودونك فتشكرها على قدر ذلك، ولا تقدر عليه إلا بعون الله و تو فیقه.

وحق الأب، وأماحق أبيك: فإن تعلم أنه أصلك، وأنك فرعه وأنك لولاه لم تكن. فمهما رأيت في نفسك مما يعجبك فاعلم أن أباك أصل النعمة عليك فيه، واحمد الله واشكره على قدر ذلك. ولا قوة إلا بالله. ولدك؛ فإن تعلم أنه منك، ومضاف إليك في عاجل الدنيا بخيره وشره. وأنك مسؤول عما وليته من حسن الأدب،

والدلالة على ربه والمعونة له على طاعة فيك وفي نفسه، فمشابٌ على ذلك ومعاقب. فاعمل في أمره عمل المتزيِّن بحسن أثره عليه في عاجل الدنيا، المعذِّر إلى ربه فيما بينك وبينه بحسن القيام عليه، والأخذ له منه.

حق الأخ، وأما حق أخيك: فإن تعلم أنه يدك التي تبسطها، وظهرك الذي تلتجئ إليه، وعزك الـذى تعتمـد عليـه، وقوتك التي تصول بها، فلا تتخذه سلاحاً على معصية الله، ولا عدة للظلم لخلق، ولا تدع نصرته على نفسه، ومعونته على عدوه والحؤول بينه وبين شياطينه، وتأدية النصيحة إليه، والإقبال عليه في الله، فإن انقاد لربه وأحسن الإجابة له، وإلا فليكن الله آثر عندك وأكرم عليك منه)(۲).

وما أرفع للأسرة والمجتمع لو تفحُّص كل منهم هذا المنهج الإسلامي للأسرة ولأفرادها، فلا يتعدى بعضهم على حق البعض، إن كانوا لهم الألباب، وحـق الولـد، وأمـاحق لأن الهـدف أولاً وأخيـراً هو تنقية أجواء الأسرة، وجعل العلاقات الاجتماعية الإنسانية، آلية محبة لتماسك الأسرة بأعمق صورها

الإنسانية، من أجل مستقبل كل فرد فيهم، وكما قال أمير المؤمنين عليسلام: (فما طاب سقيهُ، طاب غرسه وحلَّت ثمرتُه، وما خَيُثَ سقيه، خبث غرسه وأمرات ثمر تُهُ)(٤).

١٠ـ أساليب تربية الأسرة لأبنائها، ومدى النجاح في ذلك، لأن خطورة بناء شخصية الأبناء، تكمن في قوة فاعلية وآلية أساليب التربية، فبلا أدنى شك حينما يصبح الخلل في التربية سيلحق بالأسرة التفكك والانحرافات وارتكاب الجرائم، وقد أشار الذكر الحكيم للجرم والمجرمين على أوجه مختلفة ، وجانب منه يبينه الخالق عز وجل بقوله: (وَلَقَدْ أَهْلُكُنَا الْقُرُونَ مِنْ قَبْلكُمْ لَمَّا ظَلَمُوا وَجَاءَتْهُمُ رُسُلُهُمْ بِالْبِيِّنَاتِ وَمَا كَاثُوا ليُؤْمنُوا كَذَلكَ نُجْزى الْقَوْمَ الْمُجُرْمِينَ) (يونسَر/ ١٣)، والإشارة التربوية واضحة في قوله تعالى: (وَأُمَّا الَّذِينَ كَفُرُوا أَفَلَمْ تَكُنْ آيَاتَي تُتُلِّى عَلَيْكُمْ فَاسْتَكْبَرْتُمُّ وَكُنتُمْ قَوْمًا مُجْرمين) (الجاثية/ ٣١)، فُجرزاء الانحراف التربوي قوله جل وعلا: (إنَّهُ مَنْ يَأْت رَبُّهُ مُجْرِمًا فَإِنَّ لَهُ جَهَنَّمَ لا يَمُوتُ فيها و لا يحيا) (طه/ ٧٤).

### في النفس والمجتمع





وللتاريخ والآثار حضوره في مجال الأساليب التربوية، على أساس الاتعاظ والعبرة، وبمنظور التفكّر لما جرى على من هو منحرف، كقوله تعالى: (قُلْ سيرُوا في الأَرْض فَانظُرُوا كَيْفَ كَآنَ عَاقبَةُ الْمُجُرمين) (النمل/ ٦٩) وأخطُرُ ما يواجه الفكر انحراف ذات الفكر ومن يحمله إما مخطط لها أو عقوبة اكتساب الفكر المنحرف، وهو ما تكشفه الآية الكريمة: (في قُلُو بهمُ مَـرَضٌ فَزَادَهُـم الله مرَضًّا وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ بِمَا كَانُوا يَكْذبُونَ وَإِذَا فَيلَلَ لَهُمْ لاَ تُفْسَدُوا في الأَرْضِ قَالُوا إِنَّمَا نَحْنُ مُصَلحُونَ أَلاَ إِنَّهُمُ هُـمُ الْمُفْسِـدُوَنَ وَلَكِـنَ لاَ يَشْعُرُونَ) (سورة البقرة/ ١٠-١٠)، وبطبيعة الحال لا يسلك السلوك المنحرف

إلا من كان أساساً هو منحرف، ويقترن المنحرف بالمنحرف الآخر، وهو ما يتجلى واضحاً في السلوك الجنسي، لذا (الزَّاني لاَ يَنكحُ إِلَّا زَانيَةً أَوْ مُشْـرــُكَةً وَالزَّانِيَةُ لاَ يَنكحهُا إلاَّ زَان أَوْ مُشْدِركٌ وَحُرَّمَ ذَلكَ عَلَى ً الْمُؤْمنيـن) (سورة النّور/٣) ويقول بهذا الخصوص، الرسول الكريم الله الكالله الكريد الله يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن)(٥)، لأن المسنير الأساسي للمؤمن هو قويم الفكر والوعى الكامل له، ويضع الإمام على السلام فكر فلسفى وطروحات معللة لأسباب قائمة من خلال قوله:

(فرض الله الإيمان تطهيراً من الشرك، والصلاة تنزيهاً عن الكبر، والزكاة تسبيباً للرزق، والصيام ابتلاءً لإخلاص الخلق، والحج تقربةً للدين، والجهاد عزاً للإسلام، والأمر بالمعروف مصلحة للعوام، والنهي عن المنكر ردعاً للسفهاء، وصلة الرحم منماةً للعدد، والقصاص حقناً للدماء، وإقامة الحدود إعظاماً للمحارم، وترك شرب الخمر تحصيناً للعقل، ومجانبة قوله تعالى: السرقة إيجاباً للعفة، وترك الزنا تحصيناً للنسب، وترك

اللواط تكثيراً للنسل، والشهادات استظهاراً على المجاحدات، وترك الكذب تشريفاً للصدق، والسلام أماناً من المخاوف، والأمانة نظاماً للأمة، والطاعة تعظيماً للإمامة)(٢).

وهذا المنهج التربوي يضع المجس على النبض، وفقاً للمدرسة القرآنية والنبوية، ويوضح السلام من الفلس في الدقيق وبالتحليل الفلس في الدقيق وبالتحليل والتعليل المقتضب، الشافي الوافي، لانتهاج السلوك الواعي، وفق أرقى الأبعاد الإنسانية والأخلاقية والتربوية، وعمق الكلمة لبناء الشخصية الواعدة التي تحظى بدنياها وآخرتها.

11- إصلاح أفراد الأسرة والمجتمع، وفقاً لنظام وتنظيم إنساني أخلاقي عظيم مستمد عظمته من القرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة وأقوال الأئمة الأبرار ألم ومن استمد كلمته منهم، ويبدأ بالنهي عن كل ما هو منحرف ومنكر، وخير مستمد لها ولحياة الإسرية وتنظيمها، والحياة الأسرية وتنظيمها،

ُ (وَلاَ تَقْتُلُوا أَوْلاَدَكُمْ خَشْيَةَ إِمْلاَقٍ نَحْنُ نُرْزُقُهُمُ

وَ إِيَّاكُمْ إِنَّ قَتْلُهُمْ كَانَ خَطْئًا كَبِيرًا وَلاَ تَقْرَبُوا الزِّنا إِنَّهُ كَانَ فَاحِشْهُ وَسِاءَ سَبِيلاً وَلاَ تَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهِ إِلاَّ بِالْحَـقِّ وَمَنْ قُتَـلَ مَظْلُو مًا فَقَدْ جَعَلْنَا لوَليِّه سُلْطَانًا فُلاَ يُسْرِفْ في الْقَتْل إنَّهُ كَانَ مَنصنُو رُا وَلَاَّ تَقْرَبُواَ مَالَ الْيَتيم إِلاَّ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ حَتَّى يَبْلُغُ أُشْدُّهُ وَأُوْفُوَ البالْعَهْد إِنَّ الْعَهْدَ كَانَ مُسنُو وِ لاًّ وَأُونُفُواً الْكَيْلَ إِذَا كِلْتُمْ وَزِنُوا بِالْقِسْطَاسِ المُسْتَقيم ذَلكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْويلا) (الإسكراء/ ٣١ـ٥٣)، وهذا المنهج التربوى الناطق بحيوية الدين وحلوله الرائعة والإنسانية للحياة الأسرية وتنظيمها، من حماية أرواح البشر داخل الأسرة والمجتمع، والسلوكيات القويمة، الاجتماعية والاقتصادية، وما يترتب على ذلك من حقوق وواجبات.

١٢- والإسلام وضع أساليب وقائية وعلاجية لمسيرة حياة الأسرة، ولكي لا تتفاقم الأمور بين الزوج والزوجة، في حالة عدم وجود التوافق وكل أوجه المواءمة بين الزوجين، ولا يتعدى ذلك إلى ظلم أحدهما الآخر، وقد يتعداه إلى ارتكاب الجرائم والمحرمات، وضع الدين الإسلامي في فقهه الاجتماعي، آخر

الدواء الكيء، والمتمثل بالانفصال عن طريق الطلاق وهو أبغض الحلال عند الله، إلا أنه لا مناص منه إذا عجز الإنسان من علاج المشاكل الزوجية، فهو حلال عند الله لكنه (أبغض) الحلال، وبهذا الخصوص وضع الإسلام لك معضلة حكمه فيها لتنظيم الأسرة والحياة العامة داخل المجتمع لاستقراره، حيث جاء في الذكر الحكيم: (وَ إِنْ طَلَّقْتُمُوهِ مُنَّ مِنْ قَبْلِ أَنْ تَمُسُلُوهُنَّ وَقَدْ فَرَضْتُمْ لَهُنَّ فَريضَةً فَنصفُ مَا فَرَضتُمُ إِلاَّ أَنْ يَعْفُونَ أَوْ يَعْفُو َ الَّذِي بَيَده عُقْدَةُ النِّكَاحِ وَأَنْ تُعْفُو ا أَقْرَبُ للتَّقْورَي) (سَـورة البقرة/ ٢٣٧)، ويرد في آية والحضارية ■ أخرى: (وَإِذَا طَلَّقْتُمْ النِّسَاءَ فَبَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَأَمْسِكُوهُنَّ بمَعْرُوف أَوْ سَرِّحُوْهُنَّ بَمَعْرُوفٌ وَلاَ تُمْسَكُوهُنَّ ضَرَارًا لتُّعْتَدُوا وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ فَقَد خَللَم نَفْسَه ) (سورة البقرة/ ٢٣١).

> وللطلاق في الشريعة الإسلامية أصولها ونظامها وتنظيمها بالإضافة إلى ما تقدم، وفقاً لقوله سبحانه وتعالى: (الطَّلاق مرَّتَان فَإِمْسَاكٌ بِمَعْرُوفٍ أَوْ تَسَرْيحٌ بإحْسَان وَلاَ يَحلُّ لَكُمُّ أَنْ تَأْخُذُوا مُمَّا آتَيْتُمُوهُونَّ شَيئًا إِلاَّ أَنْ يَخَافَا أَلاَّ يُقيمًا حُدُودَ

الله فَإِنْ خَفْتُمْ أَلاَّ يُقْيِمَا حُدُودَ الله فَلاَ جُنْاحَ عَلَيْهمَا فيما افْتَدَتَ به تلْكَ حُدُودُ الله فَلاَ تَعْتَدُوهَا وَمَنَ ْ يَتَعَدَّ حُدُودَ الله فَأُو لَئكَ هُمُ الظَّالمُونَ فَإِنْ طَلَّقَهَا فَلا تَحلُّ لَهُ منْ بَعْدُ حَتَّى تَنكحَ زَوْجًا غَيْرُهُ فَإِنْ طَلَّقَهَا فَلَا جَنَّاحَ عَلَيْهما أَنَّ يَتَرَاجَعَا إِنْ ظَنَّا أَنْ يُقيَمَا حُدُودَ الله وَتلْكَ حُدُودُ الله يُبِيِّنُهُا لِقُوْمُ يَعُلُمُونَ) (سورةً البقرة/ ٢٢٩ بر٢٣٠).

وكل ما تقدم يمثل أبعاد مختصرة، وبما يسع دراستنا، للدين الإسلامي والحياة الأسرية وتنظيمها، وفق أفضل السبل الإنسانية المحمودة والمناسبة

<sup>(</sup>١) شهاب الدين محمد بن أحمد أبي الفتح الابشيهي المحلي/ المستطرف في كل فن مستظرف/ ج٢/ مطبعة المشهد الحسنين/ مصر/ ۱۳٦۸هـ/ ص۹.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) الإمام على بن الحسين زين العابدين/ رسالة الحقوق/ مؤسسة الأعلمي/ ص٢٨-٣١.

<sup>(</sup>٤) الإمام علي بين أبي طالب/ المصدر السابق/ ص٢١٦.

<sup>(</sup>٥) ابن خلدون/ تاریخ ابن خلدون/ مج٢/ دار الكتاب اللبناني/ بيروت/ ١٩٦٠م/ ص٨٢٨.

<sup>(</sup>٦) الإمام على بن أبى طالب/ المصدر السابق/ ٥١٢.

### لقاء مع:

## الرادود الحسيني الملا جليل الكربلائي

أجرى اللقاء:
 أحمد الكعبي الطويرجاوي
 سمير خليل شمطو
 تصوير: حيدر صبحى المعمار



(ينابع) صوت يتغلغل إلى خلايا الدم تلقائياً... ونحت حروف أنشـودته الحسـينية في صميــم الوجدان الحر... فتحس بصدى صوته... (يا حسـين). التــزام وعفوية... صدق وأمانة في انطلاقة النفس الحسـيني الذي يلازمه في الدرب الحسـيني... والمسـلك الاجتماعي على حد سواء.

كان لمجلة (ينابيع) لقاء معه بعد أن شارك في عدة احتفاليات بمولود الإمام أمير المؤمنين السلام، وساهم في إثارة الأشجان الموالية في عدة مجالس بذكرى وفاة السيدة زينب بنت علي المسلة كربلاء في سوريا...

لله من أجل تحطيم البنيان الحسيني المرصوص... حاول أزلام النظام السابق استخدام الأساليب القذرة في تفريق الصفوف الشيعية... ومن تلك الأساليب الطعن في عربية نسب الملا جليل الكريلائي... ماذا تقول (أبو محسن) في ذلك؟

والواضحة مآربه... واتهام العديد من والواضحة مآربه... واتهام العديد من خدام الإمام الحسين الشير... وما جليل إلا فرد من هذا الوجود الكربلائي الممتد في مشارق الأرض ومغاربها... وأقول: كربلاء مسقط رأسي عام (١٩٥٧م)... في منطقة باب الخان. وقد درست الابتدائية فيها في مدرسة العلقمي، والمتوسطة في المدرسة المركزية... ثم هجرت عائلتي المدرسة المركزية... ثم هجرت عائلتي الى إيران... وأكملت الدبلوم في هندسة الطرق والمواصلات... وكنت مديراً لأحد دوائرها لمدة خمسة عشر عاماً بعد أن خيرت نفسي بين منضدة الإدارة أو المنبر فرجحت كفة المنبر الحسيني على وجود الملا جليل.

الله المحدد قضيت على ما يقارب العقديان من عمرك في كرياداية كرياداية والمنبر في كريلاء المقدسة؟ والمنبر في كريلاء المقدسة؟ والـدي المرحوم (الحاج إبراهيم الخباز) بصداقة حميمة مع الخباز) بصداقة حميمة مع والدي بحضور المجالس التي ينشد فيها المرحوم الزغيار... وخفظت الكثير من

القصائد الحسينية وأذكر منها (يبن أمي عالتربان عفتك رمية) و(يا محلة الوداع بها لمسية)... وكنت أرددها لا إرادياً... ولما سمع المرحوم حمزة الزغير صوتي وأنا في الثالثة عشر من عمري التفت إلى والدي قائلاً: (إعتني بجليل)... وسألني إن كنت أحس عند القراءة بألم في رأسي فأجبته بالإيجاب فقال لوالدي: (هذا يصبح رادوداً)... ولا أعلم إن كان الملا حمزة الزغير مازحاً أم يقصد ما يقول.

لا على يد من تتلمذتم؟ هو لم يكن لي في إيران أستاذ يعلمني إلا المـلا حمزة الزغير ه الذي تتلمذت على الأشرطة المسـجلة لـه... إذ كنت كثير السـماع لـه... والحفظ لقصائده. فالكاسـيت كان هو المدرسـة المتنقلة التي تخرجت منها.

لله يلاحظ في إنشادك القصائد القريض... الضعف الواضح في الحركات الإعرابية... ما سبب ذلك؟

ولم أقرأ النحو بالصورة التي أستطيع الاتكال على نفسي في تقييم الحركة الإعرابية لموقع الكلمة... وأحاول جهد إمكاني التمسك في حركات الكلمة...

إضافة إلى ذلك اختلاف الشعراء والأدباء في الاهتمام بالحركات الإعرابية وأهميتها.

لله شكلت ثنائياً مع الملا باسم الكربلائي لمرات عدة... ما الأهداف المرجوة من ذلك؟ حذب الجمهور الحسيني... وتجديد في طريقة المنبر... وكانت سابقة في إيران والخليج.

الأستوديو... ماذا تعني لكم؟
الأستوديو... ماذا تعني لكم؟
ها إنها جزء مهم في جذب الشباب
من التيارات الشيطانية وأصبحت البديل
عن شريط الأغاني لكثير من الشباب
في السيارة... في البيت... في المعمل. فهذا
يعني أن الكاسيت أصبح هداية والتزام...

نعطيها حقها إلا في الأستوديو الذي انتشر جمهوره في الخليج والشام وأوربا. ومن كل ذلك نريد إيصال صوت عاشوراء وقضية الإمام الحسين السلام العالم.

ماذيها ماذيها يا هظم ماذيها بنت النبي المختار ماتت يحامي الجار

لل كيف ترى الإمام الحسين الله وأنت على المنبر؟ وأنت على أرى سيدى ومولاى

ومولاي التي أرى سيدي ومولاي الحسين التي أرى سيدي وكياني وكياني وهو كل وجودي، ويراني ذلك الخادم الأقل المقصر أمامه روحي له الفداء.





واقعه كريلاء، با لأ مـو ر السياسية؟

م قضية الحسين علالسلام دينية، سياسية، عقائدية، اجتماعية وأعتبر كل أمور الحياة تتعلق بتلك الواقعة لأنها أحيت الإسلام والشريعة المقدسة، التي من أجلها قدّم الحسين علاسلام

الغالبي والنفيس في سبيل إعلاء كلمة التوحيد والعدل والحق، وصرخ بأعلى صوته (كلا) للذل والطغيان والباطل.

وأبكى ليس ذلك تصنعاً أو ما شابه ذلك، وإنما كل ضميرى وإحساسي.

₩ ماذا يتمنى الملا جليل لوطنه الجرح العراق وأبناء شعبه المظلومين؟

به أتمنى من الله سبحانه وتعالى الأمن والأمان والصحة والسلامة وأتمنى للعراق الصلاح والإصلاح وأن لا يسلط عليه من لا يرحمه، وأساله تعالى أن يتمم النعم والخيرات على وطنى الجريح وكذلك أساله تعالى بقوته وبرحمته أن يبعد عنه أيادى الإرهاب والتخريب ويدفع عنه السوء والمكروه ويأخذ بأيدى إخواني إلى الموفقية.

لل شكراً جزيلاً للرادود الحسيني البارع الحاج الملا جليل الكربلائي على إتاحة هذه الفرصة الثمينة للقاء به وإتمام الحوار ₩ أين وجدتهم مأساة كربلاء والحسين(ع) من العالم؟

**ب** وجدتها في العراق وخصوصاً في كربلاء نفسها لأنني وجدت اللوعة والحزن والألم في هذه المدينة المقدسة المباركة التي جهدت وقدمت الأضاحي والشهداء والقرابين منذ استشهد فيها الحسين علالتلام.

الملا جليل تراه الناس من على المنبر البكّاء الحزين، ما سر هذا البكاء أو التباكي؟ مع إن قضية الإمام الحسين علاسلام بكت عليها الملائكة والسماء والأنبياء والصالحين وحتى الحجر، أن أقل خدمة آل محمد السلام عندما أقرأ القصيدة أشاهد المصيبة وأحس بآلامها محنها، وأقول شهد الله تعالى إنى عندما أقرأ أي قصيدة

## أجوبة مسابقة العدد السادس وأسماء الفائزين

السؤال الأول: ب. الإمام الصادق السينة.

السؤال الثاني: ج. المعلى بن خنيس.

السؤال الثالث: ج. فخ.

السؤال الرابع: ج. امرؤ القيس.

السؤال الخامس: ب. محمد حسن الشيرازي.

السؤال السادس: أ. مسجد السهلة.

السؤال السابع: ج. ١٤٠١ هـ.

السؤال الثامن: ب. إبراهيم الكفعمي.

السؤال التاسع: ج. ٨١ غزوة.

الفائز بالجائزة الأولى: أ. م. غ/ النجف الأشرف. الفائز بالجائزة الثانية: مازن نزار العلي/ البصرة. الفائز بالجائزة الثالثة: على عامر أحمد/ البصرة.

على الفائزين مراجعة مقر المؤسسة لاستلام جوائزهم

### مسابقة العدد

٤

أبو حمرة الثمالي من أصحاب الإمام السجاد الشكية وصاحب الدعاء المعروف باسمه. ما هو اسم أبي حمزة؟
أ. ثابت بن دينار
ب. سليمان بن مهران

ج. عامر بن وائلة

أبو المكارم بن زهرة صاحب كتاب (غنية النزوع إلى علمي الأصول والفروع) سيد جليل ونسابة معروف. لأي بلدة ينسب؟ أ. الحلة ب. الحائر ج. حلب

برع الشعراء في نقل بطولات الإمام علي على المشهورة، ومنهم شاعر مجد مبيت الإمام على فراش النبي عَمَا الله الله الله الله الله على فراش ومواقف لك دون أحمد جاوزت

بمقامك التعريف والتحديدا من الشاعر؟ أ. الشريف الرضي ب. ابن العرندس ج. هاشم الكعبي

جلجل جبرائيل بصوته بين السماء والأرض: لا سيف إلا ذو الفقار ولا فتى إلا على. في أي موقف كان ذلك؟

أ. في معركة أحد حينما وقى الإمام علي الشائلة النبي بنفسه.
 ب. في معركة الأحزاب حينما ضرب عمرو بن عبد ود.

ج. في معركة خيبر حينما قلع الإمام على الشاب.



العدد (٨) شهر رمضان ـ شوال ١٤٢٦ هـ

جواب السؤال الأول أ ب جواب السؤال الثاني أ

جواب السؤال الثالث



كتاب (الإمام الصادق ملهم الكيمياء) من الكتب التي تناولت علم الإمام الصادق علسَّكِيدٍ. من المؤلف؟ أ. أسد حبدر ب. محمد يحيى الهاشمي ج. جورج جرداق

كانت وقعة بدر أول وقعة خاضها المسلمون ضد الكفار، فمن أول شهيد من المسلمين؟ أ. عثمان بن مظعون ب. عبيدة بن الحارث ج. حمزة بن عبد المطلب

الحر العاملي صاحب الموسوعة

أ. ١١٠٤ هـ

س. ۱۰۳۳ هـ

ج. ۱۱۰۱ هـ

ج. ۹ مرات

أشخص أبو جعفر المنصور الإمام الصادق السَّلَةِ إلى بغداد عدة مرات. فكم مرة كانت؟ أ. ٣ مرات ب. ۷ مرات

(وسائل الشيعة) ينحدر من الشهيد الحر الرياحي. في أي سنة توفي؟

من أبطال بني هاشم وهو المشهور بـ (حليف القرآن) من هو؟ أ. العباس بن على ب. زید بن علی ج. زيد بن موسى الكاظم

### جوائز المسابقة

الجائزة الأولى: ٧٥،٠٠٠ دينار. الجائزة الثانية: ٥٠،٠٠٠ دينار. الجائزة الثالثة: ٢٥،٠٠٠ دينار. يتعين الفائز بعد إجراء القرعة.

#### شروط المسابقة

\* الإجابة عن ثمانية أسئلة فقط.

\* يوضع الكوبون في ظرف ويكتب عليه (مسابقة مجلة ينابيع) مع الاسم الثلاثمي والعنوان الكامل ورقم الهاتف بوضوح ويرسل على عنوان المؤسسة. \* آخر موعد لاستلام الأجوبة هو ١/ محرم الحرام.

