

## pada a da a

# فاطمة الزهراء عليه من وهج النبوة.. إلى عنفوان الإمامة

## السيد محمد علي الحلو كاتب وباحث إسلامي

لِنابيع إيهاً فاطمة...

أجل... يوسعك لثماً يا شذى الفردوس... يا ثمرة الجنة... يا عبيق العروج إلى سدرة المنتهى... يا وديعة الله لأهل هذه الأمة... يا جلال الكلمة... يا جمال الروح... وأخيراً يا سر الله...

يضمك إلى صدره الذي اختزن أسرار المسيرة النبوية بكل تفاصيله اليعيك أما ثانية اليبعثك فاطمة الإمامة كما أنت فاطمة النبوة ...

يا فاطمة... يا صديقة... يا كلمة الجهاد... يا موقف التحدى...

إن مهمة أمومتك الآن ستبدأ مع علي... الإمام... الخليفة... الموتور بما تختبتُه أيامه الحبلى بكل مكيدة...

ها هو محمد... النبي... الرسول... الإنسان... أبوك يا فاطمة...

يعتصر يديك في لحظات الأخيرة كما يعتصر قلبه ألم فراقك...

يا وحيدة النبوة... يا جذوة الرسالة... يا بريق الذكريات بكل ألمها وأملها.

يا أمل محمد في ماضيه العتيد، ومستقبله المشرق...

هــذا أبوك يا بنت خيــر الآباء يُغمض عينيه على سر أودعه فيك ولك ومنك... هذا أبوك يرتقى إلى الفردوس الأعلى

فبين الضلوع جوى الذكريات لترعى يومك الفاطمي بكل أمومته النبوية، يوم كان أبوك يقوم لك إجلالاً، ليقبلك بين عينيك... بل يديك كذلك...

ولم لا يا أم أبيها؟ إ فإن محمداً اليتيم يستشعر الغربة من فراغ الأمومة المحرومة منذ سنينه السبع من عمره الشريف...

ولم لا يا أم أبيها، بل يا أم النبوة هو يتلمس في يديك دفء الحنان، كما كان يتلمس حنو خديجة في وريثتها الوحيدة، وهي ترعى محمداً النبي...

واليوم يا ابنة خديجة، تمسحين جراحات الأب المكلوم في وعثاء السفر الطويل، ليبلغ رسالة ربه على مدى ثلاث وعشرين عاماً... كما أنت يا ابنة خديجة تزيحين عن أبيك النبي بعض ما يعيقه من عقبات المواجهة مع قومه بل كل عقباتها...

إيهاً فاطمة...

يا بنت المصطفى... يا ابنة الرسالة... هـذا أبوك يا بنت خير الآباء يرمقك نظرة الوداع الأخير، ليودعك مهمتك الجديدة...

مِرْمِ عَيْمِ رُمِعِيْمِ مِنْمِ الْمِنْمِ مِنْمِ مِنْمِ الْمِنْمِ مِنْمِ مِنْمِ مِنْمِ مِنْمِ مِنْمِ مِنْمِ مِ مامالي مامالي

يا فردوس الأرض يا فاطمة...

ليبعثك في رسالته أمل الإمامة... سرها... مستودعها... أنت يا فاطمة... هات يا زهراء...

حزمة الصبر المودع لديك... بريق الأمل في عينيك الحمراء... شموخ الرسالة المنطوي في أضلاعك... المهشمة...

ابن أبي طالب سائر في مهمته يا سر لإمامة...

يستميحك عـ ذراً يـا فاطمـة... فـإن معاناتـك تثقل ظهره المكسـور... لا حيلة لمفجوع بالمصاب... مقهور بالأحداث... أن يفتح لك ذراعيه ليُلقـي لك هموم المهمة، وأحزان المسؤولية.

ابن أبي طالب سائر في مهمته يا سر الإمامة... فأنت الوحيد في هذه المسيرة الطويلة... القصيرة من ربيعك الجميل...

رفقاً يا فاطمة... كما أنت...

فالإمام اليوم ممتحن وسط عاصفة التحالفات التي أردته وحيداً في ساحة المواجهة، كما سترديه مخضوب الرأس بعد سني الصراع المرير... في محراب الجهاد...

أيها يا فاطمة...

يا أم أبيها...

يا جذوة النصر...

يا شعلة التحدي في نظر علي الممتحن...

هذا علي الصبور... يستشفع بصبرك... يا وحيدة النساء... يا سيدة النساء... يا مثيلة مريم...

فمريم جاهدت بطهرها من أجل عيسى النبي... عيسى المعجزة...

تتحدى بخطى الإيمان ما قيل في

الطاهرة البتول... فإنها أم عيسى لا أخت هارون... فإن قوم السوء لم يثبطوا من مهمة الدفاع عن رسالة عيسى النبي... الوليد الوحيد في معترك الصراع...

هكذا أنت يا بتول... يا مريم محمد... بل يا مريم علي... ولم يوهنك أهل الخذلان...

فإن الحجـة البالغة لك يا بنت رسـالة السماء...

لم تُسلمين علياً المقهور بتحالفات أولئك النفر...

فبغوا قيلة لم تستنهضهم خطبك العتيدة... ولم يزحزحهم توبيخك... فلا عذر لهم إلا أنهم لم يدركوا ما تقولين فبلادة العقول أذهلتهم عن السماع...

فعزائك يا فاطمة أن خطبتك بلغت أسماع التاريخ... وجدان الماضي...

ضمير المستقبل بكل ما يحمله من بريق الأمل... بل بريق النصر لصوتك الزاحف عبر تاريخ منكوس... أو قل تاريخ مقهور... تكتبه أقلام المتزلفين... لم يوقف زحفك يا فاطمة تاريخ أهوج... فإن تاريخ اليوم ينفض عن أطرافه غبار الخديعة وزيف التزوير...

أجل فتاريخ اليوم لم يكن أصماً... بل استرق السمع طوال سنين عجاف ليستمع إلى خطبتك النبوية يا ابنة خيرة الأنبياء... وليسمعها إلى أولئك الذين تشدقوا بتاريخ مقهور... ممتحن غير رشيد؟

لم تصم خطبتك آذان الدهر فإن آهات المحرومين تنزف بجراحاتها لتُسمع دهراً أخرسته أحداثه...

لتسع خطبتك بلسماً يُضمد نزيف الجراح...■

## المعرفوت والعربية

# مصادرة فدك الزهراء الله في المنظور الفقهي والقانوني

السيد محمود المقدس الغريفي
 أستاذ في الحوزة العلمية



 الم المحرك المحر

وبالأخص الجانب المعارض الشرعي و المتمثل بأهل البيت النا خصوصاً و بني هاشم عموماً، فكان رأس أعمالها هو مصادرة أرض الزهراء الله فدك، لأمرين ربما الثالث هو الطمع والحسد، أما الأول: هو لتعزيز إقامة ملكهم وسلطانهم وإدارة حكومتهم بما يرد منها من واردات ضخمة، والمال من أهم الأسباب في تدعيم الملك وشراء الذمم من المعارضين المتذبذبين، وإسكات أصواتهم، وإقامة الجند والعسكر لتقوية سياستهم، والأمر الثاني: مصادرتها من أهل البيت البين حتى لا تستغل وارداتها لأنها تشكل خطرا عليهم ـ كما يتصورون ـ في استمالة المسلمين والفقراء وعموم الناس نحوهم، وربما يستعينون بها لتقويض ملكهم وصرف وجوه الناس عن الحكومة القائمة.

فسعوا إلى تجريد أهل البيت المناطقة وبني هاشم من أهم عناصر القوة الاقتصادية إضافة لعدم تمكينهم من العناصر القيادية العسكرية والاجتماعية والإدارية في الدولة الإسلامية حفاظاً على ملكهم وسياستهم.

#### أرض فدك:

وفدك أرض زراعية خصبة تبعد عن المدينة مسافة يومين أو ثلاث فيها عين فوارة ونخيل كثيرة، تقع قرب خيبر ويسكنها جماعة من اليهود ويستثمرون خيراتها حيث قدرت غلتها بعشرة آلاف دينار("، وقيل بأربعة وعشرين ألف دينار في نصابها الأول، والثاني بـ(٧٠) ألف دينار كما عن بن طاووس(") بحسب اختلاف حاصل السنة. بن طاووس(") بعسب اختلاف حاصل السنة. وفي السنة السابعة للهجرة الشريفة بعد أن نقض يهود خيبر عهودهم مع رسول

وما أن سمع أهل فدك بانتصار المسلمين الساحق وفتح حصون خيبر العظيمة دب الرعب والخوف في قلوبهم، فبعثوا إلى رسول الله وصالحوه على النصف من فدك وقيل كلها، بشرط أن يعملوا فيها ومتى أراد رسول الله وعضهم أن يعملوا فيها ومتى أراد رسول الله وعضهم عن أتعابهم وبقية أرضهم على قول ألا فأصبحت فدك ملكاً لرسول الله والمنه وفيئاً له دون المسلمين بإجماعهم فلان صالحهم عليها ولم يوجف عليها بخيل ولا ركاب بنص القرآن الكريم (وما أفاء الله على رسوله منهم فما أوجفتم عليه من ولك ركاب ولكن الله يسلط رسله على من يشاء والله على كل شيء قدير) الحشر: ٢.

وقوله تعالى: (ما أفاء الله على رسوله من أهل القرى فلله وللرسول ولذي القربى واليتامى والمساكين وابن السبيل كي لا يكون دولة بين الأغنياء منكم) الحشر: ٧. والوجيف: في الآية الأولى سرعة السير وهو ضرب من سير الإبل والخيل والمراد

وهو ضرب من سير الإبل والخيل والمراد هنا الإسراع في المشي للغنائم والأموال

التي لم يحصلوا عليها بالغلبة والقتال. والفيء من فاء يفيء أصله الرجوع، وهي الغنيمة بلا حرب ولا قتال(أ)، فما أفاء الله على رسوله و ما أوجف وا عليه من دون قتال وحرب يكون خاصة له و لا يشاركه المسلمون فيها بإجماعهم. فتكون ملكا خالصاً له يتصرف بها و تكون لذي القربي بعد وفاته و هو مضمون الآية الثانية الذين هم أهل البيت مضمون الآية الثانية الذين هم أهل البيت منهم كما وردعن أئمة الهدى الهدى الهدى الهدى

#### فدك نحلة للزهراء عليه:

النحلة لغة الهبة والعطية، ويقال: نحله أي أعطاه ووهبه من طيب نفس بلا توقع عوض (١٠). وفدك نحلة أنحلها رسول الله وقد لابنته فاطمة الزهراء المسكل وقد نقل هذا أعلام العامة ومحدثيهم وجملة مؤرخيهم فبل الخاصة، منها ما رواه أبو سعيد الخدري قال: لما نزلت (وآت ذا القربى حقه) الإسراء: ٢٦. قال النبي في الله فاطمة نرلت (وآت ذا القربى نزلت (وآت ذا القربى حقه) أقطع رسول نزلت (وآت ذا القربى حقه) أقطع رسول الله في فاطمة فدكاً (١٠).

بل ورد إن هذه النحلة كانت بأمر الله عز وجل وتكريماً لجهاد أمها أم المؤمنين خديجة الله عوض ما بذلته من أموال في سبيل نشر الإسلام وإقامته في بدأ الدعوة الإسلامية لتكون بلغة لها لله وتعالى: (وآت ذا القربى حقه) استوضح رسول الله المن جبرئيل الله التكون بلغة لها ولأولادها من جبرئيل التكون بلغة لها ولأولادها فاطمة فدكاً لتكون بلغة لها ولأولادها وذلك عوض ما بذلته أمها خديجة من

## بصرع کی کوکی م

أموال وجهود في سبيل الإسلام(٩).

والنحلة والهبة تتقوم من الناحية الفقهية والقانونية بالقبض والتسليم الذي تثبت به الملكية للموهوب له، ويسقط الرجوع بها بالتصرف، أو مطلقاً لذي الرحم(١٠٠). ويستفاد من وقوع القبض والتسليم من لفظ الإيتاء في الآية الكريمة: (وآت ذا القربي حقه)، ومن الإعطاء والإقطاع من الأخبار السابقة، التي لزم وضع اليد عليها والتصرف بها، وبهذا انتهت ملكية رسول الله والتمان رد دعواها الما بلا كلفة. والتسليم لكان رد دعواها الما يتم القبض وتصرفت بها الزهراء الما وقبضت إيراد ومولة الله الشاهرة وهو شاهد ودليل على نحلتها الله الماكية الماكية وهو شاهد ودليل على نحلتها وثبوت ملكية الماكية ال

وسار هذا الوضع هكذا حتى لقى رسول الله و بكر به فانتزعها أبو بكر رئيس السلطة الإدارية للدولة ـ من يد الزهراء المسلمين وأخرج عمالها وادعى إنها للمسلمين عامة وانتزعها نيابة عنهم.

#### المدعي والمنكر بين الشريعة والقانون:

من المعروف فقهياً وقانونياً أن اليد على شيء والتصرف به إمارة على الملكية وحجة شرعية وقانونية، ومصادرتها ونسبتها لغير مالكها ظاهراً دعوى تحتاج إلى بينة ودليل، وقد تسالمت الشريعة الإسلامية والقانون المدني على قاعدة ثابتة وهي (البينة على من ادعى واليمين على من أنكر) حيث جاء رسول الله الإسلامية واليمين بالرسالة الإسلامية وأسس قضاءها على البينة واليمين، إذ ورد عنه النيات والأيمان)((۱).

م گوی گوی م

فإذا وهب أبو بكر عمراً شيئاً ما في حياته، فقبضه وتصرف به، ثم جاء خالد وقال إن هذا الشيء ليس لعمر وإنما وهبه أبو بكر لجميع أصحابه وليس خصوص عمر، فنطالب خالداً بالبينة على قوله لأنه يدعي ملكها لجميع الأصحاب، في حين اليد والتصرف فيها إمارة أو حجة على ملك عمر الذي يؤخذ قوله باليمين إذا إنتفت بينة خالد، هذا هو النظر الفقهي والقانوني للمسألة.

وبالتنظير مع قضية فدك الزهراء على انها كانت بيدها وتحت تصرفها والأصل في التصرف يدل على الملكية، فصادرها أبو بكر مدعياً إنها ملك للمسلمين وفيء لهم فيكون بذلك مدعياً يحتاج أن يقدم بينة على دعواه.

وقد عَرَف الفقهاء المدعي بأنه الذي للو تَرك تُرك، وإنه الذي يخالف قوله الأصل(١٠٠)، وقانوناً عرفه صاحب الوسيط؛ بأنه من يدعى خلاف ما هو الثابت حكماً

وفعلاً (۱۱) ، وهذه التعاريف التعاريف التعاريف التعاريف التطبق على أبي بكر في القضية فدك الزهراء المالية التركته الترهراء المالية الأصل والثابت الصاد المصل في اليد والتصرف تسعة الملكية.

وحيث جعل أبو بكر نفسه الحكم والخصم في آن واحد، فقد ادعى إنه مال المسلمين وتقول على رسول الله

ونسب له: (إنما هي طعمة أطعمنيها الله في حياتي فإذا مت فهي بين المسلين)(١٠) وغير ذلك، فأسس على هذا وصادر فدكاً من الزهراء المسكن. مؤلاً به نص القرآن الكريم في آية الفيء، وما قالوه في حضرة الرسول الله في رزية الخميس (حسبنا كتاب الله).

ولعمري إنه وقع بين محذورين، إما يتهم بالجهل بأحكام الشريعة وسننها فكان عليه مشاورة فقهاء الصحابة بذلك وأن لا يقف موقف ما أخرجه الدارقطني عن القاسم بن محمد أن جدتين أتنا أبا بكر تطلبان ميراثهما أم أم، وأم أب، فأعطى الميراث إلى أم الأم، فقال له عبد الرحمن بن سهل الأنصاري البدري: أعطيت التي لو أنها مات لم ترثها، فقسمه بينهما) وقد أخطأ في حكميه إذ أم الأم تأخذ نصيب بنتها الثلث، وأم الأب تأخذ نصيب إبنها الثلثين، أن بالتناقض واضطراب القول إذ طلب من الزهراء الميكا البيئة الظنية

على أنها نحلة من أبيها، وهـ و المدعي وعليه إقامة البينة شرعاً وقانوناً، وخالف علمه ويقينه قول رسول الله الما الما والمفروض أن يفيده القطع والجزم؟! وكان الأجدر به والأصوب والأصدق لله ورسوله إثبات يقينه الحقيقي بصدق الزهراء الما واستيقنها لا يدخل في قوله تعالى:

قال الإمام أبو عبد الله الصادق الله: «لفاطمة الله عزّ تسعة أسماء عند الله عزّ وجلّ: فاطمة، والصديقة، والمباركة، والطاهرة، والزكية، والراضية، والمحدثة، والمحدثة، والزهراء.

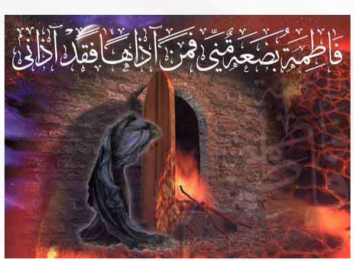
أنفسهم ظلماً وعلواً) النحل: ١٤. بتصديق الله عز وجل ورسوله في فيها، حيث أذهب الله عنها الرجس وطهرها تطهيراً بنص القرآن، وإنها الصديقة المصدقة بقول رسول الله في الذي لا ينكره مسلم، والمنكر لهذا ولوازمه مكذب لله ورسوله قبل تكذيبها المنكل ورد دعواها.

ولكنه صمم على مصادرة فدك لحاجة في نفس يعقوب قضاها، وطالب الزهراء المهاك بالبينة رغم أنها صاحبة اليد والتصرف بها. ولكن مجاراة له وإنقاذاً لحقها وهي العالمة غير المعلمة إذ قرأت القرآن وفهمت مداليله بين أبيها الشهدوا وبعلها السلام ومنه قوله تعالى: (واستشهدوا شهيدين من رجالكم فإن لم يكونا رجلين فرجل وأمرأتان ممن ترضون من الشهداء) البقرة: ٢٨٢. فجاءت للشهادة بأقضى الأمة وصديقها أمير المؤمنين الشهاو وإنما شهد البكر بما ألزم الزهراء الماكن ولو علم السلام في شهادته قول من تهمة أو قلة نصاب

لترك الموضوع، وإن كان في تصديق الله ورسوله بتصديق قول الزهراء الكات كفاية في الشهادة.

وجاءت بأم أيمن للشهادة التي لم تشهد حتى أشهدت أبا بكر وعمر على قول رسول الله عَيِّيُّ فيها أنها امرأة من الجنة فصدقاها على ذلك (١١). فشهد على السلام وأم أيمن أن فدكاً نحلة أنحلها رسول اللَّهُ عَيُّكُمْ إِلَى الزهر اء عَلَيْكَا ، فر دهما أبو بكر بعدم اكتمال نصاب البينة إما رجلين أو رجل و امر أتين ، كأنه غاب عن بنت مدينة العلم وحليلة بابها، ومفتاحها، ولكن قضيتها لم تكن كسائر المحاكمات إذ ليس لها خصم في دعواها حتى تحتاج إلى ما تحتاجه سائر الخصومات، بل هي قضية شخصية عائلية كانت تحتاج إلى شاهد واحد يصدق قولها، إذ المفروض بأبى بكر أن يكون حاكماً وقاضياً لا أن يكون طرفاً في النزاع وخصماً لها ولكن الخليفة جعل نفسه خصماً وحكماً في آن واحد (١٧)، وهذا لا يجوز حتى في القانون

إذ ذكر السنهوري في الوسيط؛ ويترتب على حق الخصوم في مناقشة الأدلة التي تقدم في الدعوى أنه لا يجوز للقاضي أن يقضي بعلمه، ذلك إن علم القاضي في القضية، ولما في القضية، ولما كان للخصوم حق مناقشة هذا الدليل



مِرْمِ عَيْرِ مُورِي مِ

اقتضى الأمر أن ينزل القاضي منزلة الخصوم، فيكون خصماً وحكماً وهذا لا يجوز.

بل ورد في بعض الأخبار أن الزهراء الينكا صممت أن تقدم شهوداً أكثر فجاءت بعلى والحسنين وأم أيمن وأسماء بنت عميس لتلقى الحجة وتكشف النوايا وتفضح السـرائر، وصمم أبو بكر أيضاً على مصادرة فدكاً وعدم الإقرار بالحق والتهرب من الواقع الذي ألزم نفسه به، فالتجأ إلى المغالطة بتجريح الشهود أما على فزوجها والحسنان إبناما وهم يجرون لأنفسهم، وأسماء بنت عميس كانت تحت جعفر بن أبى طالب فهى تشهد لبنى هاشم، وأما أم أيمن فامرأة أعجمية لا تفصح. وهذا من تهافت القول وخطله، وجهل القوم وتعنتهم، وغرور الحاكم وتعسفه. إذ جعل من أذهب الله عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً بنص القرآن ممن تطالهم التهمة وترقى إليهم الشبهة ومن شهد الرسول محمد عِنالَة بأنهما من نساء الجنة. وعند ذلك قام أمير المؤمنين على علياللا

وقال لأبي بكر: يا أبا بكر أتحكم فينا بخ لاف حكم الله تعالى في المسلمين، فإذا كان في يد مسلم مال وهو يتصرف به بعنوان أنه مالك، وأنا أدعي ملكية ذلك المال، فمن أي واحد تطلب البينة، فقال أبو بكر: منك، فقال الإمام علي السلا؛ فقال الإمام علي السلا؛ في يديها. وقد ملكته في حياة أبيها رسول في يديها. وقد ملكته في حياة أبيها رسول الله أبيها وكان كذلك حتى بعد وفاة أبيها، ولماذا لم تطلب من المسلمين الذين ادعوا البينة. فسكت أبو بكر ولم يحر جواباً.

محاججتك، فإذا أتيت بشهود عدول فهي لفاطمة وإلا فهي فيء للمسلمين. فقال الإمام على على علي إبا بكر أتقرأ القرآن؟ قال: نعم. فقال له الإمام على علي السلام: أخبرني عن قول الله عز وجل (إنما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهركم تطهيراً) الأحزاب:٣٣. بشأن من نزلت، أفينا نزلت أم في غيرنا؟ قال أبو بكر: فيكم نزلت هذه الآية. فقال الإمام على عللته: فلو شنهد على فاطمة (والعياذ بالله) بعمل الفاحشة فماذا تفعل؟ قال أبو بكر: أقيم عليها الحد الذي أقيمه على سائر المسلمين. فقال الإمام على عليه إذن كنت عند الله من الكافرين. فقال أبو بكر؛ ولماذا؟ فقال له الإمام على السلام: لأنك أنكرت شهادة الله تعالى بالطهارة لفاطمة وقبلت شهادة الناس عليها، وقد رددت بذلك حكم الله ورسوله في حق فاطمة عليها في فدك، وتعتقد أنها مال للمسلمين، في حين أن رسول الله عليه قال: البينة على المدعي واليمين على من أدعى عليه، فوقعت بين الناس همهمة، نظر بعضهم إلى بعض وقالوا: صدق والله على ابن أبى طالب ١٨) علاستالم).

#### فدك من ميراث الزهراء علِشَكِم:

فأما الأمر الأول فرده أبو بكر جهلاً

وتعسفاً مخالفاً في ذلك الشريعة والقانون، وحيث أن لصاحب الحق أن يسلك أي طريق مشروع يوصله إلى حقه حتى إذا تعددت الدعاوى عنده، وهذا شيء يقره الشرع والقانون المدنى، فعلى اعتبار إن فدك مما أفاء الله به على رسوله فإذا لم تنتقل في حياته إلى الزهراء الله الحسب زعم أبى بكر، فلابد أن تنتقل إليها بعد وفات بالميراث، لأنها الوريثة الشرعية الوحيدة لأبيها رسول الله على رأى الشيعة، أو أن العباس يشار كها على رأى السُنة القائلين بالعصبة (١٩)؛ ولا يختص ذلك بفدك مما أفاء الله على رسوله وللله في المدينة وخارجها. وهذا أمر اتفق عليه فقهاء الشريعة والقانون وتسالمت آراؤهم فيه إنه إذا ثبت موت إنسان تنتقل تركته إلى ورثته (٢٠) مع اختلاف في التوزيع بين طبقات الورثة في المذاهب الإسلامية وبين القانون المدنى. وفي الجملة إن الزهراء عليك ترث نصيبها من أبيها رسول الله ﷺ شرعاً وقانوناً.

وعلى هذا رجعت الزهراء الله على أبي بكر مطالبة بميراثها من أبيها الله ومن جملته فدك، فاستشعر قدوم الخطر مجدداً من بنت الرسالة الله في فانبرى لدفعها بما تَقُولَ على رسول الله في به: إنا معاشر الأنبياء لا نورث، ما تركناه صدقة (۱۱). مخالفاً به صريح القرآن الكريم وعمومه في الميراث مثل صريح قوله تعالى في توريث الأنبياء: (وورث سليمان داود) النمل ١٦٠. وقوله عز وجل على لسان زكريا: (فهب لي من لدنك ولياً يرثني ويرث من قائل رعق وب) مريم: ٦. وقوله عز من قائل حكاية عن دعاء زكريا: (رب لا تذرني

فرداً وأنت خير الوارثين) المؤمنون.١٠. وأما عموم التوريث فقوله تعالى: (للرجال نصيب مما ترك الوالدان والأقربون وللنساء نصيب مما ترك الوالدان الوالدان والأقربون مما قل منه أو كثر نصيباً مفروضاً) النساء.٧. وقوله عز وجل: (يوصيكم الله في أو لادكم للذكر مثل حظ الأنثين) النساء.١١. وقوله عز وجل: (وأولوا الأرحام بعضهم أولى ببعض في كتاب الله) الأنفال.٥٧.

وهذه النصوص الصريحة والعمومات في توريث الآباء للأبناء أنبياء أم غيرهم في القرآن الكريم، ولا خلاف بين المسلمين في أنه لا يجوز تخصيص عموم القرآن بخبر الواحد كحديث أبي بكر (لا نورت)؟

الواحد كحديث ابي بكر (لا تورت)؛ ولكن ورد في شرح النهج وكنز العمال وغيرهما أن المروية خالية من قيد (ما تركاه صدقة). فربما تكون هذه زيادة من أبي بكر لدفع دعوى الزهراء المناه من أبي بكر لدفع دعوى الزهراء المناه الأنبياء يمكن توجيه صدر الرواية على أن الأنبياء ليسوا طلاب دنيا وأموال يكتنزونها وديار يعمرونها حتى يورثون، بل إن نظرهم المناهم أعد الله عز وجل لهم في الآخرة وعملهم فيما يقربهم إلى رضوان الله تعالى أكثر، وتعمير الدنيا خلاف هدفهم وغايتهم وسلوكهم في الحياة وفي بناء وفي بناء ولكن لا ملازمة بين هدفهم ألي وسلوكهم في الحياة وبين توريثهم لوسلوكهم في العياة وبين توريثهم لوسلوكهم في العياة وبين على توريثهم وسلخصوص والعموم كما مر.

وبتمسك أبي بكر بهذه المروية المختلقة أراد إسقاط ميراث الزهراء الله ودفعها عن فدك وبنى على ذلك، فخرجت عليها السلام إلى المسجد وألقت بخطبتها

المحرفي والمحرفي والم والمحرفي والمحرفي والمحرفي والمحرفي والمحرفي والمحرفي والمحرف

العظيمة على مسامع أبي بكر والمهاجرين والأنصار بعد أن ضرب بينها وبينهم ستار... ثم وعظتهم وذكرتهم ووبختهم. ثم توجهت بالكلام إلى أبى بكر ومحاججته ومن جملة خطبتها موضع الشاهد ـ أيها الناس اعلموا أنى فاطمة وأبى محمد... تجدوه أبى دون نسائكم... بلى قد تجلى لكم كالشمس الضاحية أنى ابنته. أيها المسلمون؛ أأغلب على إرثي؟ يا ابن أبى قحافة، أفى كتاب الله ترث أباك ولا أرث أبى؟ لقد جئت شيئاً فرياً! أفعلى عمد تركتم كتاب الله ونبذتموه وراء ظهوركم؟ إذ يقول: (وورث سليمان داود) وقال فيما اقتص من خبر يحيى بن زكريا إذ قال: (فهب لي من لدنك ولياً يرثنى ويرث من آل يعقوب) وقال: (وأولو الأرحام بعضهم أولى ببعض في كتاب الله) وقال: (يوصيكم الله في أو لادكم للذكر مثل حظ الأنثيين) وقال: (إن ترك خيراً الوصية للوالدين والأقربين بالمعروف

حقاً على المتقين). و وزعمتم أن لا حظوة لي ولا إرث من أبي ولا رحم بيننا، أفخصكم الله بآية أخرج أبي منها؟ أم هل تقولون: إن أهل ملتين تقولون: إن أهل ملتين وأبي من أهل ملة واحدة؟ أذاه أم أنتم أعلم بخصوص أذاني القرآن وعمومه من أبي القرآن وعمومه من أبي وابن عمي؟ فدونكها كم مخطومة مرحولة تلقاك ومن يوم حشرك، فنعم يوم الله والزعيم الله والزعيم الله والزعيم المناس والعصوص المناس المناس والزعيم الله والزعيم المناس المناس

محمد على والموعد القيامة وعند الساعة يخسر المبطلون...)(٢٠٠).

فنستقرأ من هذا النص بعد أن عرقت بنفسها وأنها البنت الوحيدة للرسول واشارت دون نسائكم فهي ترثه وحدها، وأشارت لأبي بكر كيف ترث أباك ولا أرث أبي هل هناك آية تخصكم بالإرث أخرج أبي أن منها؟ وهل أنت أعلم بعموم القرآن وخصوصه من أبي وابن عمي حتى يكون لك رأي يخالفهما؟ وهذه نصوص القرآن في الإرث عامها وخاصها فلم نبذتموها وراء ظهوركم؟ أو لست أنا وأبي من أهل ملة واحدة أو لسرعاً إذ إن غير المسلم لا يرث المسلم شرعاً إذ إن غير المسلم لا يرث المسلم وكلاهما مسلمين. فأحجم أبو بكر.

نعم ورد في بعض الأخبار أن أبا بكر رد عليها فدك وكتب في ذلك كتاب ولكن لما جاء عمر وفي رواية رآها بالطريق وعرف بالكتاب أخذه وبصق

فيه ومحا ما فيه ومزقه، خارجاً بذلك عن طاعة أمام زمانه، مستهيناً بما حكم! وقال لأبي بكر: مماذا تنفق على المسلمين وقد حاربتك العرب(٣٠٠).

ومنعت الزهراء الكالم من إرث أبيها الله بعد أن استحقته بنص القرآن الكريم، كما أثبت ذلك لها القانون المدني، بدعوى الصدقة، وقد علق الكاتب المصري الأستاذ عبد الفتاح عبد المقصود

قال النبي عليه: «فاطمة بضعة منّي وأنا منها، من آذاها فقد آذاني، ومن آذاني فقد آذاني الله، ومن آذاها بعد موتي فكان ومن آذاها في حياتي، ومن آذاها بعد موتي».



على هذا بقوله: وقيل بل تسرى عليهما قاعدة الصدقة، حق أن نتساءل: ولماذا لم يعمل النبي فيها حديثه هذا فيتصدق بها وهو بعد على قيد الحياة؟ ولقد ثبت إنه صلوات الله عليه، كان يملك قبيل وفاته سبعة دنانير، خاف أن يقبضه الله وهي في حوزته فأمر أهله أن يتصدقوا بها، وألح عليهم.. فلما أن أنساهم أمرها تلهفهم عليه، لم تنسبه هو حشرجته، فطاردهم بسـؤ اله عن المال حتى جاءوه به، وعندئذ وضعه في كفه وقال: ما ظن محمد بربه لو لقى الله وعنده هذه! ثم أمر فتم التصدق بها على الفقراء، فهل يمكن القول بأن رسول الله ﷺ - الذي لم يغفل عن الدنانير على قلتها ـ يغفل أمر الأرض وهي أكثر الكثير؟ أم يمكن القول بأن الصدقة مقصورة على المال السائل، أو المال المنقول، مصداقاً لقول الله في محكم التنزيل: (والذين يكنزون الذهب والفضة ولا ينفقونها في سبيل الله)التوبة:٣٤. كلا لم يتصدق محمد بفدك لأنها لا تقع في مجال تطبيق ذلك الحديث المنقول عن أبى بكر ، فلم تكن ملكاً له ، بل كانت ملكاً لسواه... ملكاً لإبنته الزهراء عَلَيْكا ،

padagadaga

لم ينازعها في ملكها أحد من الناس كما هو ثابت في التاريخ(٢٠).

#### فدك وسهم ذوى القربي:

قال ابن أبى الحديد في شرح النهج: واعلم إن الناس يظنون أن نزاع فاطمة أبا بكر كان في أمرين: في الميراث والنحلة، وقد وجدت في الحديث إنها نازعت في أمر ثالث ومنعها أبو بكر إياه أيضاً وهو سهم ذوى القربي(٢٥) وهو ما نـصّ عليـه القـرآن الكريم فـي قوله تعالى: (واعلموا أنما غنمتم من شيء فأن لله خمسه وللرسول ولذى القربي واليتامي والمساكين وابن السبيل...) الأنفال:21. و قسم رسول الله عَلَيْ الخمس إلى ستة أقسام سهمان لله ورسوله، وسهم لذوى القربي قسمه رسول الله علية بين أقربائه من بني هاشم وثلاث أسهم لمن شملته الآية الكريمة منهم، منها أنه الله الكريمة منهم، منها أنه الله الكريمة من غنائم خيبر بعد أن أعطى للمسلمين حقهم، خمس الله وخمس الرسول وسهم ذوى القربى واليتامي والمساكين وابن السبيل فيها(٢٦). ولكن جعل أبو بكر خمس الغنائم في ثلاث سهام ومنع سهم ذوي القربي وجعله في سبيل الله في السلاح والكراع، وجعل بني هاشم كغيرهم من اليتامي و المساكين و أبناء السبيل(٢٧) فنهضت له الزهراء عليها ثالثة مطالبة بحقها من سهم ذوى القربي من الخمس إضافة لميراثها من سهم أبيها الله واستدلت بقوله تعالى: (واعلموا أنما غنمتم من شيء فإن لله خمسه وللرسول ولذي القربى واليتامى والمساكين وابن السبيل...).

وما خروجها الهكا طمعاً فيما تبتغي

الم المحمد المح

من حقها وما تستحصله منه، إذ أغلب ما وصل إليها منه في حياة أبيها في كان بين الفقراء والمساكين وهي الزاهدة العابدة، بل هو درس للتمسك بالحق وعدم التخلي عنه ما دام هناك طريق يوصل إليه. وإمعاناً في فضح الواقع السياسي والاجتامعي للنظام القائم.

فرد طلبها ومنعها حقها أيضاً. إذ قال لها: بأبي أنت وأمي ووالد ولدك، السمع والطاعة لكتاب الله ولحق رسول الله، وحق قرابته، وأنا أقرأ من كتاب الله الذي تقرئين منه، ولم يبلغ علمي منه إن هذا السهم من الخمس يسلم إليكم كاملاً، قالت: أفلك هو ولأقربائك؟ قال: لا بل أنفقت عليكم منه وأصرف الباقي في مصالح المسلمين.

قالت: هذا ليس حكم الله تعالى، قال هذا حكم الله فإن كان رسول الله في عهدا عهداً أو أوجبه الله في هذا عهداً أو أوجبه لكم حقاً صدقتك وسلمته كله إليك وإلى أهلك، قالت: إن رسول الله في لم يعهد إلي عهداً في ذلك بشيء إلا إني سمعته يقول لما أنزلت هذه الآية أبشروا آل محمد فقد جاءكم الغنى، فقال أبو بكر: لم يبلغ علمي من هذه الآية أن أسلم إليكم هذا السهم كله كاملاً، ولكن لكم الغنى الذي يغنيكم ويفضل عنكم، وهذا عمر بن الخطاب وأبو عبيدة بن الجراح فاسأليهم عن ذلك وانظري هل يوافقك على ما طلبت أحد منهم.

فانصرفت إلى عمر فقالت له مثل ما قالت لأبي بكر، فقال لها مثل ما قاله لها أبو بكر، فعجبت فاطمة الكا من ذلك وتظنت أنهما كانا قد تذاكرا ذلك

واجتمعا عليه (۱۲). وكما ترى دَفَع الصديقة الطاهرة المنهم معلمه بأن سهم ذوي القربى لهم كاملاً، ومنعه عنهم لرأي رآه وجعله فيء للمسلمين وهو لذي القربى بنص القرآن مخالفاً حكم الله تعالى فيهم، وليس هذا بغريب عليه، إذ روى الشعبي، سئل أبو بكر عن الكلالة، فقال: إني سأقول فيها برأيي فإن يك صواباً فمن الله، وإن يك خطأ فمني ومن الشيطان، أراه ماخلا الولد والوالد، فلما استخلف عمر قال: إني لأستحيي الله أن أرد شيئاً قاله أبو بكر (١٩).

ومن هذا وغيره شعرت الزهراء الآن في البين مؤامرة مُحكمة على مصادرة حقها، حيث تعجبت من تشابه مقولة عمر مع أبي بكر وتظنت أنهما كانا قد تذاكرا ذلك واجتمعا عليه. وعزما على مصادرة حقوقها الله الله المامن بال رد الجميل لرسول الله المامن يعفظ المرء في ولده، أو تمسكاً بقوله تعالى: (قل لا أسألكم عليه أجراً إلا المودة في القربي) الشورى: ٢٢.

وقبل الختام ننقل هذا الكلام للشيخ الأزهري المصرمحمود أبو رية (رحمه الله) عن موقف أبي بكر من الزهراء الكافي الميراث بقوله:

(إننا لو سلمنا بأن خبر الآحاد الظني يخصص الكتاب القطعي، وإنه قد ثبت أن النبي على قال: إنا لا نورث. وإنه لا تخصيص في عموم هذا الخبر، فإن أبا بكر كان يسعه أن يعطي فاطمة (رضي الله عنها) بعض تركة أبيها، كأن يخصها بفدك، وهذا من حقه الذي لا يعارضه فيه

أحد، إذ يجوز للإمام أن يخص من يشاء بما يشاء، وقد خص هو نفسه الزبير بن العوام ومحمد بن مسلمة وغيرهما ببعض متروكات النبي على أن فدك هذه التي منعها أبو بكر من فاطمة لم تلبث أن أقطعها الخليفة عثمان لمرو ان(٢٠).

وهذا بعض ما ترى مما جرى مختصرا، فأحجمت عنهما بنت المصطفى، وهجرتهما ساخطة غاضية عليهما، حتى لقاها ربها شاكية وأبيها، وبعلها موصية أن لا يصليا على جنازتي وعلى قبرى لا يقفا وإليه لن يهتديا، هذا الذي نُقل متواتراً.

ونعم ما قال شريف مكة:

جرعاها من بعد والدها الغ

يظ مراراً فبئسما جرعاها

ليت شعرى ما كان ضرهما

الحفظ لعهد النبى لو حفظاها

كان إكرام خاتم الرسل الهادى

البشير النذير لو أكرماها

إن فعل الجميل لم يأتياه

وحسان الأخلاق ما اعتمداها

ولو ابتيع ذاك بالثمن الغالى

لما ضاع في إتباع هواها

أترى المسلمين كانوا يلومو

نهما في العطاء لو أعطياها

كأن تحت الخضراء بنت نبى

صادق ناطق أمين سواها

بنت من؟ أمّ من؟ حليلة من؟

ويلَ لمن سنّ ظُلمها و آذاها ■

- (٣) انظـر تاريـخ الطبـري السـنة السـابعة وفتوح 🦞 البلدان، الكامل لإبن الأثير.
  - (٤) انظر مجمع البحرين، النهاية في غريب الحديث والمفردات مادة: وجف، وجف.
  - (٥) انظر ينابيع المودة للقندوزي الحنفى والدر المنثور للسيوطي.
    - (٦) مجمع البحرين مادة: نحل.
  - (٧) كنز العمال ٢/ ٧٦٧، الدر المنثور ٥/ ٢٣٤.
    - (٨) الدر المنثور ٤/ ١٧٧.
    - (٩) فدك للقزويني ص١٣.
  - (١٠) انظر الوسيط للسنهوري، ورسائل الفقهاء
    - (١١) وسائل الشيعة، كتاب القضاء.
  - (١٢) انظر الروضة البهية في شرح اللمعة الدمشقية، كتاب القضاء ٣/ ٧٦.
    - (١٣) انظر الوسيط لعبد الرزاق السنهوري.
  - (١٤) شرح النهج ١٦/ ٢١٨، فتوح البلدان ص٣٨، كنز العمال ٣/ ١٣٠.
  - (١٥) الرياض النضرة ٢/ ٢٠٢، مستدرك الصحيحين ٣/ ١٦٠، حلية الأولياء ٢/ ٤١.
    - (١٦) شرح النهج لابن أبي الحديد ١٦/ ٢١٩.
    - (١٧) فدك للقزويني، مقدمة المحقق ص١٥٠.
      - (١٨) انظر الاحتجاج للطبرسي ١/ ٢٣٤.
    - (١٩) فدك للقزويني، مقدمة المحقق ص١٨.
    - (٢٠) انظر الوسيط لعبد الرزاق السنهوري.
  - (٢١) انظر وفاء الوفا للسمهودي وسيرة الحلبي وسنن أبى داود وغيرها.
    - (٢٢) انظر بالغات النساء، شرح النهج وغيرها.
  - (٢٣) شرح النهج ١٦/ ٢٧٤، السيرة الحلبية ٣/
    - (٢٤) تقديم لكتاب (فدك للقزويني) ص٧.
  - (٢٥) شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد ١٦/ ٣٣٠.
    - (٢٦) انظر تاريخ الطبري ١٩/٣.
  - (٢٧) انظر شرح نهج البلاغة ١٦/ ٢٣١، الكشاف للزمخشرى آية الخمس.
    - (۲۸) شرح النهج ۱۱/ ۲۳۰.
  - (۲۹) انظر سنن البيهقى ٦/ ٢٢٣، سنن الدارمي .770/5
    - (٣٠) شيخ المضيرة ص١٦٩.
- (١) انظر معجم البلدان للحموي، الروض المعطار للحميري. مادة: فدك. (٢) كشف المحجة ص٤ ٩.

الم المحمد المح

#### النفحة القدسية

### فى ذكرى مولد سيدة نساء العالمين فاطمة الزهراء الله

#### • السيد عبد الأمير جمال الدين

والشِعرُ كم يعصِي عَلى الشعراءِ إنسية ولدت بروح سماء شرفاً سَمتْ فيه عَلى القرناءِ فِيها استقرتْ فَهي نبعُ ضياءِ يؤذيه يؤذي الله في الزهراء! عذب غدا يجرى بأطهر ماء تسمه بمجدها على العذراء بين النساء بأكرم الأسماء تزهـو بثـوبِ الطهـرُ والخيـلاءُ تنمى لخير الخلق في الأمناء بالدين والإيمان دون مراء متضوع بالعطر والسلألاء بل جنّة المأوي بدار بقاء سارت به الأيام صوب فناء أنا نراهم أعظم الشفعاء وبها مزجت عقيدتني بدمائي أختال مزهوأ بُبرد وفاء وعشيرتي تنمي إلى الزهراء للصبِّ والمكلوم خير دواءِ إلا من الآباء للأبناء فجراً يموج بالطف الأنداء مِنِّي السلام مُضمِّخاً بولائي أَمنت تضجُّ به مَع الْبُرحَاءِ فَمَتى تقرُّ عُيوننا بلقاءِ

ماذا أقولُ بمولِدِ الزّهراءِ ءَأُقُولُ فيها (نفحَة قدسيّة) أُمِنَ الملائِكِ وَهي أنقى مِنْهم هِي بضعة الهادي الرسول وَنفسهُ يُؤذيه مَن يؤذي الزكية والذي هي كوثر يروي القلوب نميره وهي البَتولُ وفاطمُ وهيَ التي الله شرَّفها وعظَّه شأنها أمّ النبيّ وأمّ ساداتِ الورى ما كان لولاها وُجود أئمَّة أوتادُ هذى الأرض بَل عمّارُها كلّ لَه فيها مَقامٌ شامخٌ هُم بهجةُ الدنيا وَجنّه أنسها لهم الخلود على المدي وعدوَّهم إنّا بهم مُتمسّكونَ وَحسبُنا فَإِذَا سَكبت عَواطفي بقَصيدتي ما كُنتُ إلا مُغرماً بهواهم وَالعاشقونَ الهائمونَ عشائر هُم آل البيت الوحي مَن أسماؤهم أعطتهُم الزهراءُ سِرَّ نَقائها يا شادن غرِّد فمَولدها بَدا وإذا وَقفت على (البقيع) فَخصّها فأنا المَشوق وَفي الفواد لواعج أوَ ليست الزهراء غايَة سؤلنا

## podazdaz.

## قبر الزهراء عليه الله .. حديث وآراء

#### • محمد جواد فخر الدين

ريابيع من البديهيات التي لا يمكن التغاضي عنها هو ارتباط تاريخنا الإسلامي ومنذ البدايات الأولى لتدوينه (العصر الأموي) بجملة أمور ومفاهيم أسهمت إلى حد بعيد في دثر الكثير من الحقائق من جهة، وتزوير وتلفيق حقائق من جهة أخرى، وذلك حسبما تقتضيه المصلحة التي من أجلها تبقى الأنظمة السياسية الحاكمة آنذاك على مركزيتها وأحقيتها في الحكم لأنها كانت ترى في نشر تلك الحقائق سيؤدي إلى إرباك الأوضاع وزعزعة الرأي العام وخاصة أمام العامة (الجمهور) دون الخاصة (طبقات العلماء والمثقفين)(۱).

ومن أجل ذلك سلكت أكثر من

طريق وطريق، بالترغيب مرة عن طريق بدل الأموال والعطايا على المدونين سواء كانوا من نقلة الحديث أم من رواته، وبالترهيب مرة أخرى بالحبس والقتل والتشريد، ومن يتتبع التاريخ الأموي والعباسي سيجد أمثلة حيّة لا تحتاج إلى برهان.

ومن الأمور التي لم تزل مثار نقاش وجدل بين علماء المسلمين على مختلف مذاهبهم ومشاربهم الفكرية، والتي يمكن أن نطلق عليها بـ(ظلامة الزهراء) عليها السلام.

ومن يقرأ هذه الفترة الحرجة من تاريخ المسلمين سيرتطم بجدار صلد من الروايات الزائفة الواضحة أمام الأعين،

والتفاف الأحداث التاريخية حول نفسها دون الخروج بنتيجة.

حيث نجد عدة تيارات ممثلة بمدوني الحديث بالجانب الأول والمؤرخين بالجانب الثاني، أضف إلى ذلك كتب الرجال ومن يسير في ركابهم ممن دونوا تلك المرحلة، حيث نجد البعض منهم يحاول أن



الم المراجعة المراجعة

يطمس الأحداث ولا يتعرض لها لا بقريب ولا بعيد، والبعض الآخر يزيف ويحذف حسبما تشتهيه رغبته أو مصلحت، بينما يسير البعض الآخر في خط أكثر اعتدالاً من غيره محاولاً تزويق الأحداث وتلطيف الأجواء وتبرئة ساحة المقابل بإيجاد الأعذار الواهية والتي لا تتناسب مع سوء الأفعال".

ويبدو أن الزهراء الله كانت ترى هذه الأحداث بنظر ثاقب وهي لاشك كانت على علم مسبق أن مجمل الأحداث التي عاشتها بعد وفاة الرسول الأعظم محمد من محن وآلام وغصب حقها، أن هناك من سيعمل على إخفاء هذه الحقائق وتجريدها عن إطارها الصحيح، بل وتلفيقها وجعل الطرف المقابل بريء براءة الذئب من دم يوسف.

نعم وهدا ما نجده اليوم واضحافي كثير من كتابات المؤرخين سواء كانوا المتقدمين أم المحدثين الذين يحاولون بشتى الطرق أبعاد مجمل التهم عن الذين اشتركوا في غصب حق الزهراء من جانب، وواقعة الدار وما جرى فيه من انتهاك حرمة البيت النبوى الذي طالما وقف عليه الرسول محمد عَيْنَ يستأذن الدخول ويقول هكذا أمرني ربي. وهذا ما أشارت له المصادر حيث نقل عن أبي عبد الله جعفر بن محمد الملكا قال؛ لما بني أمير المؤمنين بفاطمة عليتك اختلف رسول اللَّهُ عَيِّلَةً إلى بابها أربعين صباحاً كل غداة يدق الباب ثم يقول: السلام عليكم يا أهل بيت النبوة ومعدن الرسالة ومختلف المٍلائكة الصلاة رحمكم الله: (إنَّما يُريدُ الله لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَلَ الْبَيَّتِ

ويُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً)، ثم قال: يدق دقا أشد من ذلك ويقول أنا سلم لمن سالمتم وحرب لمن حاربتم (٢٠).

وهذا الخليفة نفسه وفي نص صريح يعتذر عما بدر منه في يوم الدار وقد روته مجموعة غير قليلة من المصادر وقد كان ذلك قبيل وفاته حيث نقل عنه ما نصه: عن حميد بن عبد الرحمن عن أبيه قال دخلت على أبى بكر رضى الله عنه أعوده في مرضه الذي توفى فيه فسلمت عليه... ثم قال أما إنى لا آسى على شيء إلا على ثلاث فعلتهن وددت أنى لم أفعلهن وثلاث لم أفعلهن وددت أنى فعلتهن وثلاث وددت أنى سألت رسول الله (صلى الله عليه وسلم) عنهن فأما الثلاث اللاتي وددت أنى لم أفعلهن فوددت أنى لم أكن كشفت بيت فاطمة أو تركته وأن أعلق على الحرب وددت أنى يوم سقيفة بنى ساعدة كنت قدفت الأمر فى عنق أحد الرجلين أبو عبيدة أو عمر فكان أمير المؤمنين وكنت

ولسنا هنا نحاول أن نستقصي تلك الأحداث التي مرت على الزهراء على الظلام ماهو إيضاح للبصائر التي قد غشاها الظلام ولا تحاول أن تنظر إلى الحقائق بعيداً عن العواطف والميل إلى فئة دون أخرى، ولا نريد أن نكون كقوم إبراهيم إذ: (قالُوا أَنْتَ فَعَلْتَ هذا بِآلهتنا يا إبراهيم قال بَلْ فَعَلَهُ كَبِيرُهُمُ هذا فَاسَالُوهُمُ إَنْ كَاثُوا يَنْطَقُونَ فَرَجَعُوا إلى أَنْفُسهِمْ فَقالُوا إِنَّكُمْ أَلظًالمُونَ ثُمَّ نَكسُوا عَلى رؤسهمُ لَقَدُ عَلَمْتَ ما هؤلًاء يَنْطقُونَ قالَ أَفْتَعْبُدُونَ مِنْ عَلَمْتَ ما هؤلًاء يَنْطقُونَ قالَ أَفْتَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللهِ ما لا يَنْفَعُكُمُ شَيئًا ولا يَضُرُكُمْ دُونِ اللهِ ما لا يَنْفَعُكُمُ شَيئًا ولا يَضُرُكُمُ

أُفِّ لَكُمْ ولما تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَفَلا تَعْقلُونَ قالُوا َ حَرِّقُوهُ وَانْصُرُوا ۚ آلهَتَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ فاعلينَ)(٥) أو كما قال سبحانه و تعالى: (وَ إِذَا قَيلَ لَهُ اتَّقِ اللَّهِ أَخَذَتْهُ الْعِزَّةُ بِالْإِثْم فَحَسِبْنُهُ جَهَٰنَّمُ وَلَبِئْسَ الْمهادُ)(١).

إذن كانت فلسفة الزهراء في هذا الأمر على قدر كبير من الأهمية لذا كان أفضل شيء لحفظ حقها وبيان مظلوميتها أنها (عليها السلام) أوصت بأن تدفن ليلاحتى لا يصلّى عليها الرجلان، وصرحت بذلك، وعهدت فيه عهدا بعد أن كانا استأذنا عليها في مرضها ليعوداها، فأبت أن تأذن لهما، فلمًا طال عليهما المدافعة رغبا إلى أمير المؤمنين عليه السلام في أن يستأذن لهما، وجعلاها حاجة إليه، فكلِّمها أمير المؤمنين عليه السلام في ذلك وألح عليها فأذنت لهما في الدخول، ثم أعرضت عنهما عند دخولهما ولم تكلَّمهما، فلمّا خرجا قالت لأمير المؤمنين عليه السلام قد صنعت ما أردت قال نعم. قالت: فهل أنت صانع ما آمرك قال نعم. قالت فإنى أنشدك الله أن لا يصلّيا على جنازتي، ولا يقوما على قبري(٧).

وعلى الرغم من أن بعض المؤرخين قد انفردوا دون غيرهم وذكروا أن الشيخين قد صلا على الزهراء الله وذلك ما نقله الشعبي قال: صلى عليها أبو بكر رضى الله عنه وعنها(^)، وفي رواية أخرى قال: صلى أبو بكر الصديق على فاطمة بنت رسول الله صلى الله عليه وسلم فكير عليها أربعاً (٩).

في حين أن كثير من مصادر أهل السنة المعتبرة تذكر عدم حضور الخليفة

جنازة الزهراء (١٠عاليكا).

ونقل كذلك قاضى القضاة في المغنى بأنه قد روي أنّ أبا بكر هو الذي صلّى على فاطمة اللَّكَ وكبّر أربعا، وهذا أحد ما استدلّ به كثير من الفقهاء في التكبير على الميّت، ولا يصحّ أنّها دفنت ليلا، وإن صح ذلك فقد دفن رسول أصحاب رسول الله الله الله الله الله النهار ويدفنون بالليل، فما في هذا ممّا يطعن به، بل الأقرب في النساء أن دفنهن ليلا أستر وأولى بالسنة. وردّ عليه السيد الأجل في الشافي بأنّ ما ادّعيت من أنّ أبا بكر هو الذي صلّى على فاطمة(ع) وكبّر أربعاً، وأنّ كثيراً من الفقهاء يستدلّون به في التكبير على الميّت فهو شــىء ما سمع إلاّ منك، وإن كنت تلقيته عن غيرك فممّن يجرى مجراك في العصبية، وإلا فالروايات المشهورة وكتب الآثار والسير خالية من ذلك، ولم يختلف أهل النقل في أنّ أمير المؤمنين عليه صلَّى على فاطمة عَلَيْكُ إلاَّ رواية شادّة نادرة وردت بأنّ العباس صلّى عليها(١١).

وروى ابن أبى الحديد عن أحمد بن عبد العزيز الجوهري عن هشام بن محمد عن أبيه قال: قالت فاطمة عَلَيْكُ لأبي بكر إِنَّ أَمَّ أَيمِن تشهد لي أنَّ رسول اللَّه عَيَّاتًا أعطاني فدك. فقال يا بنت رسول الله والله ما خلق الله خلقا أحبّ إلى من رسول اللُّه عَيِّياً أبيك ولوددت أنَّ السَّماء وقعت على الأرض يوم مات أبوك، والله لئن تفتقر عائشة أحبّ إلى من أن تفتقرى، أترانى أعطى الأسود والأحمر حقه وأظلمك حقك وأنت بنت رسول الله ﷺ إنّ هذا المال لم م گوی گوی م

يكن للنبي على وليته كما كان يليه قالت والله لا كلّمتك أبدا. قال والله لا هجرتك أبدا. قال والله عليك. قال والله لأدعون الله عليك. قال والله لأدعون الله لك. فلما حضرتها الوفاة أوصت أن لا يصلي عليها، فدفنت ليلا، وصلّى عليها العباس بن عبد المطلب، وكان بين وفاتها ووفاة أبيها اللها التتان وسبعون ليلة "".

و مما يؤيد إخفاء دفنها جهالة قبرها والاختلاف فيه بين الناس إلى يومنا هذا، ولو كان بمحضر من الناس لما اشتبه على الخلق ولا اختلف فيه.

ونقرأ ذلك واضحا عند ذكر قبر فاطمة الله حيث نقل ابن سعد في طبقاته عن محمد بن عمر قال: سألت عبد الرحمن بن أبي الموالي قال: قلت إن الناس يقولون به إن قبر فاطمة في المسجد الذي يصلون به على جنائزهم بالبقيع، فقال: والله ما ذاك الا مسجد رقية ـ يعني امرأة عمر ـ وما دفنت فاطمة إلا في زاوية دار عقيب مما يلي دار الجحشيين مستقبل خرجة بني نبيه من بني عبد الدار بالبقيع وبين قبرها وبين الطريق سبعة أذرع(١٠٠٠).

وفي رواية أخرى عن عبد الله بن حسن قال: وجدت المغيرة بن عبد الرحمن بن الحارث بن هشام واقفا ينتظرني بالبقيع نصف النهار في حر شديد فقلت ما يوقفك يا أبا هاشم هاهنا قال انتظرتك بلغني أن فاطمة دفنت في هذا البيت في دار عقيل مما يلي دار الجحشيين فأحب أن تبتاعه لي بما بلغ أدفن فيها فقال عبد الله والله لأفعلن فجهد بالعقيليين فأبو قال عبد الله ابن جعفر وما رأيت أحد يشك أن قبرها في ذلك الموضع (1).

وقال الواقدي: قلت لعبد الرحمن ابن أبي الموالي إن الناس يقولون إن قبر فاطمة بالبقيع فقال ما دفنت إلا في زاوية في دار عقيل، بين قبرها وبين الطريق سبعة أذرع(١٠٠).

لقد كان لاختلاف المؤرخيين حول موضع القبر الشريف لأن وصية الزهراء المبياة كانت تؤكد على ذلك والإمام علي السلام في الموصية بعدافيرها، وهذا الاختلاف في موضع القبر نجده متداول كذلك في كتب الشيعة أنفسهم (١١)، بل حتى أن بعض خطباء المنبر الحسيني لازالوا عند مرورهم في المنبر الحسيني لازالوا عند مرورهم في قد جرى وكأن الإمام دفن الزهراء المبيا فد جرى وكأن الإمام دفن الزهراء المبيا المستحيل أنه دفنها ليلاً لكن من المستحيل أنه دفنها خارج البيت وذلك للأسباب الآتية.

أولاً: من المسلّم به أن باب الدار كانت مطلة على مسجد النبي الله فمن غير المعقول أن يخرج بها، ولم يكن ليخلو من المصلين والمتعبدين هذا من جهة، وهذا لاشك يثير انتباه الموجودين.

ثانياً. ولو نفترض أن الإمام أخرجها ليلا فلا شك أن حركتهم مع قلة المشيعين كان يشر بعض الأصوات، بينما كان الإمام حريصا على عدم تبيان الأمر وبشتى الطرق.

ولا شك أن الإمام وجد أفضل الأمور هو دفنها في الدار لئلا ينتبه الناس إلى ذلك ويبقى موضع اختلاف بين المسلمين لكي لا تنسى ظلامة الزهراء أو محاولة إخفاء الحقائق لكي لا تضيع على جمهور المسلمين.

وهذا ما أشار إليه أئمة أهل البيت الهالم فعن أحمد بن محمد بن أبى نصر قال: سألت الرضاءالسلا عن قبر فاطمة عليكا فقال: دفنت في بيتها فلما زادت بنو أمية في المسجد صارت في المسجد (١١).

وروى السمهودي في وفاء الوفاعن الإمام جعفر الصادق عن أبيه للمَاليَّا : أن علياً دفن فاطمة عليك ليلا في منزلها الذي دخل في المسجد، فقبرها عند باب المسجد، المواجه دار أسماء بنت حسين بن عبد الله \_ في وقته \_ وهو الباب الذي كان في شامى باب النساء في المشرق(١١١).

وذكر الشيخ الصدوق تين هذه الاختلافات بقوله: اختلفت الروايات في موضع قبر فاطمة سيدة نساء العالمين اللِّكا ، فمنهم من روى أنها دفنت في البقيع، ومنهم من روى أنها دفنت بين القبر والمنبر وأن النبي الله الله أنما قال: ما بين قبرى ومنبرى روضة من رياض الجنة لأن قبرها بين القبر والمنبر، ومنهم من روى أنها دفنت في بيتها فلما زادت بنو أمية في المسجد صارت في المسجد وهذا هو الصحيح عندي(١٩).

وهذا ما أشار أليه الشيخ الطوسى تشش ما نصه: وقد اختلف أصحابنا في موضع قبرها، فقال بعضهم: إنها دفنت بالبقيع، وقال بعضهم: أنها دفنت بالروضة، وقال بعضهم: أنها دفنت في بيتها، فلما زاد بنو أمية لعنهم الله في المسجد صارت من جملة المسجد، وهاتان الروايتان كالمتقاربتين والأفضل عندي أن يزور الإنسان من الموضعين جميعا فانه لا يضره ذلك ويحوز به أجرا عظيما، وأما من قال أنها دفنت بالبقيع فبعيد من الصواب(٢٠).

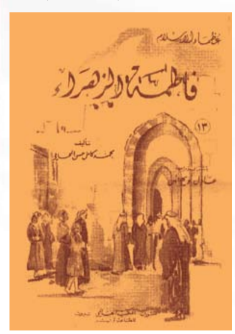
وعليه من خلال مجموع الروايات الواردة في هذا الشأن والتي لا يمكن الطعن فيها أن قبر الزهراء اليُّكَا اليوم في المسجد النبوي، وهو ليس كما يتصور البعض في البقيع وهو بعيد عن الصواب ■

- (١) محمد جواد فخر الدين، مقدمة كتاب الدرة البيضاء في شرح خطبة الزهراء للسيد هادي الصائغ، ص٤.
  - (٢) المصدر السابق.
- (٣) المجلسي، بحار الأنوارج: ٣٥/ ٢١٦. وينظر في هذا المضمون: القرطبي، التفسير،٢٦٣/١١.
- (٤) المقدسي، الأحاديث المختارة ١/ ٨٩، الهيثمي، مجمع الزوائد ٢٥٢/١،الطبراني، المعجم الكبير، ٦٢/١، الطبرى، تاريخ، ٢٥٣/٢.
  - (٥) سورة الأنبياء، الآية: ٦٣-٦٨.
    - (٦) سورة البقرة، الآية: ٢٠٦.
  - (٧) ابن أبى الحديد، شرح نهج البلاغة ٢٨١/١٦.
    - (٨) ابن سعد، الطبقات الكبرى ٢٩/٨.
      - (٩) المصدر السابق.
- (١٠)الحاكم، المستدرك، ٣/١٧٨، البيهقى، السنن ٢١/٤، ابن أبي شيبة، مصنف ٣١/٣، الصنعاني، المصنف ٢٥١/٣، ابن حجر، فتح الباري ٤٩٤/٧، ابن حجر، الإصابة ٥٩/٨. وهناك مصادر أخرى لم نذكرها لعدم الإطالة.
  - (١١) المجلسي، بحار الأنوار، ٢٩٨/٢٩.
  - (١٢) ابن أبى الحديد، شرح نهج البلاغة ٢١٥/١٦.
    - (١٣) ابن سعد، الطبقات الكبرى ٢٩/٨.
      - (١٤) المصدر السابق.
      - (١٥) ابن حجر ، الإصابة ، ٨/٥٩.
      - (١٦) ابن شهراشوب،المناقب،١٣٢/٣
- (١٧) ابن شهراشوب،المناقب،١٤٠/٣، الكليني، الكافي، ١/١ ٤٦ ، الصدوق، من لا يحضره الفقيه ١/ ٢٢٩.
- (١٨) نقلا عن: بيومى ، السيدة فاطمة الزهراء ص ١٧٦.
  - (١٩) من لايحضره الفقيه، ٥٧٢/٢.
    - (٢٠) تهذيب الأحكام، ٩/٦.

## الزهراء علِسَلَهُا في ببليوغرافيا أهل السنّة والجماعة

• علي جهاد الحساني مكتبة الإمام أمير المؤمنين العامة

يخلو من خطأ إلا كتاب الله عز وجل، لذا أرجو من القراء الأعزاء وأساتذتنا الإجلال من المحققين والباحثين أن يحفو عما زاغ عنه البصر وأن يسددوا عملنا هذا من خلال تزويدنا بآرائهم وملاحظاتهم القيمة



(بنابيع) لكم كنت أتمنى ومن خلال عملى في قسم المخطوطات في مكتبة الإمام أمير المؤمنين علاسة العامة في النجف أن أجمع الآثار المخطوطة والمطبوعة التي كتبت في أهل البيت البيل التي اختطتها أنامل المؤلفين والكتّاب من أهل السنة والجماعة ضمن معجم لتكون دليلأ للباحثين، إلا إن مشاغلي في هذا القسم والظروف التي كانت تحيط ببلدى الجريح أبان النظام البائد، أقعست خطواتي بعض الشيء نحو إكمال هذا المشروع... وشاء الله أن أخوض هذا المضمار المبارك بخطى يسيرة عندما أشار على الأستاذ العزيز حيدر الجد أن أكتب الآثار العامة لسيدتنا ومولاتنا فاطمة الزهراء اللكا. فتوكلت على الله وقمت بجمع ما تيسر لى من أسماء المخطوطات والمطبوعات في هذا المجال والتي زينت أوراقها فاطمة الزهراء عَلَيْكًا.

ورغم السعي الحثيث لتقليل الخطأ ما أمكن ومن خلال ما يحمله هذا الجمع من فترة قصيرة، فما من بحث أو كتاب



ومن الله العون والحمد لله رب العالمين. وفيما يلي عرض لتلك الآثار المخطوطة والمطبوعة:

## اتحاف السائل بما لفاطمة من الفضائل:

محمد بن محمد بن عبد الله الأكراوي القلقشندي الشافعي ت ١٠٣٥هـ. مخطوط: في المكتبة الأحمدية بتونس، رقمه ٥٦٨٨ ضمن مجموعة ص١١٩٠. ينظر: إيضاح المكنون ج١/ ١٩، هدية العارفين ج٢/ ٢٧٤، معجم ما كتب عن الرسول وأهل البيت ج١/١٥.

#### ٢. أخبار فاطمة:

عبيد الله بن محمد بن محمد بن محمد بن حمدان بن بطة ت ٣٧٨هـ. ينظر: هدية العارفين ج١/ ١٤٧.

#### ٣. أخبار الفاطميات:

لأبي الحسن علي بن عبد بن جعفر المدني المعروف ب(ابن المديني) ٣٤٠هـ. ينظر: إيضاح المكنون ج١/ ٤٤، والأعلام ج٤/ ٣٠٣، ميزان الاعتدال ج٢/ ٢٢٩.

#### ٤. الأربعين في فضائل الزهراء:

لأبي صالح أحمد بن عبد الملك المؤذن ت ٥٩١هـ. ينظر: معالم العلماء/ ٦٦، نقد الرجال ج١/ ١٣٢.

#### ه. إزالـــة الرين فـــي مناقب فاطمة والحسنين:

المؤلف؛ مجهول، طبعة إسلامبول ط حجري.

## 7. أم الحسنين بنت أكرم رسول السيدة فاطمة الزهراء البتول:

أحمد عبد المنعم عبد السلام الحلواني، معاصر. طبعة القاهرة، مطبعة الأمانة ١٩٦٩، في ١٠٣ص.

#### ٧. البتول فاطمة الزهراء:

عبد الفتاح عبد المقصود، معاصر. ط الكويت، مكتبة المنهل ١٤٠٣هـ.

## ٨ تحرير النقول في مناقب أمنا حواء والبتول:

نور الدين علي بن محمد المكي، ابن الصباغ المالكي ت٥٥ ٨هـ. مخطوط في دار الكتب الوطنية في باريس، رقم ١٩٢٧.

#### ٩. تزويج فاطمة:

لأبي عبد الله بن محمد بن أبي الدنيا ت ٢٨١هـ. ينظر: الفهرست لابن النديم /٢٣٧، معجم المؤلفين ج٦/ ١٣١، معجم ما كتب عن آل الرسول ج٥/ ٢٧، هدية العارفين ج١/ ٤٤١.

#### الثغور الباسمة في فضائل ناطمة:

جلال الدين السيوطي ت٩١١. ينظر: كشف الظنون ج١/ ٥٢١ مخطوط في ٥٣ صفحة وقد طبع في بيروت سنة ١٤٠٥هـ مؤسسة الوفاء بـ(١٣٠ص)، وأيضاً في بيروت/ الدراسات والبحوث العلمية سنة ١٤٠٨هـ تحقيق/ محمد سعيد الطريحي وقد يسمى في بعض الكتب بـ(مناقب فاطمة أو فضائل فاطمة).

## ۱۱. جــزء من حديــث: لا نورث، ما تركناه صدقة:

محمد معين بن محمد أمين السندي الحنفي ت ١١٦١هـ. ينظر: معجم ما كتب عن الرسول ج٥/ ٣١.

#### 

لأبي بكر محمد بن هارون الرويان ٣٠٠٥هـ. مخطوط في المكتبة

م گر کی گر کر کی ۔

القاهرية بدمشق رقم ١٢٩ عدد الأوراق ٤. ينظر: معجم ما كتب عن آل الرسول ج٥/ ٣١.

#### ١٣. حياة فاطمة:

محمود شلبي. طبعة بيروت، دار الجيل ١٤٠٣هـ.

#### ١٤. الدرة اليتيمة في بعض فضائل السيدة العظيمة:

عبد الله بن إبراهيم حسن ميرغني الحنفي ت ١١٩٣. طبع في بيروت، مؤسسة الوفاء ١١٩٠ه/ تحقيق: محمد سعيد الطريحي. وهو في الأصل مخطوط في الظاهرية بدمشق برقم ١٣٤٤ في ٦ ورقات. ينظر: معجم ما كتب عن آل الرسول ج٥/ ٣٣.

#### ١٥. الزهراء:

محب الدين الخطيب. طبع في القاهرة، السلفية ١٣٤٣هـ في ٤٠ص. ينظر: معجم ما كتب ج٥/ ٣٥.

#### ١٦. الزهراء فاطمة البتول:

أحمد عبد الجواد الدومي. طبع في بيروت، المكتبة العصرية. ينظر: معجم ما أُلف ج٥/ ٤٢.

## ١٧. الصبيحة الغراء في حلي حضرة الزهراء:

علي بن موسى بن محمد العماري الغرناطي المالكي ت٥٨٨هـ. ينظر: هدية العارفين ج١/ ٧١٥.

#### ١٨. فاطمة الزهراء بنت الرسول:

المستشرق لویس ماسینیون ته ۱۹۲م. ینظر: معجم ما کتب جه/ ۷۲.

#### ١٩. فاطمة الزهراء:

توفيق أبو علم. ط القاهرة، دار

المعارف ۷۲ ۱۹م في ۳۰۲ص.

#### ٢٠. فاطمة الزهراء:

فايد العمروسي. ط القاهرة، دار الشروق ١٩٨١م.

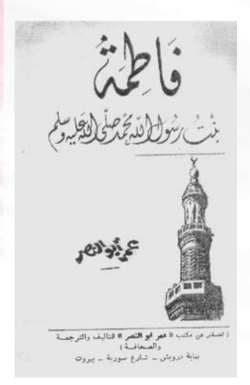
#### ٢١. فاطمة الزهراء:

محمد كامل حسن المحامي. ط بيروت، المكتب العالمي ١٩٨٥م في ١٢٥ص.

## ۲۲. فاطمـة الزهـراء وقصائـد خرى:

یوسف محمد عمر. ط بیروت، ۱۳۹۷ه فی ۱۰۷ص.

77. فاطمة الزهراء والفاطميون: عباس محمود العقاد. ط القاهرة، دار الهلال في ١٥٨ص. وقد طبع بعد ذلك



بطبعات عدة.

#### ٢٤. فاطمة سيدة النساء:

محمد محمود زيتون المصري. ينظر: معجم ما كتب ج٥/ ٨٠.

#### ٢٥. فاطمة وبنات محمد:

تعليقات نقدية للمستشرق البلجيكي (هنري لامس) ت ١٨٦٢م. وقد طبع في روما عام ١٩١٢م. ينظر: معجم ما كتب ج٥/ ٨١.

#### ٢٦. فاطمة الزهراء:

معروف بن أحمد الأرناوطي ت ١٣٦٧هـ. ينظر: ما كتب ج٥/ ٨١.

#### ٢٧. فاطمة الزهراء:

عمر أبو النصر. وقد طبع في بيروت.

## ۲۸. الفتح والبشرى في مناقب السيدة فاطمة الزهراء:

محمد بن حسن المدني الشريف الحنفي الجفري ت ١١٨٦هـ. مخطوط في القاهرية بدمشق. ينظر: هدية العارفين ج٢/ ٣٣٩، الأعلام ج٦/ ١٠٤.

#### ٢٩. فضائل فاطمة:

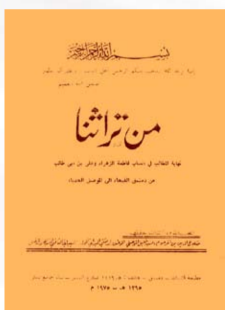
للحافظ أبي القاسم البغوي عبد الله بن محمد بن عبد العزيز ت ٣١٧هـ. ينظر: معجم ما كتب عن الرسول ج٥/ ٩٤.

#### .٣٠ فضائل فاطمة رضي الله عنها: لأبي حفص عمر بن أحمد بن عثمان البغدادي (ابن شاهين) ت ٥ ٣٨هـ. مخطوط في الظاهرية في ١١ ورقة. طبع في بيروت، مؤسسة الوفاء ٥ ١٩٨م، بتحقيق: محمد سعيد الطريحي. ينظر: معجم ما كتب عن

#### الرسول ج٥/ ٤٤، بروكلمان ج٢/ ٤٦٤. ٣١. فضائل فاطمة الزهراء:

لأبي عبد الله الحاكم النيسابوري





الحافظ محمد بن عبد الله الضبي ت ٤٠٥هـ. ينظر: كشف الظنون ج١/ ١٢٧٧، هدية العارفين ج٢/ ٥٩.

#### ٣٢. كلام فاطمة البيك في فدك:

لأبي الفرج علي بن الحسين الاصفهاني ت ٥٦هـ. ينظر: معجم ما كتب عن الرسول ج٥/ ٩٧.

#### ٣٣. مجلس في مناقب فاطمة:

جلال الدين عبد الرحمن السيوطي ت ١١٩هـ. نسخة منها في المكتبة السليمانية في إسلامبول رقم ١٢٠ ١٠٣٠. والظاهر إن النسخة هي نفسها المارة الذكر. ينظر: معجم ما كتب عن الرسول ج٥/ ٩٩.

#### ٣٤. مسند فاطمة:

جلال الدين عبد الرحمن السيوطي

ت ٩١١ه.. طبع في المطبعة العزيزية في حيدر آباد، وأيضاً طبع في بيروت، مؤسسة الكتب الثقافية سنة ١٤٠٦هـ في ١٢٤ص.

a cat cat

#### ٣٥. مسند فاطمة الزهراء:

لأبي جعفر عمر بن أحمد (ابن شاهين) ته ٣٨هـ. ينظر: معجم ما كتب عن الرسول جه/ ١١٢.

#### ٣٦. مناقب فاطمة:

لأبي صالح أحمد بن عبد الملك المؤذن النيسابوري ت ٤٧٠هـ. ينظر: معجم ما كتب ج٥/ ١١٥.

#### ٣٧. مناقب فاطمة:

عبد الرؤوف بن تاج العارفين بن علي المناوي ت ١٠٣١هـ. ينظر: معجم ما كتب

ج٥/ ١١٥.

#### ٣٨. نهايــة المطلــب في أنساب فاطمة وعلى:

صلاح الدين بن خليل الموصلي.

هذا آخر ما استطعنا أن نقف عليه من آثار مخطوطة ومطبوعة خاصة بمولاتنا والزهراء الله عند أهل السنة والجماعة، ولا يخفى على أهل التحقيق والمعرفة أن عملنا هذا إنما كان جمعاً للكتب فقط وللزهراء في المقالات وفصول الكتب الكثير الكثير والحمد لله رب العالمين وصلى الله على محمد وآله الطيبين الطاهرين



عبناسية محمؤوالعنتاد

ساجر دارالکناب آلفریپ

# 

## نهج الكوثرية

#### • الشيخ محمد حسين الأنصاري

وَبهِ كُلُّ نَبِيٍّ بَشَّرْ إِنَّا أَعْطَيلَا لَكُوْثَرْ إِنَّا أَعْطَيلَا الْكَوْثَرْ إِنَّا الْكَوْثَرْ إِذْ قِيلَ لِشَانِئِكَ الأَبتَرْ أَوِّل مَلْ مَن هَلِّلْ أَوْ كَبَّرْ أَوْ كَبَّرْ

وَفواكهُ ها حُسْناً أكبَرْ وَلِذا فِيها سِحْرٌ يُوثَرْ لا يُذكرُ شَيءٌ إِنْ تُذكر

حَتّى فِي الصُّبحِ إذا أسفَرْ حَتّى فِي المُسكِ أوْ العنبَرْ لِعنبَرْ لِسِواها بالمُلكِ فَلا قَرْ

كَجمالِ الرَوْضِ إذا أزهَرْ يَحلِسُ فِي مِحْرابٍ أَخْضَرْ يَجلِسُ فِي مِحْرابٍ أَخْضَرْ فَالنورُ لَها أقررَبُ مَصْدَرْ حَتّى بالغَضِّ لَنسا يُؤمَرْ

يَا أُوّلَ نُورِ قَد صَورٌ إنّا أعْطيناكَ الزَّهْرا أبناءُ الزهراءِ نُجورُمُ فَهُمْ أُوّل مَن قَدْ صلّى فَهُمْ أُوّل مَن قَدْ صلّى

الجنّة أكبَرُ مِن وَصفٍ وَالزَّهرا فاكِهة مِنها والشعرُ عَلا بمدائِحها

أنوارُ مَدائِحها تَطغی وَعبیرُ مَدائِحها یَذکو وَعبینُ مَدائِحها یَذکو وَرقیقُ مَدائِحِها حُرّ

وَجمالُ مدائحِها يَبدُو كالورْدِ الأحمَرِ إذْ يَبدو وإذا ما شِئْتَ لها وَصفاً ولذا في المَحشَرِ لا تَبدو الم المحالية المحالية

يَخْطِفُ أَلْبابَ ذُوي الْمَحْشَرْ يُذْهِبُ بِالأَبصِ ارْ إِذَا مَسِرْ يُذْهِبُ بِالأَبصِ ارْ إِذَا مَسِرْ مِنْ جَنَباتِ الْعَرْشِ تَحدَّرْ وَسماواتُ الشِعْرِ سَتكبَرْ وَسماواتُ الشِعْرِ سَتكبَرْ ءِ بِمدْحِ الزَّهسِ را تَتَفَطَّرْ مِصباح يَا حَسنَ الْمَنْ ظَرْ

فِي نُورِ زُجاجَتهِ مُغْمَرْ وَبِهِ وَبُهُ مَعْمَرُ وَبِهِ نُصُورُ اللهِ تَكَوَّرُ وَلِهِ تَكَوَّرُ وَلِهُ اللهُ لَهُ لَهَ ذَا استَأْثَرُ

لَمْ تَمْسَسْهُ النارُ فَيؤمَرُ سُبحارُ فَيؤمَرُ سُبحانَ اللهِ إذا صَاوَرُ حَسبِي هَذا وَبهِ أَفْخَرُ

وَبِذَا حَتَّى الشَّانِيَ قَدْ قَرْ وَتُخَصُّ بِآياتٍ أَكْتَرْ يَدَهِا وَالأَمرُ هُنَا أَبِهَرْ لا يَفْعَلُ إلّا مَا يُؤمَرْ

مستل من كتاب (للزهراء شذى الكلمات)

فَسَنَا بَرق الزَّهرا سِحْرُ وَيكادُ سَنَا بَرق الزَّهرا وَرَبيعُ مَدائِحِها فَيضٌ وبه أرضُ الشِعرِ سَتَنهُ و وتكادُ سَماواتُ الشُعرَا الزَّهرا مِشكاةٌ فِيها

وَالمصباحُ إِذَا مَا يَبَدُو وَالمصباحُ إِذَا مَا يَبَدُو دُرِّيُ كُوكَبُهُ الله المَعَالُو دُرِّي كُوتَ خِيرٍ يُوتَالِقُ خِيرٍ يُوتَالِقُ خِيرٍ يُوتَالِقُ خِيرٍ المُعَالِقُ خَيرٍ المُعَالِقُ خَيرٍ المُعَالِقُ خَيرٍ المُعَالِقُ خَيرٍ المُعَالِقُ المُعَلِقُ المُعَالِقُ المُعَالِقُ المُعَالِقُ المُعَلِقُ المُعَلِقُ المُعَلِقُ المُعَالِقُ المُعَلِقُ المُعَلِقُ المُعَالِقُ المُعَالِقُ المُعَلِقُ المُعَالِقُ المُعَالِقُ المُعَلِقُ المُعَلِقِ المُعَلِقُ المُعَلِقُ المُعَلِقُ المُعَلِقُ المُعَلِقُ المُعَالِي المُعَلِقُ المُعَلِقُ المُعَلِقُ المُعَلِقُ المُعَلِقُ المُعِلِقُ المُعَلِقُ المُعَلِقُ المُعَلِقُ المُعَلِقُ المُعَلِقُ الْمُعَلِقُ المُعَلِقُ الْمُعَلِقُ الْمُعَلِّقُ الْمُعِلِقُ الْمُعَلِقُ الْمُعَلِقُ الْمُعِلِقُ الْمُعَلِقُ الْمُع

وَيكادُ الزيتُ يُضيءُ وَلَو لَو يَتَجلَّى نُصورٌ فِي نُصورٍ يَتَجلَّى قَوْلاً قَصال لها الهادِي قَوْلاً

البَارِي يَرْضى لِرِضاها وَيكنيك اللهُ أبيكة وَيكنيك اللهُ أبيك وَيُقبِّلُ مُبِيلًا وَيُواماً وَيُقبِّلُ مُبِيلًا المُواماً فَالهادِي لا يَنطِقُ هُجراً

## ينابيع

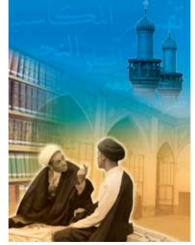
## مُحتويًاتُ العَدَدَ







ص ۱۳۲



ص ۱۲۲

| قاطمة ام ابيها                             |
|--------------------------------------------|
| ملف خاص عن الصد يقة الزهراء إلي            |
| كلمة العدد                                 |
| قرآنيــات                                  |
| أنواع التفسير عند الأئمة عِلَيْهِ          |
| د. سـتار جبر الأعرجي                       |
| قراءة بيانية في سورة المسد                 |
| عبد علّي حسين الجاسمي                      |
| قضايا معاصرة                               |
| جامعاتنا بين البحث العلمي والدراسات العليا |
| د. حيدر كريم المياليد. حيدر                |
| الدور الإعلامي وأهميته في المواجهة         |
| د. عامر عبد زید ٥٢                         |
| آمن الرسول                                 |
| دور العقل في بناء العقيدة/ الحلقة الثانية  |
| السيد علاء الموسوي ٥٨                      |
| حقيقة القضاء والقدر في نهج البلاغة         |
| هاشم حسين ناصر المحنك                      |
| تحقيقات                                    |
| مرقد السيد أحمد بن هاشم                    |
| سلمان هادي الطعمة                          |
| مقام الإمام الصادق الحلية                  |
| أحمد علي مجيد                              |
| في رحاب الفقه                              |
| أجوبة استفتاءات مطابقة لفتاوى              |
| سماحة السيد الحكيم (مد" ظله)               |
| واحة الأدب                                 |

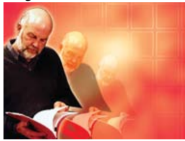
د. حسن الخاقاني ...... ۸۲ حكاية مؤمن.. قصة قصيرة

حيدر المالكي .....

| في النفس والمجتمع                            |
|----------------------------------------------|
| <br>منظومة الأخلاق عند أهل البيت ﷺ           |
| د. نعمة محمد إبراهيم                         |
| علم السلوك وكيف يتغيّر الشخص                 |
| د. فاضل الميالي                              |
| منهج التربية في حياة الداعية المسلم          |
| الشيخ عبد الرزاق فرج الله                    |
| مقالة وتعقيب                                 |
| تعقيب على مقال: الشيخ بهاء الدين العاملي     |
| المهندس سعد حاتم مرزة                        |
| عشرون صحابياً ممن استشهد مع الحسين ﷺ         |
| السيد محمد علي الحلو                         |
| للفضيلة نجومها                               |
| شهيد المنبر الحسيني الشيخ عبد الزهرة الكعبي  |
| أحمد الكعبي الطوير جاوي                      |
| الإمام عبد الحسين شرف الدين في مرآة العلماء  |
| حيدر الجــد                                  |
| طروحات عامة                                  |
| العملية التعليمية في حوزة النجف العلمية      |
| د. علي خضير حجيفن الإلقاء والخطابة           |
| قن المرساء والحصابة<br>الأستاذ محمد على هاشم |
| كنوز يكشفها العلم الحديث                     |
| علاء الدين صبحي السلامي                      |
| استخدام مستخلصات المسواك                     |
| الأستاذ عدي الذبحاوي                         |
|                                              |
| الدكتور عبد المجيد العلي                     |
| من المتحولون                                 |
| منه القرّاء                                  |
| منبر القراء                                  |









ص ۱۰۱

### التحول.. وردود الأفعال

### بيني لِلْهُ الْجَمْزِ الْرَحْدِ الْمُ

حينما بدأ التاريخ الحديث يأخذ منعطفاً جديداً وكأن الحسابات التقديرية قد تغيرت وفقاً لتغيرات إقليمية تشهدها الساحة العربية اليوم، بدأت حدة الطائفية تأخذ منحاً جديداً لم يكن مألوفاً فيما سبق مذ كان الاستبداد والتسلط مستحكماً على أعناق الأمة حيث كان الطابع الخارجي يفرض شكلاً من أشكال الطائفية الممقوتة في أروقة السجون والمعتقلات وبعيداً عن الساحة الإعلامية العامة مما يفضي عليها نوعاً من الضبابية واللامفهومية المؤدي بالنتيجة إلى الشك في مصداقيتها بل قد يؤدي في كثير من الأحيان إلى الدفاع عن الأنظمة الدكتاتورية المتعجرفة.

أما في الفترة المذكورة وبعد أن ظهر في الأفق لوائح الغلبة والانقلاب ظهرت أمور كانت خافية على الساحة العامة وانكشفت النفوس على حقيقتها وأبدت الامتعاظ الشديد من ذلك وانعكس ذلك التأزم النفسي على السلوك الخارجي مما أدى إلى امتهان القتل والتدمير بكل أشكالهما وبتفنن قلّ نظيره في البشرية فلا يمر يوم إلا ونسمع فيه نازلة حلّت ببلدة أو قرية أو بشخصية من الشخصيات القيادية أو الاجتماعية أو حتى

التعليمية التي يفترض أن تكون بعيدة كل البعد عن تجاذب التيارات الخارجية وما يتبع ذلك من ردود أفعال تجر إلى الخلافات الشديدة المتعقبة للقتل والانتقام لما لها من الميزة المفروضة على الجميع، فبدلاً من أن تكون قوة حيادية ذات تأثير كبير في المجتمع المدني نراها مستهدفة في الميادين السياسية وكأنها نقطة ضعف تستغل لضرب التيارات بعضها ببعض.

وهكذا يوصف الحال اليوم بهذا الشكل من التشنج الكبير الذي شند أن نرى مثله سابقاً بهذا الأسلوب المتعجرف وفي مختلف الأوساط من دون تفريق بين جميع أفراد المجتمع.

من هذه العشوائية العجيبة بدأت التساؤلات تطرح من هنا وهناك لماذا هذا العنف؟ لماذا لم تحل الأمور على طاولة البحث والحوار لنجد نقطة الضعف فتعالج، أو نقطة غائبة فتنشأ، أو ما شاكل ذلك من الحلول؟ لماذا ألغي الانتماء الوطني على جميع الأصعدة حيث طال التدمير حتى البنى الأساسية للأمة من دون استثناء؟!

بعدالرؤية الصادقة لواقع الأحداث التي تمر به الأمة يمكن أن تستنتج الأسباب التي تكمن وراء ذلك كله ونحاول عرضها بشكل نقاط: أولاً: الخوف الشديد من ردود الفعل

المعاكسة التي هي طبيعة تكوينية في جميع الأفعال والانفعالات فإن لكل فعل رد فعل يساويه في القوة ويعاكسه في الاتجاه وذلك ناشع مما منيت به الأمة في الفترة الماضية من الشدة وقساوة التعامل والتغييب بكل أشكاله وفي جميع المجالات الثقافية والفكرية بل حتى الإنسانية ـ فإن إثبات إنسانية الإنسان في الفترة الماضية يحتاج إلى عناء كبير جراء التغييب والإلغاء فكان يستعمل ضده قانون اللاموجود ـ وإذا كان الأمر كذلك فإن انعطاف التاريخ بالشكل المتقدم قد ينذر باستعمال نفس الأسلوب تجاه الطرف الآخر، من هنا حدث هذا الخوف الشديد الذي تجسد في السلوك الخارجي مما أدى إلى ما ذكرنا من العنف والعشوائية، على أنه يشير إلى واقع قد يخفى على الكثير حيث يستبطن الكشف عن ضياع حقوق الكثيرين كما يكشف حقائق خافية أو متخفية على الآخرين، ولم يعلموا مدى تماسك الأمة وإخضاعها لجميع الأمور بأيدي قادتها الفكريين الذين يحسنون التعامل لكسب الموقف من دون أن يقدموا التضحيات الأمر الذي أدى إلى رصّ الصفوف والثبات والتحلى بالصبر والأناة. ثانياً: الخوف من أنه لو ثنيت الوسادة وامتازتالأمورلتم "رصدالحقوق وإحصاؤها ومن ثم المطالبة بها من الغاصبين والمعتدين عليها مذكانت الأمة تحت الوطأة فتأتى هذه

العشوائية وخلط الأوراق من أجل إرباك الوضع وتضييع المعالم على من يريدو العمل، وصف السجلات، لئلا تنكشف الأمور ويوضح الصبح ويطالب كل ذي حق بحقه. وهذا دليل آخر على ضياع حقوق الأمة منذ فجر السلطة، وغياب العدل والمساواة واستيلاء الملوك وأبناء الملوك على مقدرات الشعوب والعيث فيها فساداً. مع أن الحق لابد من رجوعه مهما كانت الظروف ومهما كانت النتائج ﴿وسيعلم الذين ظلموا أي منقلب ينقلبون﴾.

ثالثاً: الخوف من ذهاب السلطة بكل أشكالها فيصبح السائس مسوسا والحاكم محكوماً وترجع الدنيا بمن ألبستهم ذل الجاه، واستعبدوا البشر. وهذه النقطة من أهم النقاط الأساسية التي تحفز المعنيين لفعل ما لم يخطر ببال أحد، فقد قال بعضهم لابنه: «لو نازعتني أنت ـ يعني: الملك ـ لأخذت الذي فيه عيناك» ويكفى في وصفه ما نراه اليوم على أرض الواقع. ولا يختص ذلك باتخاذ سبل معينة بل تتخذ جميع السبل لمحاولة إرجاع الأصول السابقة وما كانت عليه الأمة قبل انقلاب الأمر. حتى وصل الأمر إلى الدور الإعلامي الذي يفترض فيه أن يكون محايداً إيجابياً، وإذا به متجهاً اتجاها آخر لمحاولة كسب الوقت وزعزعة الثقة لإرجاع أبسط الحقوق المزعومة ■ المشرف العام



## انواع التفسير عند الائمة (ع)

#### • د. ستارجبر الأعرجي



لمناهج مختلفة. وإذا كان مما لا يسع هذا البحث كشف واستقراء كل تلك المناهج المتصورة فانه يمكن أن نلمح أوضح تلك المناهج ورودأ فيما روى عنهم الله متوخين منها ما كان معتمداً على فهمهم الخاص ربطاً أو تحليلاً وما تبين فيه تطبيق ضوابطهم المتفردة وبالتالى ستخرج بعض

وكونه (تبياناً لكل شيء) النحل: ٨٩، ولم يفرط فيه من شيء (ما فرطنا في الكتاب من شيء) الانعام: ٣٨.

وثبت لنا استحالة أن يكون الكتاب كذلك ويفرط بأهم ركيزة فيه وهي قدرته على أن يبين نفسـه فيكون مفهوماً عند المخاطبين به.

#### ١. منهج تفسير القرآن بالقرآن:

تأكد لنا سابقاً أهمية هذا المنهج في التفسير (الفهم) للنص القرآني فضلاً عن انه من ركائز المنهج الصحيح واليقيني في فهم النص وكان الالتزام بالقرآن كمرجعية أولى في فهمه بما ينطق عن ذاته

ونلاحظ ان الأئمة الله كانوا أول من فتق البحث في هذا الضابط المهم في تصديهم لاستنطاق النص بما أسس ملامح منهج تفسير القرآن بالقرآن انه (ينطق بعضه ببعض ويشهد بعضه على بعض) (۱).

فكان هذا المنهج هوا لطريق السوي الذي اتبعوه الله وهم معلمو القرآن والهداة إلى ما جاء به.

وقد لاحظ الباحث ان تطبيق هذا المنهج يردعن الأئمة المنهج يردعن الأئمة المنهاء

#### أ. تفسير الآية بالآية:

وقد بلغت الروايات في ذلك العشرات سأكتفي ببعضها بحيث يكون الاختيار في أشكال هذا المنهج والمناهج الأخرى واقعاً على تفسيراتهم في للآيات المتضمنة لأصول العقيدة دون الخوض في الآيات المتعلقة بالجوانب الأخرى، الخلاق والاجتماع والأحكام... الخلامح من خلال ذلك اثر تفسير الأئمة في توجيه سير منظومة الاعتقادات عند الإمامية وأثرها في منهج متكلمهم.

من ذلك مشلاً ما ورد عن الإمام علي علي علي النه في تفسير قول تعالى: (صراط الذين أنعمت عليهم) الفاتحة: ٦، ففي مجال بيان من المنعم عليهم وطبيعة النعمة يقول عليه (أي: قولوا اهدنا صراط الذين أنعمت عليهم بالتوفيق لدينك وطاعتك لا بالمال والصحة، فقد يكونون كفارا أو فساقا قال عليهم) الذين قال الله (فيهم): (ومن يطع عليهم) الذين قال الله (فيهم): (ومن يطع عليهم من النبين والصديقين والشهداء عليهم من النبين والصديقين والشهداء

والصالحين وحسن أولئك رفيقا) النساء: ٦٩. ومن ذلك أيضا ما روى عنه عليسلام في تفسير قوله تعالى: (ثم يأتى من بعد ذلك عام فيه يغاث الناس وفيه يعصرون) يوسف: ٤٩، إذ يصحح فهماً خاطئاً وقع فيه الكثيرون من خلال استحضاره للنص القرآني الذي يفسر الآية واعتماداً على القراءة الصحيحة النص الذي كان الخطأ فيها سبباً لهذا الفهم الخاطيء، حيث أن رجلاً قرأ الآية على الإمام السلام على البناء للفاعل بفتح الياء في (يعصرون) فقال الإمام علاسلام ويحك أي شيء يعصرون، يعصرون الخمر؟ قال الرجل يا أمير المؤمنين كيف أقرؤها؟ فقال السلام: أنما نزلت (وفيه يعصرون) أي يمطرون بعد سني المجاعة والدليل على ذلك (بأن المقصود الأمطار) قوله تعال (وأنزلنا من المعصرات ماءً ثجّاجا)(٢) النبأ.١٤.

وهناك روايات أخرى عنه الله في هذا الاتجاه في التفسير للآية بالآية.

ومن ذلك أيضاً المروي عن الإمام الحسن بن علي أيضاً إذ دخل رجل مسجد رسول الله على فإذا رجل يعدث عن رسول الله على قال: فسألته عن الشاهد والمشهود فقال نعم، الشاهد يوم الجمعة والمشهود يوم عرفة فجزته إلى آخر يعدث عن رسول الله على فسألته عن ذلك فقال: أما الشاهد في وم الجمعة وأما المشهود في وم النعر.

وهـ و يحـدث عـن رسـ ول الله الله الله المقلمة الديار الله وهـ و يحـدث عـن رسـ ول الله الله الله المناهد ومشهود، فقال: نعم أما الشـاهد فهو محمد الله سبحانه يقول (يا أيها النبي إنا أرسـلناك شاهداً ومبشراً ونذيراً)

الأحزاب: ٤٥، وقال (ذلك يوم مجموع له الناس و ذلك يوم مشهو د) هو د: ١٠٣. فسألت عن الأول فقيل عيد الله ابن عباس، وسألت عن الثاني فقيل ابن عمر، وسألت عن الثالث فقيل الحسن بن على٤)عليهاا).

وروي عن الإمام الباقر عللته روايات عديدة في ذلك منهاما عن زرارة بن أعين قال: قلت له علاستلام: (وإذ أخذ ربك من بني آدم من ظهورهم ذريتهم وأشهدهم على أنفسهم ألست بربكم قالوا بلى شهدنا...) الأعراف: ١٧٢.

فقال عليسلا : أخرج الله من ظهر آدم ذريته إلى يوم القيامة فخرجوا وهم كالذر فعرّفهم نفسه وأراهم نفسه (٥) ولو لا ذلك ما عرف احد ربه وذلك قوله تعالى (ولئن سألتهم من خلق السماوات والأرض ليقولن الله)(١) لقمان: ٢٥.

وفى لمحة من تفسير آيات الصفات الخبرية نجد الإمام عليسلا ينزه الباري عن الجسمية والتشبيه فقد سئل عن قوله تعالى (يا إبليس ما منعك أن تسجد لما خلقت بيدي ص: ٧٥، فقال عليسلام: اليد في كلام العرب القوة والنعمة قال الله تعالى: (واذكر عبدنا داود ذا الأيد) ص: ١٧،

> وقال: (والسماء بنيناه بأيد وإنا لموسعون) الذاريات: ٤٧، وقال: (وأيدهم بروح منه) أي: بقوة)<sup>(٧)</sup>.

وعن الإمام الصادق عليسلا أنه قال في قوله تعالى: (فاسالوا أهـل الذكـر إن كنتـم لا تعلمون) النحل: ٤٣،

قال علاميلا: الذكر محمد عَمَالُهُ ونحن أهله المسؤولون)(^) ذلك في إشارة إلى قوله تعالى: (قد انزل الله إليكم ذكر أي رسو لاً يتلوا عليكم آيات الله...) الطلاق:١٠-١١.

ومما روى عن الإمام الرضا عليلا في حديث له في عصمة الأنبياء، عن أبي الصلت الهروى أنه علاسلام قال: ...وأما قوله: (وذا النون إذ ذهب مغاضباً فظن أن لن نقدر عليه) الأنبياء:٧ ٨ ، إنما ظن بمعنى استيقن أن لن نضيق عليه رزقه ألا تسمع إلى قول الله عز وجل: (وأما إذا ما ابتلاه فقدر عليه رزقه) الفجر:١٦، أي: ضيق عليه رزقه)(٩).

#### ب. التفسير بالسياق:

من أشكال تفسير القرآن بالقرآن نفسه اعتماد السياق في تفسير الآيات فالقرآن الكريم باعتباره كلاماً فلا بد لأجل فهمه وليكون المفسر في جو النص والوقوف على معانيه أن يحيط المفسر بالسياق القرآني الذي لا غنى له عن اتباعه، كونه حجة من ذاته حيث يمثل أهم ركائز النظم القرآني الذي (يعني بالمناسبة بين الآيات وألفاظ الآية الواحدة)(١٠).

يصور الزركشي أهمية السياق بقو له: (إذا لم يرد النقل عن السلف فطريق فهمه

هو النظر إلى مفردات الألفاظ من اللغة العربية ومدلولاتها واستعمالها بحسب السياق)(١١).

يؤكد السيوطي على وجوب مراعاة السياق بتأكيد مراعاة المفسر للمعنى الحقيقي والمجازى ومراعاة التأليف

﴾ إن اعتماد السياق في ﴿تفسير الأيات يعتبر منّ أشكال تفسير القرآن بالقرآن، لأنه كلام فلابد لأجل فهمه أن يحيطه المفسر بالسياق القرآني.

والغرض الذي سيق له الكلام من خلال ملاحظة الارتباط بين المفردات)(١٠٠).

وهكذا فان السياق يكشف عن المعاني المرادة في الألفاظ ويهدف إلى فهمها (من دوال أخرى لفظيه كالكلمات التي تشكل مع اللفظ الذي نريد فهمه كلامأ واحداً متر ابطاً، أو حالية كالظروف والملابسات التي تحيط بالكلام وتكون ذات دلالة في الموضوع)(١٠٠).

وتنطلق أهلية السياق هنا وخصوصيته في هذا الكشف من خلال (اعتبار القرآن جميعه وحدة واحدة متماسكة، وأن فهم بعضه متوقف على فهم جميعه، واعتبار السورة كلها أساسا في فهم آياته، واعتبار الموضوع فيها أساساً في فهم جميع النصوص التي ورد فيها)(11).

وبالتالي فإغفال السياق يؤدي إلى الوقوع في الكثير من الأخطاء التي تفصم عرى هذه الوحدة الموضوعية للنص وتحيده عن مقاصده ومراميه.

من أهم أمثلة ذلك ما حصل عند المجبرة مثلاً في المنهج التجزيئي باقتطاع النص وفصم السياق واللجوء إلى منهج (التطبيق) ـ وليس التفسير ـ الذي يقوم على سحب النص تعسفاً وفرض رأى المذهب

أو الاتجاه التفسيري كتفسير وحيد له إذ نراهم يستدلون بالآية الكريمة قوله تعالى: (والله خلقكم وما تعملون) الصافات: ٩٦، على إأن ذلك يدل على أن الله خالق لأفعالنا)(٥١) في حين أن الملاحظ في

السياق الذي جاءت فيه الآيات إنها (حكاية لقول إبراهيم عليه مع قومه واستنكاره لعبادتهم الأصنام والتي هي أجسام والله تعالى هو المحدث لها)(١١) وهذا ما تصوره الآية السابقة على هذه الآية والمرتبطة بها لتصوران احتجاج إبراهيم على قومه في قوله تعالى على لسانه (أتعبدون ما تنحتون والله خلقكم وما تعملون) الصافات: ٥٩-٢٩.

هذه الضوابط الهامة والأثر الكبير للسياق نجده قد وظف بتميز في تفسير الأئمة الله النص القرآني بما شكل ملامح منهج متميز يكشف عن النص ويبعد كل شبهة تناقض، أو اختلافاً فيه، ويؤكد الوحدة الموضوعية وإليك نماذج من تفسر الأئمة الله النص بالسياق:

فمما روي عن الإمام الحسين بن علي المنام الدسين بن علي المنا أنه سئل عن (الصمد) فكتب (۱۱) بسم الله الرحمن الرحيم فقد سمعت جدي رسول الله المنا يقول من قال في القرآن بغير علم فليتبوأ مقعده من النار (۱۱) وأن الله سبحانه فسر الصمد فقال: (الله أحد الله الصمد) ، ثم فسره فقال: (لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفواً أحد) الإخلاص: 2.5. ومن ذلك ما روى عن الإمام الباقر السلام الباقر المنا المنافر السلام الباقر السلام الباقر السلام الباقر السلام السلام السلام السلام الباقر المناس السلام الس

أن حمران بن أعين سأله (١١) عن قول عن تعالى: (إنا أنزلناه في ليلة مباركة) الدخان: ٣، فقال الله الله القدر في كل سنة من شهر رمضان في العشر الأواخر فلم ينزل القرآن إلا في ليلة القدر قال الله عزوجل: (فيها قال الله عزوجل: (فيها

الله السياق يكشف المعاني المسرادة في الألفاظ، ويهدف إلى فهمها من دوال أخرى لفظية كالكلمات التي تشكل مع اللفظ الذي نريد فهمه.

يفرق كل أمر حكيم) الدخان.٤.

وعن الامام الصادق عليسلام أنه سئل عن قوله تعالى: (هو الذي أنزل السكينة في قلوب المؤمنين) الفتح:٤، فقال السلام. الإيمان، قال عزّ من قائل: (ليزدادوا إيماناً مع إيمانهم) الفتح: ٥(٢٠).

وعن الإمام الرضاعالي أن أبا مرة المحدث سأله عن الرؤية - في حديث طويل - فنفاها الإمام عليه واستدل على ذلك بأنه لا يجوز أن يأتي الرسول ﷺ بالقرآن وآياته التي تنفى الرؤية ثم يحدث بحديث يجوزها ـ وهو الحديث الذي احتج به أبو مرة ـ وهنا قال أبو مرة فانه تعالى يقول: (ولقد رآه نزلة أخرى) النجم:١٣، فقال الإمام عللسلا: إن بعد هذه الآية ما يدل على ما رأى حيث قال: (ما كذب الفؤاد ما رأي) النجم:١١ ، يقول ما كذب فؤاد محمد ما رأت عيناه ثم أخبر بما رأى فقال: (لقد رأى من آيات ربه الكبرى) النجم: ١٨ ، فآيات الله عز وجل غير الله وقد قال: (لا يحيطون به علما) طه:١١٠ ، فإذا رأته الأبصار فقد أحاط به العلم ووقعت المعرفة(٢١). ٢. منهج التفسير بالجرى (الانطباق، المصداق).

ربما يكون هذا المنهج مما انفرد

به أئمة أهل البيت البيا فوضعوا أسسه الخاصة بهم في فهم النص، ولهذا التفسير خصوصية علمية ذات بعد مرتبط بالقدرة على استنطاق باطن النص وكشـف معانيه كشـفاً يزيل عنها كل حجب وحدود ظاهر الألفاظ

وقيودها لينطلق إلى باطن الآية وقدرتها على الشمولية وكسر قيود الزمان و المكان و القدرة على الانطباق على معان متجددة تمثل مصاديق يشملها النص. والملاحظ هنا أن كثيراً من الروايات الواردة عن أهل البيت الهلط في تفسير النص القرآني هي من قبيل بيان المصداق وتتحقق جريان معانى الآيات و دلالاتها عليه، وإن اختلف هذا المصداق من حيث درجت الظهور والخفاء.

هـذا المنهـج التفسيري يتحرر من الإرتباط بعامل الزمن وأثره في فهم النص الني يتمثل في سبب النزول كقضية يستفاد منها للوقوف من خلالها على المعنى الذى يتضمنه النص القرآن باعتبار معرفة سبب النزول (طرقاً قوياً في فهم معاني الكتاب العزيز والاستعانة بسبب النزول لدفع توهم الحصر)(٢٢)، في الحوادث والحاجات التي تمثل سبباً للنزول في كثير من آيات القرآن الكريم أهميتها هنا لا تنسحب إلى أكثر من معرفة الآية وما فيها من معنى ودلالات وإلا فان (ما ورد من شأن النزول وهو الأمر أو الحادثة التى تعقب نزول آية أو آيات في شخص أو واقعة لا يوجب قصر الحكم على

الواقعة لينقضى الحكم بانقضائها ويموت بموتها لان البيان عام والتعليل مطلق، فان المدح النازل في حق أفراد من المؤمنين، أو الذم النازل في حق آخرين معللاً بوجود صفات فيهم لا يمكن قصرهما على

﴿ إِن منهج التفسير بالجري الزمن الذي يتمثل في سبب نزول الآية في الحوادث والذي يعرف من خلالها ١ المعنى الذي يتضمنه النص. ﴿

شخص مورد النزول مع وجود عين تلك الصفات في قوم غيرهم وهكذا) $(T^{(\gamma\gamma)})$ .

والقرآن الكريم نفسه يؤكد هذه الحقيقة قال تعالى: (يهدي به الله من اتبع رضوانه سبل السلام) المائدة: ١٦.

فالنص القرآني العام الذي نزل بسبب خاص معين (يشمل بنفسه أفراد السبب وغير أفراد السبب لان عمومات القرآن لا يعقل أن توجه إلى شخص معين)(٢٠).

هـذا التحديد نجده ممثلاً بوضوح في مرويات أئمة أهل البيت الله بمعنى (الجري) والـذي ينسـجم تماماً مـع القاعـدة العامة (العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب).

فالأئمة الله درجوا على اتباع هذه القاعدة وكانت محور هذا المنهج التفسيري عندهم فنجدهم يطبقون معنى الآية من القرآن على ما يقبل أن تنطبق عليه من الموارد وإن كان خارجاً عن مورد النزول، والاعتبار يساعد على هذا (فالقرآن نزل هدى للعالمين.. ومابينه من الحقائق النظرية حقائق لا تختص بحال دون حال ولا زمان دون زمان وما ذكره من فضيلة أو رذيلة وما شرعه من حكم عملي لا يتقيد بفرد دون فرد ولا عصر دون عصر لعموم التشريع)(٥٠).

هذا الضابط المهم كان للأئمة النه في تصديهم لتفسير النص أثر بارز في تفعليه لكشف دلالات النص التي لا تظهر لكل ذي فهم وتستلزم فهما خاصا قادرا على استحضار امكانات النص التي ينطق بها إيحاء

بما يمثل استبطاناً يستدعي آفاقا واسعة يتحرك في إطارها، وهذا الضابط هو ما عبر عنه الإمام الباقر عليه فيما روى عن أبي بصير قال: سألته عن الرواية (ما في القرآن آية إلا ولها ظهر وبطن وما فيها من حرف إلا وله حد ولكل حد مطلع)، ما يعني بقوله (ظهر وبطن)؟ قال اليه : ظهره تنزيله، وبطنه تأويله، منه مما مضى ومنه ما لم يكن بعد يجري كما يجري الشمس والقمر كلما جاء منه شيء وقع)(٢٠).

هذه السعة المتصورة في شمول النص تبعده إلى آفاق بعيدة من التحرر من قيد سبب النزول ومورده ذلك التقييد الذي يعده الأئمة الله إماتة للآية.

قال الإمام الباقر عليه (ولو ان الآية إذا نزلت في قوم ثم مات أولئك القوم ماتت الآية لما بقي من القرآن من شيء ولكن القرآن يجري أوله على آخره ما دامت السماوات والأرض ولكل قوم آية يتلونها هم منها من خير أو شر)(۲۷).

ومن ملامح توافر (التنزيل) على هذا (الجري): انطباق الكلام بمعناه على على على المصداق كانطباق قوله تعالى (يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله وكونوا مع الصادقين) التوبة: ١١٩، على كل طائفة

من المؤمنين الموجودين في الاعصار المتأخرة عن زمان نزول الآية وهذا نوع من الانطباق، وكانطباق آيات الجهاد على جهاد النفس، وانطباق آيات المنافقين على الفاسقين من المؤمنين... الخ)(^^).

أن الأئمة عليه قد درجوا على اتباع قاعدة: العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب، فنجدهم يطبقون معنى الآية من القرآن على ما تنطبق على ما تنطبق عليه مطلقاً.

هـذا المنهـج بل ضابطيته في التفسـير واستحضاره الآفاق الواسعة في فهم النص وتقرير شموليته تقوم على أساس (إن للقر آن اتساعاً من حيث انطباقه على المصاديق وبيان حالها فالآية منه لا تختص بمورد نزولها بل تجري في كل مورد يتحد مع مورد النزول ملاكاً كالأمثال التي لا تختص بموردها الأول بل تتعداها إلى ما يناسبها وهذا المعنى هو المسمى بجرى القرآن) ٢٩، والذي وردت العشرات من الروايات عن الأئمة البال في تفسير القرآن وفق ضوابطه وأسسه، كبيان لبعض المصاديق التي تنطبق عليها الآيات.

من ذلك مشلا ما ورد عن الإمام على السلام أنه قام إليه رجل فقال: (يا أمير المؤمنين ما الآية التي نزلت فيك؟ فقال علاسه أما سمعت الله يقول: (أفمن كان على بينة من ربه ويتلوه شاهد منه) هود:١٧، فرسول الله على بينه وأنا الشاهد له ومنه)(۲۰).

وأكد الإمام الرضاءالته هذا التفسير للآية نفسها فقال: (أمير المؤمنين علاسلام الشاهد على رسول الله عَيَّا ورسول الله عَيَّا الله عَيَّا الله عَيَّا الله عَيَّا الله عَيَّا الله عَيَّا الله على بينة من ربه)(٢١).

كذلك قول الإمام الباقر عالسلا في تفسير آية النور انه قال في قوله تعالى: (كمشكاة فيها مصباح) النور:٣٥: المشكاة نور العلم في صدر النبي عَلَيْهُ (المصباح في زجاجة)، الزجاجة صدر على عليه صار علم النبي عليه السي صدر على النرجاجة كأنها كوكب درى يوقد من شـجرة مباركة)، قال: نور (لا شرقية ولا غربية)، قال: لا يهودية ولا نصرانية (يكاد زيتها يضيء ولو لم تمسسه

نار) يكاد العالم من آل محمد عَلَيْهُ أن يتكلم بالعلم قبل أن يسال (نور على نور) يعنى إماماً مؤيداً بنور العلم والحكمة في اثر إمام من آل محمد عَيِّلًا وذلك من لدن آدم حتى تقوم الساعة)(٢٢).

وعن الإمام الصادق في معنى قوله تعالى: (الذين آتيناهم الكتاب يتلونه حق تلاوته أولئك يؤمنون به) البقرة:١٢١، قال عللته: هم الأئمة ٢٣) عليه الأ

وعنه السلام أيضاً في تفسير (الصراط المستقيم) الفاتحة،٥، أنه أمير المؤمنين على بن أبي طالب ٢١) عليسلم).

ولا يسع البحث أن يتوسع في إيراد كثير من الروايات في هذا الباب ولمن شاء ذلك الرجوع إلى المجموعات الحديثية والتفسيرية كالكافى (الأصول)، ومن لا يحضره الفقيه، والتوحيد للصدوق، والاحتجاج للطبرسي، وتفسيري القمي والعياشي، وموسوعة البحار وغيرها.

هـذان المنهجان إذن مـن مناهـج التفسير عند الأئمة البالله هما الأكثر بروزاً في الروايات مع وضوح خصوصية فهم الأئمة الله وإلا فهناك الكثير من الروايات عنهم المنافع في تفسير الآيات القرآنية باعتماد السنة المشرفة أو التفسير المنطلق من أسس اللغة وفنونها البيانية والبلاغية... الخ وهو ما يمكن الرجوع فيه إلى نفس المصادر السابقة الذكر

<sup>(</sup>۱) مسند احمد ۱۰: ۲۳۰، ۱۱: ۳۰

<sup>(</sup>٢) القمى: التفسير ١: ٣٤٦.

<sup>(</sup>٣) لعله أراد به الوجه المدور المشرق.

<sup>(</sup>٤) الطبرسي: مجمع البيان ١٠: ٢٦٦.

<sup>(</sup>٥) لابد هنا من تأويل هذا النص وإلا فهو يختلف مع آيات أخرى نافية للرؤية عن الإمام الباقر عللته

#### حصاد الألسن

عن معاذبن جبل قال: قلت لرسول الله عليه الخبرني بعمل يدخلني الجنة، ويباعدني عن النار، فقال: لقد سألتني عن عظيم، وإنه ليسير على من يسره الله، تعبد الله ولا تشرك به شيئاً، وتقيم الصلاة وتؤتى الزكاة وتصوم رمضان وتحج البيت، ثم قال: ألا أدلك على أبواب الخبر؟ قلت: بلي يا رسول الله. قال: الصوم جنّة، والصدقة تطفع الخطيئة كما يطفع الماء النار، وصلاة الرجل في جوف الليل شعار الصالحين، ثم تلا: (تتجافي جنوبهم عن المضاجع... الآية) ثم قال: ألا أخبرك برأس الأمر وعموده وذروة سنامه؟ قلت: بلي يا رسول الله. قال: رأس الأمر الإسلام، وعموده الصلاة، وذروة سنامه الجهاد، ثم قال: ألا أخبرك بملاك ذلك؟ قلت: لى يارسول الله. قال: كفّ علىك هـذا\_وأشار إلى لسانه\_. قلت: يا نبى الله وإنا لمؤاخذون بم نتكلم به؟ قال: ثكلتك أمك يا معاذ، وهل يكت الناسُ في النارعلي وجوههم أو قال: على مناخرهم إلا حصاد ألسنتهم. وباقي الأئمة كلك . فان هذه الرؤية هي الرؤية القلبية حيث انهم مازالوا في هيئة الذر لم يتلبسوا بعد بالأجساد و يتسلحوا بالحواس والجوارح.

- (٦) تفسير العياشي ٢: ٤٠.
  - (٧) التوحيد ١٥٣.
- (٨) أصول الكافي ١: ٢١٠.
- (٩) الصدوق عيون أخبار الرضاع ١: ٢٠١ دار العلم/ قم / ١٣٧٧ هـ، الكاشاني تفسير الصافي ٢: ١٠٣.
  - (١٠) الزركشي، البرهان ٢: ١٣.
  - (١١) البرهان في إعجاز القرآن ٢: ١٧٢.
  - (١٢) الإتقان في علوم القرآن ٤: ٣٧٢.
- (١٣) البلاغي (محمد جواد): آلاء الرحمن في تفسيرا لقرآن ١: ٣٧٢.
- (١٤) محمد البهي: الفكر الإسلامي الحديث وصلته بالاستعمار الغربي ص ٩٦ دار الفكر بيروت ط١.
  - (١٥) الطوسى: التبيان ٨: ٤٧.
  - (١٦) الطوسي: التبيان ٨: ٤٧.
  - (١٧) الصدوق: التوحيد ص٩٩.
  - (١٨) مسند أحمد ٣: ٢٤١، ٤: ١٤١.
  - (١٩) الكاشاني: تفسير الصافي ١: ٤١.
    - (٢٠) أصول الكافي ٢: ١٥.
      - (٢١) التوحيد: ١١١.
        - ۱۱۱) اللوحيد؛ ۱۱۱.
    - (٢٢) السيوطي: الإتقان ١: ١٠٧.
    - (٢٣) الطباطبائي: الميزان ١: ٤٢.
- (٢٤) صبح الصالح : مباحث في علوم القرآن ١٥٩.
  - (٢٥) الطباطبائي: الميزان ١: ٤٢.
    - (٢٦) تفسير العياشي ١: ١١.
    - (۲۷) تفسير العياشي ١: ١٠.
  - (٢٨) الطباطبائي: الميزان: ١: ٧٢.
  - (٢٩) الطباطبائي: الميزان: ٣: ٧٦.
    - (٣٠) تفسير العياشي ٢: ١٤٣.
    - (٣١) الكافي: الأصول ١: ١٩٠.
    - (٣٢) الصدوق: التوحيد ١٥٨.
    - (٣٣) تفسير العياشي ١: ٥٧.
    - (٣٤) تفسير العياشي ١: ٣٤.



### قراءة بيانية قي سورة المسد

عبد علي حسن الجاسمي
 کلية الآداب/ جامعة الكوفة



بِنَيْ لِلهُ الْإِمْ الْرَاحَ الْمُ اللهُ الْمُ اللهُ الْمُ اللهُ الْمُ اللهُ ال

سِنابيع كان القرآن الكريم منذ نزوله على لسان جبرئيل إلى النبي عَيالًا ليبلغه لهذه الأمة، مدرسة مفتوحة، وجامعة كبرى يتدارسون مشاكلهم المختلفة، ومسائلهم المتنوعة، في أفيائها الفسيحة، وجنباتها الواسعة، وعلى الرغم من نزوله بلسان عربي مبين، وإنه نزل على جماعة كانت أعلم الناس بفهم أسراره البلاغية، ومراميه البيانية، فإنهم كانوا يقفون أمامه موقف التلميذ من أستاذه الكبير الذي لايسعه إلا أن يُذعنَ له بالفضل، ويعرف له بالتفوق، ويسلم له بالعجر عن مداه، والضعف أمامه، ثم يلقى بحوله وطوله بين يديه معلناً له أنه محدود التفكير والعلم والمعرفة بالنسبة لما أفاضه الله عليه من الفيض الغزير. والسبب في ذلك كله يعود الى أن القرآن الكريم - على الرغم من أن الله تبارك وتعالى قد يسره للذكر ـ يحتاج الناظر فيه الى علم خاص وراء العلم بالوضع اللغوى للألفاظ والممارسة العامة. ومما يحتاجه من يبغى التفسير، الإحاطة بدقائق اللغة، وأسرار النحو، وغريب الألفاظ، وعلم البيان، فضلاً عن أساليب فحول الفصاحة العربية.

ولعل أبرز أساليب الإعجاز ورود هذه الصور المختزلة في حادث من الحوادث التي طرأت على الإنسانية عموماً، وعلى النبي الأعظم محمد الله من خلال السور القصار التي امتازت عن السور المباركة الأخرى، ومنها سورة (المسد) التي زخرت بهذه الصورة المرعبة في التهديد الإلهي والوعيد الذي تنخلع له القلوب. وللوقوف على لمحات من المستويات

البيانية في السورة المباركة رأيت ـ على علمي القاصر ـ أن أقسم هذه اللمحات الى التقسيم الآتي:

#### ١. الغرض من السورة:

#### ٢. النزول:

يكاد المفسرون يجمعون على أن سبب نزول هذه السورة، أن أبا لهب قال للنبي اللهب قال أعطى يا محمد إن آمنت بك؟ قال: كما يُعطى المسلون. فقال: مالى عليهم فضل؟ 1

قال: وأيَّ شيء تبغي؟ قال: تباً لهذا من دين تباً، أن أكون أنا وهؤلاء سواء، فأنزل الله تبارك وتعالى: (تَبَت يدا أبي لهب). وذلك بعد أن جمع النبي عشيرته الأقربين إمتثالاً لأمر الله تبارك وتعالى في قوله المبارك: (وأنذر عشيرتك الأقربين)().

#### ٣. المستوى الدلالي:

(تبت يدا أبي لهب)؛ وعيدٌ شديد وإنذارٌ لأبي لهب، ودعاءٌ عليه بالخزي والخسران، وبهلاك نفسه ببطلان سعيه في إطفاء نور الله تبارك وتعالى والرسالة المحمدية، والله متم نوره ولو كره المشركون.





ورُبّ سائل يسأل: لم لم يقل: (قل تبّت يـدا أبي لهب) كما قـال: (قل يا أيها الكافرون)(٢). فالجواب: إن الله تبارك وتعالى لم يشأ أن يُشافه نبيه الكريم ﷺ عمّه أبا لهب بما يشتد غضبه رعاية لكرامة القرابة، وتحقيقاً لقوله تبارك وتعالى: (فبما رحمة من الله لنتَ لهم)(٢). أما في سورة (الكافرون) فقد طعن الكفّار في الله سبحانه وتعالى بالشرك والكفر والتكذيب. أما في هذه السورة ففيها بيانُ طعن طعنه أبو لهب في حق النبي عَيِّلًا ، وجواب عنه... والله أعلم.

وفى الآية الكريمة تفنيد للقرابة والقومية اللتين لا تستجيبان إلى الدعوة الحقّة للنور والهدى، والحق والفلاح،

و لا تحملان الإيمان بالله تبارك وتعالى ورسوله الكريم محمد عِيلًا ، فلا لهب قريب النبي النالي الله ما لم يستجب لدعوة الحق. وقد ورد ذكر هذا الشقى بكنيته على سبيل التحقير فصارت له علماً،

إذ كان إسمه عبد العزى فكره أن يذكر إسمه كرهاً لمعناه، وذكر بكنيته لتشهير ه بدعوة السوء عليه، ولموافقة حاله لكنيته، فإن مصيره إلى نار ذات لهب.

وقد نسب الخسران المستمرحتي الهلاك إلى اليدين لأنهما القوى العاملة فيه والممكنة له من الشر والعدوان، واليد هي مظهر آثار الإنسان إذ بها يأخذ ويعطي... فإذا ذهبت اليد اليمني قامت اليد اليسرى مقامها، فإذا ذهبت اليدان أصبح الانسان معطل الحركة عاجزاً عن أن يحصل شيئاً، ولهذا جاء بعد ذلك قوله تبارك وتعالى: (وتب) أي: هلك هو بعد أن قطعت يداه. فبين الفعلين: (تبّت) و(وتّب) فرق، إذ أن الأول دعاء والثاني خبر.

(ما أغنى عنه ماله وما كسب): تقرير للدعاء السابق على وقوعه موقعه، وفي الآية دلالة على كثرة أمواله وسعة أحواله. وفي إيثار الفعل الماضي (أغني) و(كسب) تأكيد وتحقيق على إعادة إخبار الله تبارك وتعالى وقد زاده تأكيداً بقوله: (سيصلى ناراً ذات لهب).

فالآية الكريمة تعقيب على الخبر المتقدّم بأن أبا لهب استمر خسرانه حتى هلك، إذ نزل عليه ما نزل من هوان وخزى

وخسران من دون أن ينفعه ماله الذي جمعه واعتزبه، ولا هـؤلاء الأبناء الذين إشتد ظهره بهم، ولا قواه المتصلة والمنفصلة كان يعتمد عليها. لقد تخلّي عنه ماله وولده وجاهه وإشتهاره وزعامته جميعاً وتركوه لمصيره الذي

🬋 قد نسب القرآن الكريم في حرمة ولا كرامة لأبى ﴿السورة المباركة الخسران المستمر حتى الهلاك إلى اليدين لأنهما القوى العاملة فيه والممكنة له من الشر والعدوان.

هـو صائر ٌ إليه، إنه قيد الهـلاك وهو بين أيديهـم فهل يسـتطيع أحد ٌ أن يمـد يده إلى نجاته؟

(سيصلى ناراً ذات لهب)؛ وعيد شديد وتفزيع من الله تبارك وتعالى كما سيذوقه أبو لهب في الدار الآخرة بعد أن عرف مصيره في الحياة الدنيا من الخزي والخسران والذلة والهوان وأن كل ما كان يكيد به للنبي محمد والمناء و ردت سهامه، فرآها بعينه في الدنيا، وكيف حلّت الهزيمة بقريش يوم بدر وكيف قتل صناديدها وأسر زعماءها.

وإن (السين) في (سيصلى) لتأكيد الوعيد وتشديده، أي: سيدخل ناراً لا محالة ويلزمها بعد هذا العذاب العاجل في الدنيا ومن ثم في نار جهنم يخلّد فيها.

وفي وصف (ناراً) بأنها (ذات لهب) إشارة إلى شؤم هذا الإسم الذي سمي به أو الكنية التي تكنى بها (أبو لهب) فقد تلبس هذا الثوب الناري الذي جعل منه وقوداً يشتعل ويلتهب بسوء اختياره، فكأنه شارة من شارات جهنم ذات اللهب يلقاها في الآخرة ويصلى جعيمها. فهو لهب وفي تنكير (لهب) تقريع وتهويل وتفزيع وتفخيم له أي: ناراً عظيمة ذات قدو و واشتعال وتلهب،

تلتهب على أبي لهب، لا يقدر قدرها.

روامرأت حمالة الحطب): عطف على الضمير المضمر في (سيصلى) والتقدير: وستصلى إمرأته.

أما (حمالة للحطب)

فقد جاء نصبه (حمالة) على أساس ما يجري من الشتم مجرى التعظيم وهذا ما ذهب إليه سيبويه. قال: (...لم يَجُعل الحمالة خبراً للمرأة، ولكنه كأنه قال: اذكر حمالة الحطب، شتماً لها، وإن كان فعلاً لا يُستعمل إظهاره)(أ). وقيل: كناية عن نميمتها، تقول العرب لمن ينم ويشي: يوقد بين الناس الحطب الرطب(أ). وكانت إمرأة أبي لهب أخت أبي سفيان تؤجج بين الناس نار العداوة، وتسعى بها بين الناس لتثير النفوس على النبي في وتهيج عداوة المشركين على النبي الناس على النبي المساء قريش عداوة لهي المساء قريش عداوة لهي المساء قريش عداوة المسلم المساء قريش

(في جيدها حبل من مسد): حال من المرأت، أي: حال كونها في عنقها حبل من الحبال المفتولة فتلاً شديداً، وفي هذا الحال تفزيع وفظاعة، ووضعها بهذه الصفة تحقير لها وتبشيع لعملها وتقبيح لصورتها، وتهكم بجعل الحبل كالعقد كما في تتكير (حبل) و (مسد) من تقريع أي: حيل مسد.

إن أبا لهب وإمرأته هما الشخصان الوحيدان اللذان إختصهما القرآن بالذكر وسوء الدعاء بصراحة، وسجل عليهما اللعنة

الخالدة على منر الدهر. وكلمة (جيد) هنا مقصودة لذاتها، إنه يراد بها ما لا يراد بلفظ رقبة أو عننق. إنها تنزل إمرأة من عقائل قريش، ومن بيوتاتها المعدودة فيها لتلقي بها في عرض الطريق، وهي تحمل على

قد جاء نصب (حمالة قد جاء نصب (حمالة الحطب) على أساس ما يجري من الشتم مجرى التعظيم، وهذا ما ذهب إليه سيبويه.. كأنه قال: اذكر المحمالة الحطب شتماً لها.

### قرائيات



ظهرها حزم الحطب، وتشدّها إلى جيدها بحبل من ليف!

ولهذا فزعت هذه المرأة، وولولت حين سمعت هذا الوصف الذي وصفها القرآن الكريم به، فخرجت في جنون مسعور تستعدي قريشاً على النبي أنه وقد كانت هذه الصور التي رسمها القرآن الكريم لها، وعرضها هذا العرض المذل المهين لها، حديث قريش - نساءً ورجالاً ومادة تتندر بها وتتعابث معها زمناً طويلاً. وهو أمر بعث هذه المرأة على التفكير في قتله ألى نحرها.

#### من ملامح الإعجاز في السورة:

من المعلوم عن أهل صناعة البيان، إن هذه السورة كسائر السور القرآنية معجزة من جهات عدة لا يسع مقام الاختصار ذكرها، ولكن تجدر الإشاره إلى زاويتين من زوايا إعجازها.

الأولى: إخبار بأمور كلها غيبية هي معجزة لا يستطيع أحدٌ من الجن والإنس إتيانها، وإنما هي وحي سماوي نزل على النبي محمد الله أله أسلم أبو لهب لما

كان قوله تبارك وتعالى: (سيصلى ناراً ذات لهب) معنى ولا واقع، ولأصبحت هذه الآية في واد والواقع الذي يكذّبها ويتحداهاً في واد آخر.

فما توعد القرآن الكريم مسلماً بالعذاب أبداً مادام على دين الله تبارك وتعالى وأن يكن وعيد من القرآن للمسلم المنحرف فهو وعيد عام لا تُذكر فيه أسماء ولا يحدد فيه أشخاص مثل قوله تبارك وتعالى: (فويلٌ للمصلين الذين هم عن صلاتهم ساهون الذين هم ويمنعون الماعون)(٢).

وهذا وجه مشرق من وجوه إعجاز هذه السورة القصيرة، لا يقبل مراءاً ولا يدخل عليه تلبيس. وهو أمر ما كان ليحدث أبداً، إلا لدعوة منزلة من السماء ولكتاب هو تنزيل من رب العالمين.

الثانية: نظم السورة وأسلوبها، لقد كانت (الكلمة) في هذا النظم المعجز بما لا تستطيع معه وسيلة من وسائل التعبير متفرقة ومجتمعة أن تقوم به. وذلك إن هذا النظم والإسلوب الخاص جمعت فيه السورة بين (أبي لهب) وبين الحطب الذي تحمله إمرأته؛ لا يمكن أن يقرأه قاريء أو يستمع إليه مستمع من دون أن يستحضر يستمع إليه مستمع من دون أن يستحضر منها في عرض هذا الشقي الجبارومعه أمرأته في هذا العرض المهين الفاضح،

أبو لهب وإمرأته حمالة الحطب! ماذا يكون منهما؟ نار موقدة في صورة إنسان يسعى بين الناس. ومعه زاده الذي يمده بالوقود. لقد كانت هذه السورة تتحرك تحرك البرق بين أحياء العرب وتحدو بها

#### زهد الزهراء الكلا

جاء في تفسير الثعلبي عن جعفر ابن محمد المنها وتفسير القشيري عن جابر الأنصاري قالا: رأى النبي المنها فاطمة وعليها كساء من أجلة الإبل وهي تطحن بيديها وترضع ولدها، فدمعت عينا رسول الله المنها فقال: يا بتاه تعجلي مرارة الدنيا بحلاوة الآخرة فقالت: يا رسول الله الحمد لله على ألائه فانزل الله تعالى (ولسوف يعطيك ربك فترضي).

وقال ابن شاهين في مناقب فاطمة وأحمد في مسند الأنصار عن أبي هريرة وثوبان أنهما قالا: كان النبي عَلِيَّا يبدأ في سفره بفاطمة ويختم بها، فجعلت وقتاً ستراً من كساء خيبرية لقدوم أبيها وزوجها فلما رآه النبي سيكلله تجاوز عنها وقد عُرف الغضب في وجهه حتى جلس على المنبر فنزعت قلادتها وقرطبها ومسكتها ونزعت الستر فبعثت به إلى أبيها وقالت: اجعل هذا في سبيل الله فلما أتاه قال عليسلام قد فعلت! فداها أبوها ثلاث مرات ما لآل محمد وللدنيا فإنهم خلقوا للآخرة وخلقت الدنيا لهم. وفي رواية أحمد: فإن هؤ لاء أهل بيتي ولا أحب أن يأكلوا طيباتهم في حياتهم الدنيا. الركبان. وقد انزوى أبو لهب على أثرها في زاوية بيته هرباً من تلك العيون التي كانت تأخذه حيث كان.

إن النظم الذي جاءت عليه هذه السورة، قد جاء في صورة تُغري بأن تكون أغنية يتغنى بها الولدان، ويحدو بها الركبان وتتناشد بها الرعاة، إنها تصلح أن تكون ـ في نظمها وأسلوبها ـ غناءً أو نشيداً أو حداءً، ولا يحسب قارؤها إلا أنها كانت بعد أيام قليلة من نزولها، نشيداً مردداً في طُرقات مكة على ألسنة الصبيان، وفي البوادي على أفواه الرعاة والعداة وأنها قد أخذت صوراً وأشكالاً من الأوزان والأنغام التي تولدت من نظمها المعجن.

#### ٥. خلاصة:

ومن منطلق الإعجاز اختلف أرباب صناعة البيان وعلم المعاني؛ في فهم ملامحه، واتسع مجال الرأي، واختلفت ميادين الإدراك، وتنوعت أساليب الفكر، وتعددت معاني الفقه، وظل القرآن الكريم معيناً لا ينضب، ومحيطاً لا ساحل له، وفيضاً لا يغيض ماؤه وسحاً لا ينتهي جوده، وسيظل هكذا مادامت الأرض والسماوات، والله غالب على أمره ولكن أكثر الناس لا يعلمون ■

<sup>(</sup>۱) الشعراء: ۲۱٤، ويُنظر: جامع البيان عن تأويل آي القرآن، لأبي جعفر الطبري، ۳۰: -۳۳۲ ۳۶۲.

<sup>(</sup>۲) الكافرون: ۱.(۳) آل عمران: ۱۵۹.

<sup>(</sup>٤) كتاب سيبويه، ٢: ٧٠ ، ١٥٠.

<sup>(</sup>٥) ينظر: مجمع الأمثال للميداني ١: ٧ ١٨.

<sup>(</sup>٦) الماعون: -٤٧.



# جامعاننا .. بين البحث العلمي والبراسات العلبا

### وأثرهما في التنمية والتطور

د. حيدر كريم الجمالي
 كلية الآداب/ جامعة الكوفة

(بنابع) تعد الجامعة ـ في عصرنا الحاضر ـ الأمل المنشود الذي تتوخاه السياسات في سبيل تحسين الظروف الحياتية لمجتمعاتنا ـ العربية ـ من خلال ما تقدمه هذه الجامعات من أطاريح تساهم وبشكل فعال في رفع كفاءة المجتمع والنهوض به إلى أعلى مما هو عليه.

والواقع أن الجامعة ـ في عصرنا الحاضر ـ لم تعد قادرة على غلق أبوابها على نفسها وصم آذانها تجاه ما يحدث من تغيرات جارية حولها ـ وعلى الأنشطة كافة ـ على وجه العموم.

إن هذه الجامعات التي أنشأها مجتمعنا وأنفق عليها وبذل في سبيلها الكثير من الجهد والعرق والمال. كي تعطي بالأخير الحلول الممكنة في سبيل رفاهية مجتمعاتها وتقدمها فلا يمكن لذلك أن تعزل نفسها عن المشاكل ولا عن الطموحات المرتقبة وإلا لانتفى سبب وجودها الأساس.





يقول الدكتور محمد عبد الحليم مرسي في كتابه (التعليم العالي مرسي في كتابه (التعليم العالي ومسؤولياته) وهو ذكرى لجامعاتنا وهي (تغادر أسوار الحرم الجامعي وأن تحث خطاها إلى الأسواق والمزارع والمصانع والمستشفيات والإدارات الحكومية فليس من حق جامعاتنا أن تأوي إلى جبل يعصمها من طوفان التنمية فتعتزل المجتمع بغيره وشره، وتنصرف إلى كتبها وطلبتها وأساتذتها وهمومها الكبيرة والصغيرة تدرس حياة شاعر عاش في اسكتلندا قبل ألف عام...) وكما يحصل حاليا في جامعتنا ولاسيما الفتية منها.

فتو اجد الجامعة الطبيعي هـو قلب الطبيعي هـو قلب الإعصار ومكانها في صميم الطوفان لتأخذ بدورها عجلة التنمية وهذا المـكان لا يعطى بل يئتزع بالطموح والإصرار والأمل وفتل السواعد بغبار الأمل.

#### الجامعة والبحث العلمي:

يعد البحث العلمي الركيزة الأساس في الدراسة الجامعية وتقع عليه مسؤوليات التطوير والتغيير الحضاري والاجتماعي في المنطقة وذلك من مبدأ أن مهمة الجامعة لا يجب أن تكون منصبة على تخريج طلبة أكفاء في اختصا صا تهم وإنما الإعداد للبحوث لتغطية كفاءاتهم في مجالاتهم

العلمية منها والإنسانية.

بما توفره تلك الجامعات من إمكانيات تطرحها مناهج تعليمها بين حين وآخر.

ولعل التنسيق بين الجامعات العراقية والعربية العالمية هو المفتاح الأساس لديمومة استمرار تلك الجامعات في نجاحها وتطورها من خلال توفير الجو الحر الذي تستطيع فيه الجامعات أن تنتج وأن تطور بحوثها.

وقد نادى الدكتور كمال القيسي في كتابه (الجامعة بين الفكر والتنمية إلى حملة أمور تسهم إسهاماً فعالاً في النهوض بواقع البحث العلمي في جامعاتنا وهذه الأمور هي:

1-وضع الخطط المتكاملة و المدروسة للبحوث و الدراسات العلمية التي تجريها الجامعات استجابة لحاجة البلاد.

٢- توفير العلماء المجربين الذين مارسوا البحث العلمي واعتادوا على طرقه.
 ٣- توفير المختبرات والأجهزة العلمية العاديثة اللازمة.

٤- تهيئة مراجع البحث والمكتبات والمجلات العلمية والتنسيق إقليمياً في ذلك.
 ٥- توفير البيئة والمناخ العلمي الصالحين لمساعدة الباحثين على الإنتاج والإبداع.

٦- عقد المؤتمرات العلمية والحلقات الدراسية والندوات التي من شأنها رفع كفاءة البحث العلمي.

٧- تشجيع المشاركة في المؤتمرات العلمية على المستوى الإقليمي والعربي والعالمي والعالمي والعالمي والعالمي والعالمي التشجيع هنايكون مادياً ومعنوياً. البحث العلمي يحتاج إلى (سياسة المرونة والأفق الأوسع) عند القيام بمشروعاته على ضوء الاحتياجات المتجددة



لدول المنطقة في مجال التنمية والتطوير وهذا يعني أن التحرر في جامعاتنا يجب أن يكون من قيود الروتين والبيروقراطية التي تكل عمل مؤسساتنا البحثية بهذه القيود وتفرض الفشل على فاعلية هذه الجامعات ولاسيما يوجد أشخاص غير كفوئين سيطروا على دفة البحث العلمي في جامعاتنا من مختلف الجهات في زمن النظام المباد.

فمؤسسات البحث العلمي تحتاج إلى جهاز إداري بشري متقدم ومدرب كي يدير أعمالها بكفاءة لا تعرقل عمل العلماء العاملين والباحثين الذين يجب تخصيص وقت أكثر لفراغهم لإجراء بحوثهم ودراساتهم.

- فمثلاً كتاب تسهيل مهمة يستغرق أكثر من ثلاثة أسابيع لإصداره وهو كتاب بسيط لا يعني شيئاً سوى انه يسهل مهمة الباحث في دوائر الدولة - فعمل الباحثين لا يتحمل التعقيدات البيروقراطية أو الإجراءات المكتبية المطولة والعقيمة والمعقدة.

فأي باحث لا يستطيع الوصول إلى الابتكار والأمن إلا من خلال تظافر الجهود في جو علمي حر وإداري خلاق بعيداً عن عقبات المال والسيطرة المركزية والسياسية.

إن ما يمكن أن تؤويه الجامعات في مجال البحث العلمي لا حدود له خدمة لنفسها وللمجتمع من حولها، بل وللوطن الذي أنشأها ولا نغالي إذا قلنا وللإنسانية جمعاء لاسيما أن منطقتنا المحلية والإقليمية بحاجة ماسة إلى جهود أبنائها الباحثين لسد حاجاتها وحاجات شعوبها التواقة إلى

التقدم والنهوض في مجال البحث العلمي. وإذا ما سألنا أنفسنا عمّا قدمته جامعتنا لاسيما الفتية منها في السنوات المنصرمة من قدرات وبحوث أو ثروات أو دراسات من شأنها أن تطور مناهج البحث العلمي؟ نجدها أقرب إلى التعجب من الإجابة لأن الحيرة سترافق إجاباتنا لأن أغلبها التزم الطابع المدرسي العقيم في مناهجه فالخروج عن المناهج في بعضها قد تعرض الأستاذ إلى أمور نحن لسنا في صددها.

#### الجامعة والدراسات العليا:

أصبح من المسلم بأيدينا أن البحث العلمي مهمة أساسية من مهام جامعاتنا ووظيفة ينبغي عليها أن تؤديها إذاً لابد أن يكون للدراسات العليا نصيب في هذا المضمار.

فالدراسات العليا في ذاتها أكبر ميدان لتدريب الباحثين الجدد ابتداءً من اختيارهم موضوعاتهم ومشاريعهم البحثية لنيل درجاتهم العليا، وخاصة الدكتوراه وانتهاءً بمستخلصات تلك الرسائل عندما تظهر إلى الوجود أو تستوي لتصبح كتبا أو أعمالاً علمية لها حظها من التبادل بين دوائر الدولة.

الجامعات الأمريكية - مشلاً - تعد من أكثر جامعات العالم ارتباطاً ببيئتها وتفاعلها معها تهتم بجانب الدراسات العليا اهتماماً بالغاً بالباحثين أنفسهم وتأمين كل شيء لهم وتدعيمهم مادياً ودفعهم للأمام علمياً، وقد أخذ بعضها يصرف الجزء الأكبر من وقته وجهده إلى مجالات الدراسات العليا أكثر من غيرها. لأن هذه المجالات هي الأطراف الحساسة التي تنمو



بها الجامعات وتدعم المراكز العلمية.

ولعل جامعات الخليج العربي قد أخذت تحذو بعض الشيء حذو الجامعات الأمريكية.

ونجد جامعاتنا تبتعد بعض الشيء عن أن تكون جامعات نوعية متخصصة تعنى بالكيف لا بالكم فالجامعات العراقية ولاسيما الفتية منها - أصبحت تعنى بالكم لا بالكيف، وأصبح القبول في بعضها يتجاوز ما تطرحه الوزارة من أعداد ولعل كثرة الرسائل الجامعية المتشابهة خير دليل على ذلك حيث أن بعض الموضوعات درست لأكثر من مرة.

ومما يجدر ذكره أن وزارة التعليم العالي الفرنسية أبطلت البحث في العديد من الموضوعات التي قالوا عنها إنها لا طائل منها. وأخذت دراساتهم المعاصرة خطوات رائعة نحو المستقبل.

فالجامعة هي المكان الأمثل لقيام الدراسات والبحوث العلمية ولعلنا متفقون على الارتباط الوثيق بين الدراسات العليا والبحث العلمي، ويجب ربط خطط الدراسات العليا وبحوث طلابها بخطط التنمية والتقدم وهذا بدوره يتطلب إعادة النظر بمناهج الدراسات العليا الحالية،

لأن الدراسات العليا في الوقت الحالي لا تتفاعل مع حركة المجتمع الذي يتفاعل من حولها وتعيش فيه.

إن وضع دراسات مستقبلية مفصلة للسنوات القادمة للدراسات العليا ضرورة يؤكد عليها العديد من المختصين في هذا المجال. ولابد من التركيز على سياسات القبول في جامعاتنا على النوع دون الكم لأن هذا المبدأ في بالنهاية يصب في صالح الدراسات العليا.

ولابد من الإشارة إلى أمرين هما في غاية الأهمية أما الأول فهو أن يخطط لهذه الدراسات داخل الأقسام العلمية وأن توجه الوجهة الصحيحة التي تخدم نمو المجتمع وتطوره، وهذا يعني أن نجعل الأقسام العلمية كخلايا في جسم واحد يؤدي كل منها وظيفة معينة.

والأمر الثاني: تنفيذي في طباعة تلك البحوث ولاسيما الدكتوراه لا أن تترك في المكتبات لتزيين رفوفها لأنها عصارة فكر وعلم وجهد لا يستهان به.

إن الجامعات حينما تقدم لطلابها ما تقدم فإنها سوف تحصل على جهد طيب يتمثل بالثمار التي ستنجز من حقول أينائها

#### حكمة

قال رجل لبعض الناسكين: صف لنا التقوى. فقال: إذا دخلت أرضاً فيها شوك كيف كنت تعمل؟ فقال: أتوقّى وأتحرّى. قال: فافعل في الدنيا كذلك، فهي التقوى. قال الشاعر:

كن مثل ماشٍ فوق أر ض لا تـحقرنّ صغـــيرة إ

ض الشوكِ تحذر ما ترى إنّ الجبال من الحصا



# الدور الإعلامي وأهمبنت في المواجهة

### مع آليات الإعلام الغربي وتحديات العولمة

• د. عامر عبد زید

رينابع إن عملية الإتصال تمثل حلقة الوصل بين الرأي العام وصانعي القرارات، وهذه العملية من شأنها أن تخلق التفاعل الطبيعي بين اهتمامات الرأي العام وقضاياه وقرارات السلطة السياسية واستمرار هذا التفاعل يضمن الحفاظ على الإستقرار السياسي والاجتماعي من ناحية، واستمرار عملية التغيير المجتمعي بطرق سليمة من ناحية أخرى.

إن الاتصال ظاهرة اجتماعية ثقافية غاية في التعقيد، وجزء لا يتجزأ من الجوانب السياسية والاجتماعية والثقافية والعلمية والتربوية لجميع الأمم، لهذا يمكن أن نلمس الصلة بين السياسة والاتصال الإعلامي إذا كان النظام السياسي يقوم على مجرد القوة، فإن رغبات من يملكون القوة لابد من أن تنتقل إلى من يستجيبون لها، وإذا كان النظام يقوم على المشاركة فإن ذلك في صنع القرارات.





وبوجه عام، فإنه كلما زادت ديمقراطية النظام السياسي زادت حاجته واعتماده على نظام الإتصال، وهذا يظهر أهمية الإعلام إلا أننا نواجه في هذا المضمار أمرين:

### الأمر الأول: تخلف فلسفة الإعلام في العالم العربي.

ثانياً. الخطر الذي يواجهنا اليوم كثقافة متمثلة بالتهديد الإعلامي في ظل منهجة العولمة.

أما الأمر الاول: فيظهر في فلسفة الإعلام في بلادنا فإنها لا تخرج عن نطاق التجهيل وحجب المعلومات، ويرجع ذلك إلى طبيعة الحاكم للإعلام فهو إما نظام الملكية والتبعية للأجهزة

إما نظام الملكية والتبعية للأجهزة الرسمية أو الخضوع لسيطرتها ورقابتها، فهذا يعتمد سياسة الحجب للمعلومات أو الكشف عن المناسب منها وهي بالتأكيد نزعة لا ديمقراطية.

إنه إعلام سلطوي فإن السمة الرئيسية المشتركة لمعظم الأنظمة العربية تتمثل في كونها نظماً يسيطر عليها القابض على المركز الرئيسي لصنع القرار السياسي في قمة هرم السلطة، فدور الإعلام تنفيذ سياسته في مجال الإعلان وقد توصلوا إلى أن وعي الإنسان

- أي إنسان - له ثلاثة مستويات أو درجات: الدرجة الأولى: يكون فيها وعي الإنسان كاملاً فهو يعرف ماذا يريد بالضبط، وماذا لا يريده.

الدرجة الثانية: هي العقل الباطن، والإنسان فيه ربمايتحسس بوجه عام مايريد، ولكنه متأثر في ذلك خفية، كمخاوفه وأحلامه غير المحققة وما إلى ذلك. الدرجة الثالثة: هي المشاعر التي لا يعرفها الإنسان وإذا عرفها لا يناقشها.

وقال خبراء الإعلام: إن رسالتهم هي التركيز على الدرجتين الثانية والثالثة في نفس الإنسان ومن هنا ولد مبدأ تطبيق قواعد التحليل النفسي في سوق التجارة والسياسة. مما ساهم في إثارة الرغبات والعمل على إشباعها عبر الاستهلاك والتأثير السياسي والفكري أيضاً.

٢- سلطة الإعلام وحوار الحضارات: لقد أصبحت قوة وكفايتها التعبيرية، منـ ذ حـرب فيتنام مصـدر قلق للسياسـة في الولايـات المتحـدة الأمريكيـة. وقد ظهرت اتهامات قلقة تشير إلى الاستقلالية التي أضحت لوسـائل الإعلام عن السـلطة السياسية والمالية.

وبرزت مقولة النظام الداخلي الجديد كمايقول هنتنجتون، كشاهد على مفهوم إعادة تشكيل أجهزة المراقبة الدولية. بما يعني إجراء الحماية الداخلية الواجب تطبيقها في زمن الأزمات إنها سلطة تعتمد في زمن الأزمات على احتكار مصادر الأخبار، وارتفاع مؤشر المصداقية والمشاهدة من طرف الجمهور الأكثر حساسية وتضرراً من الحرب (فعلياً أو معنوياً).

washingtonpost



ولا يمكن أن يتحقق الحوار الحضاري في ظل غياب الحق وأخلاقيات المهنة، والحرية المهنية في النظام الغربي.

ومن هنا ظهر للإعلام دورر كبير في التأثير في الوعي عبر اعتماده كأداة في توجيه الوعي بالشكل الذي يخدم الجهة التي تمتلك وسائل الإعلام تلك، فإن الدول المتقدمة هدفت من خلال نشر أيديولوجيتها إلى حماية مصالحها الرأسمالية وشم ذلك بطرق غاية في الناج الدكاء ومنها خفض التكلفة في إنتاج المواد والبرامج الإعلامية.

أي إن السلطة السياسية الغربية والأمريكية على وجه الخصوص في ظل الإمكانيات التي أتاحتها الشورة العلمية للمعلومات ثم إعتمادها على وسائل فكرية تحاول السلطة أن تعتمد في بناء وعي له تأثير محدد على المتلقي وهذا يسعى إلى إيجاد فقاعات في السياسات السياسية والاقتصادية والعسكرية المتبعة.

لهذا نرى القائمين بالاتصال على دراية كاملة باستراتيجية الدول الإعلامية والخطط الإعلامية المنبثقة عنها، وبالجمهور المستهدف وكيف يمكن الوصول إليه؟ فالتركيبه العامة للجمهور من حيث السن والجنس والانتماءات العرقية والسياسية والدينية وهذا يظهر واضحاً في أهم ملامح الإعلام المعاصر.

- اخبراء الإتصال يحكمون قبضتهم على الإعلام: لقد برز، مع عشرينية الثمانينات، وبشكل واضح، ما أسماه سارتر مهنيو المعرفة العملية والقاضمون بالاتصال هم من هذا الصنف، لقد أصبح العالم متصدر الإيحاء بشكل أكثر من أي

وقت مضى، وأصبح كل شيء فيه نسبياً. والأمثلة على ذلك كثيرة تختزلها في المجال السياسيي ألفاظ مثل التعيش والتوافق.

وهذه النسبية تتيح قدراأ كبيراً من حرية التصرف، وتمكن من إضفاء الشرعية عبر إنتقاء المبررات، حيث بات كل شيء قابلاً للتبرير. وهنا تصبح السياسة من صنع خبراء الإتصال أكثر مما هي تعبير عن إرادة جماعية أساسها العدل والرحمة والمساواة.

لهذا يرى أحد خبراء الاتصال: أن علماء النفس يخدمون ثقافة التماثل والتي يترتب عليها في الممارسة تفسير الاختلاف، علماً أنه خيانة، وهو عكس الروح التي تسود في ثقافة الفريق والتي تؤدي إلى تشجيع روح التعاون والشراكة والتكامل والتواصل مع الآخرين.

هذه القيم التي سبقت الإشارة اليها تشكل تكويناً ثقافياً يمثل أساساً للتطرف والعنف في المجتمع، وهي ما تدفع إلى ضرورة تغير السياسة الإعلامية والتعليمية، وتعزيز الثقافة الديمقراطية القائمة على التعايش والتكامل والحوار وإقامة الذات وتعزز الهوية التي هي حجر الزاوية في تكوين الأمم لأنها نتيجة تراكم تاريخي طويل، فلا يمكن تحقيق الوحدة الثقافية بمجرد قرار، حتى تتوفر الإرادة السياسية. وليس رد فعل ضد الآخر ونزوع حالم لتأكيد (الأنا) بصورة أقوى وأوجب.

#### الأمر الثاني: التهديد الإعلامي:

ايديولوجيا الاتصال والتوظيف الدعائي إذ تعتبر الأيديولوجيا قوة فكرية تعمل على تطوير النماذج الاجتماعية



القائمة وفقاً لسياسة متكاملة تتخذ أساليب ووسائل هادفة. وتساندها عادة تبريرات اجتماعية أو نظريات فلسفية أو أحكام عقائدية أو أفكار تقليدية.

وفي الغرب هناك وظائف للإعلام اختلف فيها الخبراء ومنهم من قال: إنها أربع: تقديم الأخبار، والرقابة، وشرح المعلومات وعرض قواعد العمل، ومنهم قال إنها ثلاث: وظيفة المراقب، وظيفة منع السياسات، وظيفة التعليم.

وهي جميعاً تمثل الوسائل المنتجة للوعي الاجتماعي الذي يحدد إدراك المواطنين للعالم والمجتمع الذي يعيشون فيه. والغاية لاتجاهاته، والترويج لمصالح معينة، ليس من بينها الصالح الجماهيري العام.

٢- هــي: أنه إعلام تابع يعتمد في أدائه
 لوظائف على اســتبداد من الخــارج، لهذا
 اتسم هذا الإعلام بالسمات التالية:

-إنسياسات الإتصال والإعلام لم تدمج على الملائم في سياسات التنمية القطرية. - إن سياسات الإتصال العربية لا تستخدم أي خطط استر اتيجية طويلة المدى. - تفتقر سياسة الإتصال العربية إلى الأساس العلمي من المعلومات والوثائق والأبحاث النظرية والميدانية.

- الإعلام العربي هو إعلام رأسي يهبط من أعلى إلى أسفل، وذلك يرجع إلى المركزية والتوجيه الدعائي الذي يخدم رأس النظام.

القيم السلبية: يعاني هذا من قيم سلبية التي كرست الآتي:

ـ قيمة الأحادية؛ وتعني رفض حقيقة التعدد وعدم القبول بالآخر سواء على مستوى الرأي والفكر أو النظم أو الجماعات والاعتقاد بسيادة موجود واحد.

الحدية؛ وتعني تصور أن ثمة نموذجين متناقضين لا يجتمعان معاً أبداً، أي التفكير (إما.. وإما) وأكثر وضوحاً؛ (من ليس معنا فهو ضدنا) وهذه الخاصية بالذات من شأنها أن تقوض الممارسة الديمقراطية لأنها تؤدي إلى غياب الحلول الوسطى، وتجاهل المنطقة الوسطى في التفكير، وانعدام إمكانية الاستفادة من البدائل وغياب التسامح الفكري والتحول المفاجيء إلى النقيض.

التقليد والاتباع والتكرار والرقابة. والاعتماد على الحلول الجاهزة في مواجهة القدرة على توظيف المهارات واتخاذ مواقف المبادرة ■

#### الجارثم الدار

روى الإمام الصادق عليسلام بسنده إلى الإمام الحسن بن علي عليه الله قال: (رأيت أمي فاطمة عليه قامت في محرابها ليلة جمعة فلم تزل راكعة وساجدة حتى انفجر عمود الصبح، وسمعتها تدعو للمؤمنين والمؤمنات وتسميهم وتكثر الدعاء لهم ولا تدعوا لنفسها بشيء فقلت لها: يا أماه لم لا تدعين لنفسك كما تدعين لغيرك؟ فقالت يا بني الجار ثم الدار).

### الدكتور عبد المجيد العلى

(ينابيع) اسمي عبد المجيد العلي من محافظة دير النزور، تخرجت من كلية الطب البشري في جامعة دمشق.

نشأت في بيئة متعصبة اجتماعياً ودينياً لا نعرف عن الدين سوى الموروث الفكري الذي ورثناه عن آبائنا وأجدادنا.

كنت متعصباً ضد الشيعة ومنهج التشيع، لتأثري في بعض الكتب السلفية مشل (العواصم من القواصم) والخطوط العريضة لمحب الدين الخطيب، وكتابات اللعين الباكستاني إحسان إلهي ظهير وكتب أخرى منها كتاب (كسر الصنم) الذي كان يأتي بأدلة ومجموعة من الأسماء على أنهم شيعة، وأصبحوا سلفية، وعندما اطلعت على مشروع (المتحولون... حقائق ووثائق) وقرأته بكل صراحة أعادني (١٨٠) جهل (فالحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنا لنهتدي لولا أن هدانا الله).

في البداية واجهت ردة فعل الناس مواجهة جداً شديدة لنفورهم، مني وأكثر المرضى عندما علموا بتشيعي خسرتهم من العيادة لأن مصيبة المصائب والطامة الكبرى أن أكثرهم يقول لي (إن الشيعة وشيوعي، وأكثرهم يقول لي (إن الشيعة يقولون في آخر الصلاة تاه الأمين جبرائيل) وتقولون مرات) وتقولون بالتقية وعندكم زواج المتعة، وتسجدون على الفخارة، ومن زواج المتعة، وتسجدون على الفخارة، ومن لهم مكانة علي من رسول الله وأيين وأحقيته بالخلافة، ولازلت أعيش في صراع حاد من هذا القبيل.

إن التشيع الذي بدأ يسري في دير الزور والمنطقة الشرقية سريان النار في الهشيم

يحتاج إلى توجيه أكثر وطرح عقلاني أكثر قوة من بعض الأخوة الذين تشيعوا في قرى حطلة وتوابعها وبالخصوص تشيع بعض العوام في دور الزور واتبعوا منهج السب والشتم وهذا ما يسيء للمنهج الرباني منهج أهل البيت الله وكما يقول الإمام الصادق الهي (كونوا زيناً لنا ولا تكونوا شيناً علينا) وقال في موضع آخر: (لو علم الناس محاسن كلامنا لاتبعونا) فعلينا أن نعرف وبحكمة كيف نوصل الناس في المنطقة محاسن أقوال أهل البيت الهيئا ومحاسن الكلام في هذا المنهج.

هـ دا وقـ د تشيع الكثير مند عشـ ر سنوات ما يقارب عشـرة آلاف شخصاً في ديـ ر الزور و توابعها - ومن أبرز المتشـيعين السـيد حسين الرجا مؤلف كتاب دفاع من وحي الشـريعة ضمن دائرة السنة والشيعة، وهـ و من قريـة حطلة وبنى أكثر من سبع مساجد وأكثر من عشر حسينيات ومغتسل وهناك مشـروع مشفى، هذا في قرية حطلة فقط، وباسـتثناء قريـة زغيـر والصعوى، وجديـد عقيـدات وأبـو خشـب والصور، وغرانيج، ومحكان وقرى أخرى.

ومن الشخصيات أيضاً السيد ياسين المعيوف البدراني مؤلف كتاب (ياليت قومي يعلمون) وهناك أكثر من ثلاثين شاباً يعتمرون العمائم السوداء وسكان المنطقة أغلبهم سادة أشراف ينتمون إلى قبيلة البقارة نسبة للإمام محمد الباقر عليه فالتشيع الحمد لله متأصل في دير الزور وفي جذور المنطقة.

لا أريد أن أطيل عليكم ولكن بودي التحدث عن أهم المحاور العقائدية التي أخذت بي نحو هذا التحول العقائدي العظيم

في المذهب والمعتقد وهي:

المحور الأول: إعلان آية الإكمال. في حجة الوداع، وفي غدير خم، جمع رسول الله المسلمين وأعلى أمامهم أنه سيمرض بعد عودته إلى المدينة، وسيموت من مرضه، وأنه أحب أن يلقي إليهم القول معذرة إليهم فسأل الرسول الناس: من وليكم؟ فقالوا بصوت واحد: الله ورسوله.

شم قال لهم: إني وليكم، فقال المسلمون: صدقت، شم سألهم: ألستم تعلمون أني أولى بالمؤمنين بأنفسهم؟ قال المسلمون: نعم، ثم سألهم: ألستم تعلمون أني أولى بكل مؤمن من نفسه؟ فقالوا: نعم، عندئذ قال: (من كنت مولاه فهذا علي مولاه اللهم وال من والاه وعاد من عاداه).

وبعد أن أتم الرسول إعلانه الخطير، هذا نزلت آية الإكمال (اليوم أكملت لكم دينكم) (سورة المائدة: ٣).

والمحور الثاني: النصوص الشرعية الدالة على خلافة على وإمامته.

ومن نصوص الخلافة؛ يوم أعلن رسول الله نبأ النبوة والرسالة أمام رهطه الأقربين قال عن علي في الاجتماع نفسه؛ (إن هذا أخي ووصيي وخليفتي فيكم فأسمعوا له وأطيعوا). وهذا الحديث صحيح وقد صححه أبو جعفر الإسكافي وابن جرير الطبري كما ذكر السيوطي، ورجاله جميعهم ثقات. وفي الجلسة نفسها ضرب النبي بيده على يد علي كناية عن المتابعة.

ومن نصوص الولاية:

١- آية الولاية (المائدة: ٥٤ - ٥٥) نزلت في علي الله وقد أشار في ذلك الطبري في تفسيره، والزمخشري في كشافه، وابن الجوزي في زاد المسير في علم التفسير، والقرطبي.

قال الرسول يوماً لأصحابه: (على منى

وأنا منه وهي ولي كل مؤمن بعدي).

وقال الرسول لرجل وقع في علي أمامه، وأمام الصحابة: (لا تقع في علي فإنه مني وأنا منه، وهو وليكم بعدي).

والحدث الأكبر والمصيبة العظيمة التي أذهلتني هي مقولة: (حسبنا كتاب الله) هذه المقولة جعلتني أنسلخ من المذهب السنى إلى المذهب الشيعي بقوة وإصرار وعزيمة وإرادة لا تقهر هذا الشعار الذي أريد منه الخداع والزيف والتضليل وتعد هذه المقولة من أخطر المقولات التي اخترعها خلفاء البطون وأولياؤهم لإخراج النبي بذاته وفعله وقوله من دائرة التأثير في الحدث السياسي ولإبطال جميع النصوص الشرعية التي أعلنها و المتعلقة بالقيادة أو الامامة من بعده. وتبين هذا الحقد عندما قال الرسول لأوليائه: (قربوا أكتب لكم كتاباً لن تضلوا بعده أبداً) حتى قال عمر لأوليائه: إن الرسول يهجر ولا حاجة لنا بكتابه (حسبنا كتاب الله).

وعلى الفور ردد أركان البطون من خلف عمر: القول ما قاله عمر إن رسول الله يهجر حسبنا كتاب الله! وهذا جاء كله في صحيح البخاري (باب مرض النبي في وعندما قبض أركان البطون على السلطة منعوا رسمياً رواية أحاديث الرسول وكتابتها وأحرقوا المكتوب منها علناً وكان هدفهم واضحاً ومنصباً على طمس جميع النصوص التي تشير إلى خلافة إمامنا وسيدنا وباب مدينة علم رسول الله في الإمام علي بن أبي طالب المناهية.

وأخيراً أتمنى أن يستفيد من هذه القصة الشباب المسلم لكي يبحثوا في الصحاح والتاريخ لمعرفة الحقيقة وشكراً لكم وفقكم الله وسددكم لما فيه خير الأمة

من المتحولون.. بتصرف

# آمن الرسول



الحلقة الثانية

# دور العقل.. في بناء العقيدة

السيد علاء الموسوي
 أستاذ في الحوزة العلمية



#### حكم العقل

بعد أن آمن الإنسان بأن الله تعالى هـ و عين الكمال وأنه غني عن العالمين.. فإن عقله يرشده إلى ضرورة أن يكون سبحانه وتعالى عادلاً لا ظالماً ولا جائراً على العباد.. بل هو الرحمن الرحيم.. وافتراض

الجبر في الأفعال يتضمن اتهام الذات الإلهية بالظلم والتعدي على العباد.. لأنه إذا كان هو الذي أجبرهم على أفعالهم فلماذا يعاقبهم عليها وهو الفاعل الحقيقي؟! فالله تعالى عادل لا يظلم على أساس الدليل التالي: إن من يرتكب الظلم لابد أن يكون له سبب ومبرر لذلك وهو أحد أمور:

CE

1- أن يكون محتاجاً إلى ذلك ومضطراً إلى دلك ومضطراً إليه.. لأن الله تعالى غني عن كل شيء وكل شيء محتاج إليه .. فهو الغني المطلق. ٢- أن يكون مجبراً على ذلك الظلم. وهذا مستحيل أيضاً فمن الذي يمكن أن يجبر ربنا على أفعاله ١٤

٣- أن يكون لاهياً في ذلك. يظلم للهو والعبث.. حاشا ربنا عن ذلك وتعالى علواً كبيراً.. هذه هي الدوافع التي يمكن أن تكون وراء الظلم، وهي جميعاً مستحيلة على الله تعالى.. وما دام القول بالجبر يجر الى نسبة الظلم إليه تعالى.. فلا مناص من نفيه عنه تعالى نهائياً، والاعتراف أن الإنسان مخير في أفعاله تخييراً لا يخرج الله عن سلطانه بل يبقى لله تعالى أن يمضي اختيار العبد، أو يوقفه حسب المصالح والحكم، على ما سنوضحه في حلقات قادمة إن شاء الله تعالى.

#### عقيدة الجبر

ذهب بعض المتكلمين إلى نسبة أفعال المخلوقين إلى الله تعالى.. فقالوا: إنه تعالى خالق كل شيء بلا استثناء حتى أفعالنا، فهو الفاعل الحقيقي وليس البشر إلا محلاً لتلك الأفعال.

واستدلوا على ذلك بآيات من

الكتاب الكريم كقوله تعالى: (إن هي إلا فتنتك تضل بها من تشاء وتهدي من تشاء) الأعراف ١٥٥، (إنك لا تهدي من أحببت ولكن الله يهدي من يشاء) القصص ٥٦، (من يهد الله فهو المهتد ومن

يضلل فلن تجد له ولياً مرشداً) الكهف ١٧. وأمثال ذلك من الآيات الكريمة التي تدل بظاهرها على أن الفاعل المباشر للهداية والإضلال هو الله تعالى. مما دل على أن أفعال الإنسان الناتجة من الهداية والضلالة هي فعل لله تعالى لا غير. ومما يؤدي إليه هذا القول أن يكون العذاب الذي تواعدنا عليه الله تعالى ظلماً لأنه هو الذي يخلق أفعالنا ومنها المعاصي ثم يعقبنا عليها. تعالى عليها. تعالى عما يقولون علواً كبيراً. والعقل يرفض ذلك التفسير للآيات والكريمة ويحكم باستحالة نسبة الظلم إلى النبيحة الصادرة من الإنسان إليه.

#### عقيدة التفويض

وكردة فعل القول السابق وما يلزم منه من نسبة الظلم إلى الله تعالى.. ذهب جمع آخر من المتكلمين إلى نقيض تلك المقولة.. فقالوا أن الله تعالى حينما خلق الخلق فوض إليهم أفعالهم تماماً ولم يتدخل فيها.. فأفعال الإنسان متوقفة على اختياره وإرادته فقط وليس لله تعالى فيها أي مشيئة. ويلزم من هذا القول لازم باطل جداً وهو: أن نخرج الله تعالى من سلطانه ونجعل أفعال الإنسان خارجة عن سلطان الله تعالى أن تعالى الله تعالى اله تعالى الله تعالى اله تعالى الله تعالى الله

وهذا ما لا يلتزم به مسلم.

#### الأمر بين الأمرين

دار الصراع بين أصحاب الجبر والتفويض لعدم بلوغ عقولهم إلى حل إشكالية بعض الظواهر القرآنية وساق كل فريق

من نتا ئج القول بالجبر أن يكون العذاب الذي تواعدنا عليه الله تعالى ظلماً لأنه هو الذي يخلق أفعالنا ومنها المعاصي ثم يعاقبنا عليها

## آمن الرسول

منهم العديد من الآيات الكريمة ليثبت بها مذهبه ورأيه.. حتى حسم ذلك الخلاف على يد الإمام الصادق عليه السلام إذ أعلن بكلمة مختصرة بطلان القولين وصحة القول الثالث هو: الأمر بين الأمرين.. فقال عليه السلام: (لا جبر ولا تفويض ولكن أمر بين أمرين). وحاصل ذلك هو أن نقول:

إن معنى الاختيار هو أن لا يكون الإنسان مسلوب الإرادة بغض النظر عن تحقق ما أراده في عالم الواقع أو عدم تحققه.. فإذا أراد قتل أحد ووقع القتل فقد وقع باختياره وفعله وإرادته.. وما وقع فقد وقع بإذن الله تعالى لا خارجاً عن إذنه.. وإذن الله هنا يعنى أنه يخلى بين العبد وما أراد فعله دون أن يتدخل لمنعه.. وقد لا يصدر الإذن من الله تعالى بذلك بأن يحول بين العبد وما أراد بإيجاد موانع أمامه وعقبات تحول دون تحقق القتل..

بعبارة أخرى: أن الله تعالى إنما يتدخل في المراد لا في الإرادة.. فيكون له القرار النهائي في عالم الواقع والسلطان الكامل على ذلك العالم. وقد ورد الحديث القدسي موضحاً هذه الفكرة: (عبدى تريد وأريد ولا يكون إلا ما أريد) أي لا يكون إلا ما يريده الله تعالى في عالم الواقع.

> من هنا يتضح المراد من (الأمر بين الأمرين). وخلاصته. أن يكون العبد مختاراً في جميع أفعاله ولا تخرج تلك الأفعال عن سلطان الله تعالى وقدرته. وقد كان لعقيدة الجبر آثار سيئة على

سلوك المسلمين. فاعتقدوا أن ما يجرى عليهم من ظلم وحيف هو من فعل الله تعالى فلا ينبغى الاعتراض عليه ولا السعى إلى تغييره.. ومن ثم بقى الظالمون يعيثون فساداً في المجتمع الإسلامي دون رادع ولا معترض.. بل كان بعض الفقهاء يفتى لهم بشرعية حكمهم، ويلزم الناس بلزوم طاعتهم وعدم التمرد على أوامرهم. وقد استفاد معاوية من هذه العقيدة لتبييت حكمه إن لم يكن هو بشخصه من المؤسسين لهذه العقيدة الباطلة.

وذلك لا يعنى أن كل ما أراده الإنسان سيتحقق بالضرورة بل يبقى الواقع بيد الله تبارك وتعالى، وتبقى سلطة الله تعالى على جميع الأشياء والوقائع. ومن هنا يمكننا أن نفهم موقع العقوبات من العدل الإلهى .. وذلك أن العقوبة تترتب على الفعل الذي يختاره الإنسان بكامل وعيه وإرادته.. فتكون مترتبة على ذلك الاختيار.

#### نتائج القول بالأمربين الأمرين

من نتائج هذا القول:

العدل الإلهي من

﴿المسائل التي يدركها

العقل ألإنسائي بغض

النظر عن النصوص

الشرُعية، كقوله تعالى:

(ومــأ ظلمناهــم ولكن

كانوا أنفسهم يظلمون)

١- شعور الإنسان بمسؤوليته الكاملة عن أفعاله.

٢ سعى الإنسان إلى تغيير واقعه

الفاسد وعدم الاستسلام إلى عوامل الفساد.

٣ شعور الإنسان بقيمته العالية في هذه الحياة بعد إيمانه بأنه غير مسيّر فيها، بل جعل قيماً على إعمارها ومسلطاً على ثرواتها ومحورا لجميع



المخلوقات فيها.

#### العدل الإلهى ضرورة عقلية

من هنا يتضح لنا أن العدل الإلهي من المسائل التي يدركها العقل الإنساني بغض النظر عن النصوص الشرعية.. كقوله تعالى: (وما ظلمناهم ولكن كانوا أنفسهم يظلمون) آل عمران ١١٧.. وقوله تعالى: (وما الله يريد ظلماً للعباد) غافر ٣١.. إلا أن ذلك ما هو إلا تأكيد لما يدركه وتنبيه عليه.

ولذلك لابد من تأويل الآيات التي قد يتوهم البعض أنها تدل على الجبر.. كقوله تعالى: (من يشا الله يضلله ومن يشأ يجعله على صراط مستقيم) الأنعام ٣٩. وقوله تعالى: (أتريدون أن تهدوا من أضل الله) النساء ٨٨. وأمثالها كثير.

والمراد بالتأويل هنا أن نفهم الآية بشكل متكامل مع بقية الآيات التي لها صلة بهذا الموضوع.. لا بشكل منفصل على حدة.. لأن الفهم المنفصل للآية يغفل المعنى المتكامل المبشوث في مجموع الآيات الكريمة وسيؤدي بالنتيجة إلى سوء الفهم. بينما يبتني الفهم المتكامل للآيات الكريمة بالجمع بينها ومقارنتها إلى الصورة الشمولية للمعنى القرآني وهو المعنى المتوافق مع حكم العقل بلا شك ولا ريب.

ولابد من التنبيه هنا على أن مرادنا بالتأويل ليس هو الاستحسان الذي لا يستند إلى قاعدة عقلية قطعية ولا شاهد من النصوص الشرعية.. فإن ذلك يدخل في تفسير القرآن بالرأي الذي ذمته الروايات الشريفة كقوله أنه من فسر القرآن برأيه فليتبوء مقعده من النار

#### حسن العاقبة

يحكى أن الشاعر الحلى جمال الدين على بن عبد العزيز الخلعي (الخليعي) كان قيد وليد من أبوَين ناصبين وأن أمه نذرت إن رزقها الله ولداً تبعثه لقطع الطريق السابلة من زوار الحسين عليسلا، فلم وليد جمال الدين وبلغ أشده ابتعثته إلى جهة نذرها، فلم بلغ نواحي (المسيب) بالقرب من كربلاء، طفق ينتظر قـ دوم الزائرين فاستولى عليه النوم، واجتازت عليه القوافل فأصابه القتام الثائر فرأى فيهايراه النائم أن القيامة قد قامت وقد أمر به إلى النار ولكنها لم تمسه لما عليه من ذلك الغيار الطاهر، فانتبه مرتدعاً عن نبته السيئة، واعتنق و لاء العيرة وهبط الحائر الشريف ردحاً فكان أول شعره بعد توبته:

إذا شِئتَ النَجاةَ فَزُرْ حُسَيناً لِكي تَلْقى الإلهَ قَريرَ عَيْنِ فَإِنَّ النّارَ لَيْسَ مَسُّ جِسْماً عَلَيهِ غُبارُ زُوّار الحُسَينِ الغدير ١٣/٦ بتصرف

# م الرسول آمن الرسول

# حقيقة القضاء والقدر في نهج البلاغة

هاشم حسين ناصر الحنك
 رئيس قرير مجلة النجف الأشرف



عن المفضل بن عمر، عن أبي عبد الله الصادق عن أبي عبد الله الصادق (عليه السلام) قال: لا جبر ولا تفويض ولكن أمرين، قال: قلت: وما أمربين أمرين، قال: قال: مثل ذلك مثل رجل رأيته على معصية فنهيته فلم ينته، فتركته ففعل تلك المعصية، فليس حيث لم يقبل منك فتركته أنت الذي أمرته بالمعصية.

(ينابيع) أولاً: نظرة عامة تعريفية لمفهومي القضاء والقدر: باستطلاع خاطف وكمدخل للموضوع الدقيق والحساس يمكن إجماله بالآتى:

١- ورد في معجم لسان العرب (لابن منظور)؛ ما يخص القضاء والقدر، والجبرية والقدرية: (والجَبُرُ: تثبيت وقوع القضاء و القدر) ، (و الجَبْريّةُ الذين يقولون أَجْبُرَ الله العبادَ على الذنو ب أي أكرههم، ومعاذ الله أن يُكره أحداً على معصيته! و لكنه عَلمَ ما العباد). و الجَبْرُ: بما قَدَّرَ الله من الأشياء.

٢- وورد في التعريفات (للجرجاني): القضاء لغة: الحكم، وفي الاصطلاح: عبارة عن الحكم الكلى الإلهي في أعيان الموجودات على ما هي عليه من الأحوال الجارية في الأزل إلى الأبد، وفي اصطلاح الفقهاء: القضاء تسليم مثل الواجب بالسبب.

أما في القدر: تعلق الإرادة الذاتية بالأشياء في أوقاتها الخاصة، فتعليق كل حال من أحوال الأعيان بزمان معين وسبب معين عبارة عن القدر. والقدر: خروج الممكنات من العدم إلى الوجود واحد بعد واحد، مطابقاً للقضاء. والقضاء في الأزل، والقدر فيما لا يزال. والفرق بين القضاء والقدر، هو أن القضاء: وجود جميع الموجودات في اللوح المحفوظ مجتمعة، والقدر: وجودها متفرقة في الأعيان بعد حصول شرائطها، والقدرية: هم الذين يزعمون أن كل عبد خالق لفعله، ولا يرون الكفر والمعاصى بتقدير الله تعالى. والجبرية: هو من الجبر، وهو إسناد فعل العبد إلى الله.

و الجبرية اثنان؛ متوسطة تثبيت للعبد كسبا في الفعل كالأشعرية، وخالصة لا تثبت كالجهمية.

٣- أما ما ورد في منظور فلسفى وبالأخذ بما ورد في (التعريفات للجرجاني)، ظهر في (المعجم الفلسفي، لمجمع اللغة العربية. بمصر) حيث أن القضاء (predestination) ہے (مذہب پری أن الأعمال الإنسانية والأحداث الكونية تخضع لتدبير إلهى أزلى وتسير وفق نظام ثابت. قال الجرجاني: (القضاء الحكم الكلى الإلهي في أعيان الموجودات على ما هي عليه من الأحوال الجارية في الأزل إلى الأبد): والقدر (Destiny، Fate) كون الأشياء محددة مدبرة في الأزل بحيث تصبح ولا مناص من وقوعها، وهو بهذا يختلط بالقضاء، ويراد بهما (إحاطة علم الله بما يقع من الإنسان بإرادته وبان عمل كذا وقع في وقت كذا.) (محمد عبدة رسالة التوحيد). ويفرق بعضهم بين القدر والقضاء فيعد (خروج الممكنات من العدم إلى الوجود واحد بعد واحد مطابقاً للقضاء والثاني وجود جميع الممكنات في اللوح المحفوظ مجتمعة)، فالقضاء في الأزل والقدر لا يزال. والجبرية (Fatalism)؛ مذهب في يرون أن كل شيء يتم على نحو لا مرد له، فلا تستطيع قدرة الإنسان ولا إرادته أن

تغير شيئاً في مجرى الحوادث، وهذه هي الحيرية الغالية.

والقدرية (Free will): تقابل الجبرية، وهو مذهب من يرى أن للمرء حرية فيما يريد أو بفعل وقدرة واستطاعة عليه.

٤- أما (موسوعة علم النفس والتحليل

# آمن الرسول





النفسي، د. عبد المنعم الحفني) فيقول عن الجبرية (Fatalism) الإيمان بالقضاء والقدر، والاعتقاد أن الإرادة لا تؤثر على السلوك.

وبعد هذه النظرة والطروحات التعريفية المختصرة والمتنوعة، يمكن أن نضع الفكر العلوي (فكر أهل البيت المنهومين هو الذي يوضح عمق هذين المفهومين والكشف عن حقيقتهما.

ثانياً: القضاء والقدر وحقيقتيهما ودقتهما:

بعد أن استطردنا من خلال ما تقدم من نظرة تعريفية عامة، نضع نصب أعيننا، النصوص المباركة مما ورد في نهج البلاغة حول القضاء والقدر، وما إذا كان الإنسان مخير أم مسير، لكون استقراء ما يتداوله الناس لهذين المفهومين غالباً ما يكون إما منقوص، أو فيه جانب من الخطأ، في الفهم والطروحات.. وهذا قد يؤدي إلى الانحراف في مسيرة الإنسان العلمية، مؤثراً بذلك على أبعاد عديدة منها اجتماعية وسياسية وحتى اقتصادية..

لذا ستكون الدراسة المقتضية، وبما يسع، قد تسهم في الفهم الدقيق والصحيح، مما قد تخلق من الجو المناسب لتقويم الأفعال والأعمال والسلوك..

فمسيرة حياة الإنسان وأنشطته المختلفة، تمر بمختلف الصعوبات والمشاكل والمعاناة، وما ينتج عنها من أفراح وأتراح، ويمتحن بها ويمحص إيمانه، وعلى قدر ذلك يستحق الأمر الدنيوى بتواصل الحياة، والأخروى بما حدده الخالق عز وجل من نعيم الآخرة، فهل هـذا يكون من القضاء أم من القدر؟ .. فعلى مُدِّ التاريخ نرى تلابس الأمور في ذلك، فيشطح بأفكاره وأفعاله، ويخلط بينهما، لأن لهما الأبعاد الفلسفية والأخلاقية والتربوية والمنطقية، وانعكاساتها على نفسية الإنسان وحركته وتفاعله مع الحدث وأبعاده، كالبعد الاجتماعي والاقتصادي، ولخطورته طبق أمير المؤمنين عليسلا أسلوب (لكل مقام مقال)، ولذا لما (سئل عن القدر قال: طريق مظلم فلا تسلكوه، ثم سئل ثانياً فقال عالستلان. بحرٌ عميق فلا تلجوه، ثم سئل ثالثاً، فقال: سـرُّ اللَّه فلا تتكلفوه). والنهى النابع هنا، كما ذكره (ابن أبي الحديد)٢١٠، لهؤلاء، عن الخوض في هذا النحو من البحث، ولم ينه غيرهم من ذوى العقول الكاملة، والرياضية القوية والملكة التامة، ومن له قدرة على حل الشبه، والتقصى عن المشكلات. وفي رواية (في منتخب الكنز عن ابن عساكر في تاريخه أنه قام إلى أمير المؤمنين رجل ممن كان شهد معه الجمل فقال: يا أمير المؤمنين أخبرنا عن القدر؟ قال: بحرٌ عميق فلا تلجه. فقال يا أمير المؤمنين أخبرنا عن القدر؟ فقال ED

سر الله فلا تتكلفه. قال يا أمير المؤمنين أخبرنا عن القدر؟ قال: أما إذا أبيت فإنه بين أمرين، لا جبر ولا تفويض).

لذا لما تحتم أن يرفع الشبهات والغشاوة عن أعين وعقول في مقام آخر، أخذ منهج التعليم الدقيق وصور الإيضاحات التي لا يشوبها شك ولا غشاوة، وذلك حينما (قام شيخ إلى على عليه السلام فقال: أخبرنا عن مسيرنا إلى الشام، أكان بقضاء الله وقدره؟ فقال: والذي فلق الحبة، وبرأ النسمة، ما وطئنا موطئاً، ولا هبطنا وادياً إلا بقضاء الله وقدره. فقال الشيخ! فعند الله أحتسب عنائي! ما أرى لي من الأجر شيئاً! فقال: مه أيها الشيخ، لقد عظم الله أجركم ولا إليها مضطرين. فقال الشيخ: وكيف القضاء والقدر ساقنا؟ فقال: ويحك! لعلك ظننت قضاء لازماً، وقدراً حاتماً! لـو كان ذلك كذلك لبطل الثواب والعقاب، وسقط الوعد والوعيد، إن الله سبحانه أمر عباده تخييراً، ونهاهم تحذيراً، وكلف يسيراً، ولم يكلف عسيراً، وأعطى على القليل كثيراً، ولم يعص مغلوباً، ولم يطع مكرهاً، ولم يرسل الأنبياء لعباً، ولم ينزل الكتب للعباد عبثاً، ولا خلق السماوات والأرض وما بينهما باطلاً ، (ذلك ظن الذين كفروا فويل للذين كفروا من النار) سورة ص آية ٢٧. فقال الشيخ: فما القضاء والقدر اللذان ما سرنا إلا بهما؟ فقال: هو الأمر من الله والحكم، ثم تلا قوله سبحانه (وقضى ربك ألا تعبدوا إلا إياه) الإسـراء ٢٣، فنهض الشـيخ مسروراً وهو يقول:

أنتَ الإمامُ الذي نُرجُو بطاعته يومَ النشورِ من الرَّحمن رِضُوانا

أوضحت من ديننا ما كان مُلتبساً جزاك ربك عنا فيه إحسانا ومما يتضح بمحدودية عقولنا من النص المتقدم المبارك ما يلى:

ا- أن القضاء، الذي يعني علم الله السابق بحصول الأشياء على أحوالها في أوضاعها، إنه ليس لازماً، فلإنسان الرأي والاختيار بتوجيه ما يكون عليه المستوى العقلي والرشد وبالتعلم والتعليم أو المستوى المعرفي.. أما القدر فهو ما أوجده الخالق عز وجل عند وجود أسبابها، لذا لا يجبر على فعل الشيء، وإنما هو رشد باستيعاب، وفق ما يتوضح من الخير والشر والحرام،...، ودقه الاختيار، وعلى الله التدبير.

٢- جعل الخالق عز وجل للقضاء والقدر،
 الثواب والعقاب، الدنيوي والأخروي.

٣ـ جعل سبحانه وتعالى، الأمر الإلهي وفقاً للتخيير، والنهي الإلهي وفقاً للتحذير.

3- يكلف الخالق عز وجل مخلوقه وفقاً لما منحه من الإمكانيات أو القابليات، ولم يكلف المخلوق إلا بموجبه (لا يكلف الله نفساً إلا وسعها، لها ما كسبت وعليها ما اكتسبت) سورة البقرة/ ٢٨٦ لذا وقع التكليف على الإنسان العاقل، ويختلف حسابه عن المجنون، والإنسان العلم كذلك يختلف حسابه عن الجاهل.

٥- العصيان لم يكن منبثقاً من الغلبة، والطاعة لا تكون بالإكراه، والحد الفيصل للأعمال كشف الحقائق والتوجيه بالكتب السماوية والأخبار النقلية عن الرسل والأنبياء المناه والخصوص بما ورد بالكتب السماوية، وبالخصوص

# آمن الرسول





القرآن الكريم، والرادع والمقوم، الوعد والوعيد.

7- عدم جعل الخالق عز وجل القضاء لازماً، والقدر حاكماً (حتمياً)، لكون الشواب والعقاب يبطلان، والوعد والوعيد يسقطان، وبهذا عدم اللزوم وعدم الحتمية، جعلا أمر الله لعباده تخييراً، والنهي تحذيراً، وكلف يسيراً، ولم يكلف عسيراً، وأعطى على القليل كثيراً.. وهكذا.

وتوصلاً لفكر أهل البيت المنه في كون الإنسان مخيراً أم مسيراً، فقد سيئل الإمام علي الرضاء السه ما معنى قول جدك الإمام جعفر الصادق السه الله بلا جبر ولا تفويض ولكن أمر بين أمرين؟ افقال السه من زعم أن الله يفعل أفعالنا ثم يعذبنا عليها، فقد قال بالجبر. ومن زعم أن الله عز وجل فوض أمر الخلق والرزق إلى خلقه فقد قال بالتفويض. والقائل بالجبر كافر، والقائل بالتفويض مشرك (تصنيف نهج البلاغة/ لبيب بيضون/ ص١٧٥ - ١٧٦).

ومن مستمد هذا القول المتقدم

المبارك، يمكن القول بأن الإنسان مسير ومخير، حيث إنه مسير بما أورده الله له فى كتابه الحكيم وما وضحته الأحاديث النبوية الشريفة وأقوال الأئمة ومن تبعهم، وفق تحديد وتوضيح القويم والمنحرف والصالح وغير الصالح والنافع والضار.. وما إلى ذلك، وتوضيح سبل الهداية والإيمان والسعادة في الدارين. أما التخيير، فهو حرٌ في اختياره لما توضح إليه، ويتحمل نتائج أفعاله، الدنيوية والأخروية وكما قال الله سبحانه وتعالى في محكم كتابه (إنا هديناه السبيل إما شاكراً وإما كفور) الإنسان/٧٦. فالهداية بكل ما تحتويه من معنى وعمق وغنى، فهى الطريق الواضح لمسيرة الانسان، والآلية أو الفعل يعتمد على الإنسان واختياره، وهنا كان السير في طريق الهداية ملزماً للوصول إلى أفضل النتائج وأنجحها، لكونه الاختيار الأرفع والأسلم، لكن لا قوة تجبر على السير في هذا السبيل، إلا قوة اختيار العقل للإنسان ذاته، فالله لا يجبر مخلوقه الإنسان على أي عمل، وما توجيهه إلا لحماية الانسان ذاته، والله هـو الغنى الحميد، ووفق هذا كان الثواب والعقاب، كبر الوالدين والصلاة والتصديق.. وغيرها.

ثالثاً القضاء والقدر ومكانه الصبر منهما:

الصبر (Patience): هو ترك الشكوى من ألم البلوى لغير الله لا إلى الله لأن الله تعالى أثنى على أيوب السلام بقوله (إنا وجدناه صابراً) مع دعائمه في دفع الضر عنه بقوله (وأيوب إذ نادى به إني مسني الضر وأنت أرحم الراحمين) التعريفات للجرجاني.

والصبر يمتد لإعانة الإنسان على

CE

القضاء والقدر، المترتب من تقدير الرزق والمرض والموت. لذا قال السلام يعزي الأشعث، الأشعث، بن قيس عن ابن له (يا أشعث، إن تحزن على ابنك فقد استحقت منك ذلك الرحم، وإن تصبر ففي الله من كل مصيبة خلف. يا أشعث، إن صبرت جرى عليك القدر وأنت مأجور، وإن جزعت جرى عليك القدر وأنت مأزور. يا أشعث، ابنك سرك وهو بلاء وفتنة وحزنك وهو ثواب ورحمة). نهج البلاغة.

وهنا ما قدر الله للإنسان، وما يجب مقابلته من صبر، فمن صبر على ما قدر الله له فقد حصل الأجر الكريم من الخالق عز وجل، وإن لم يقرنه بالصبر فقد حمل الوزر أو الإثم، وكأنه بعد الصبر أو بالجزع يحاجج الله في أمره، وسنة الحياة التي وضعها الخالق عز وجل. ومن خلال ما تقدم يتضح بأنه ما يتعلق بأمور الدنيا، وأداء الأعمال الدنيوية والأخروية، من قويم الأعمال أو منحرفها فهو موكل للإنسان، أما بعض الأمور في

سنة الحياة التي وضعها الخالق عز وجل لبني الإنسان فلا اختيار فيها فالذي لا اختيار فيها كالموت والحياة والمرض...

#### المراجع

- (١) القرآن الكريم.
- (٢) الإمام علي بن أبي طالب النهام نهج البلاغة/ ضبط النصوص د.صبحي الصالح/ دار الكتاب اللبناني.
- (٣) تصنيف نهج البلاغة/ لبيب بيضون/ مكتب الإعلام الإسلامي.
- (٤) الجرجاني/ التعريفات/ دار الشؤون الثقافية/ بغداد.
- (٥) ابن أبي الحديد/ شرح نهج البلاغة ج١٨/ج١٩/ دار الجليل/ بيروت.
- (٦) د. عبد المنعم الحفني/ موسوعة علم النفس والتحاليل النفسي/ بيروت.
- (٧) مجمع اللغة العربية بمصر/ المعجم الفلسفي/ عالم الكتب/ بيروت.
- (A) ابن منظور/ لسان العرب/ دار الفكر \_ دار صادر/ بيروت.
- (٩) هاشم حسين ناصر المحنك/ علم الاجتماع في نهج البلاغة.

#### حُبّ الله

قال العارف القاشاني عند قوله تعالى: (لن تنالوا البرحتى تنفقوا مما تحبون) كل فعل يقرب صاحبه من الله تعالى فهو برّ ولا يحصل التقرب إليه إلا بالتبري عمن سواه، فمن أحبّ شيئاً فقد حجب عن الله تعالى وأشرك شركاً خفياً لتعلق محبته بغير الله سبحانه، كما قال تعالى: (ومن الناس من يتخذ من دون الله أنداداً يحبونهم كحب الله)، وإن آثر به نفسه على الله فقد بعد من الله بثلاثة أوجه، وإن آثر الله به على نفسه وتصدق به وأخرجه من يده فقد زال البعد وحصل القرب وإلا بقي محجوباً، وإن أنفق من غيره أضعافه فها نال براً لعلمه تعالى بها ينفق واحتجابه بغره.



# مرقد السيد أحمد بن هاشم

#### • بقلم: سلمان هادى الطعمة

ربابيع يكتظ العراق بعشرات المراقد المقدسة التي ينتمي أصحابها لآل البيت عليهم السلام، وهي منتشرة في أماكن مختلفة شمالاً وجنوباً وشرقاً وغربا؛ ويمكن القول إن من بين هذه المزارات المطهرة هو مرقد السيد أحمد بن محمد الفائزي الموسوي الحائري المعروف عند العوام بمرقد السيد أحمد بن هاشم الذي زاده الله شرفاً وتعظيماً، ووهبه من أنفاس شذية وأنوار قدسية، وشاء الله أن تكون له هذه المكانة الرفيعة لدى قلوب محبيه وقاصديه، وأن يكون قبره موضع احترام عند المسلمين كافة.

#### الرحلة إلى المرقد المقدس:

سارت بنا السيارة من مدينة كربلاء باتجاه الغرب لأكثر من نصف ساعة، حتى لاحت لنا مدينة عين التمر ومركزها (شفاثة) التي لها ذكر في التاريخ القديم، إذ كانت من قرى عين التمر، تبعد عن كربلاء غرباً ٥٨ كم، وورد ذكرها في (معجم البلدان) لياقوت الحموي ج٣ ص٧٥٩ قوله: (منها يجلب القسب والتمر إلى سائر البلاد وهو بها كثير وهي على

طرف البرية وهي قديمة). وتسقي بساتينها العيون الكبريتية. وفي خلال مسيرتنا إلى عين التمر أنشد الشاعر الشعبي الشهير المرحوم عبد الأمير الترجمان هذه الأهزوجة:

بشفاثة لو عين التمر وين نتغدّه الظهر وعلى بعد ٢٥ كم من عين التمر، اتجهنا شمال غرب المدينة، فو جدنا أنفسنا وسط منطقة صحراوية، ولاح لنا عن بعد، صرح عراقي عتيد تعلوه قبة خضراء سامقة، ينقلك هذا المشهد إلى العوالم القدسية، فتستنشق منه أريج القداسة. وكنا نشاهد بمعيتنا جموع الوافدين تترى على مرقده الطاهر من كربلاء و النجف و الديو انية و الحلة و بغداد و بعض المدن الجنوبية الأخرى، وتتضاعف جموع الزائرين أيام الجمع والأعياد والمناسبات الدينية لاسيما وقت موسم حصاد التمر الذي يصادف في تشرين الثاني من كل عام.

ولما وصلنا المرقد المذكور، وجدناه متوحداً وسط الصحراء، ولم نجد حوله أي أثر من آثار السكن، والقاصدون إلى زيارته، يفتقدون كل





تظهر في هذه الصورة العمارة القديمة لمرقد السيد أحمد بن هاشم

وسائل الراحة ولا يجدون إي مرفق من مرافق الإقامة، ولكنهم بإمكانهم أن يستريحوا في الأواوين المحيطة بالصحن الشريف، وباستطاعتهم المبيت فيه إذا أحضروا معهم وسائل النوم والمبيت في صحن السيد أحمد.

ولا بد لنا أن نذكر التقاليد المرسومة لزيارت، وهي تقاليد طريفة لها جانبان، جانب يتصل بأهالي المنطقة، والجانب الثاني يتصل بالزائرين الذين يقصدونه من المدن البعيدة. فأهالي المنطقة هم

أهالي مدينة (شفائة) يزورونه على شكل مجاميع سكانية، كل مجموعة تدعى (قصراً) وعددها خمسة عشر، فيمكث القصر الأول ثلاثة أيام في منطقة الكهف بالقرب من المرقد، وهناك ينحرون الذبائح ويطعمون الوافدين، فإذا انتهت الأيام الثلاثة، يأتي أصحاب القصر الثاني ويعملون ما فعل سابقوهم، وهكذا. أما الجانب الذي يتصل بالوافدين لزيارة مرقده، فقد جرت العادة لدى عامة الناس من تهيئة الظروف المتعلقة بزيارة من

### تحقيقات



المسكن والمأكل، ومما تجدر الإشارة إليه إننا رأينا مجاميع من الناس في الصحن الشريف أقاموا موكباً للعزاء (اللطميات) وكان الرادود لهم المرحوم (حمزة الزغير)، كما شاهدنا حالة أخرى خارج الصحن هي وجود مجموعة تقوم بإنشاد الأهازيج الشعبية التي تعرف بر(الجوبي؛ وهي رقصة شعبية معروفة لدى أهل الريف تعبر عن التقاليد العربية).

#### من هو صاحب المرقد؟

هو السيد أحمد المعروف عند العوام بأحمد بن هاشم بن السيد أبي الفائز محمد بن علي بن الحسن بن أحمد بن محمد بن أبي الفائز بن أبي جعفر بن علي بن أحمد بن محمد الحائري بن السيد إبراهيم المجاب بن محمد العابد بن الإمام موسى الكاظم عليه السلام.

والسيد أحمد هذا هو جد السادة آل فايز القبيلة العلوية المشهورة في كربلاء التي ذكرها إبن الطقطقي المترفى سنة البرزالي في كتابه (الأصيلي) والمؤرخ في حوادث سنة ٧٠٤هـ والرحالة إبن بطوطة في حوادث سنة ٧٠٤هـ والرحالة إبن بطوطة السيد زار كربلاء سنة ٣٢٧هـ والسيد أحمد بن عنبة في كتابه (عمدة الطالب في أنساب آل أبي طالب) وغيرهم ممن دونوا نسبه الشريف في كتب الأنساب القديمة والحديثة وفي مشجرات العلويين المحفوظة في كربلاء وخارجها.

وذكر العالم الشيخ محمد حرز الدين في كتابه (مراقد المعارف) ج١ ص٨٠ ما نصه.

(إن مرقد المترجم ابن هاشم الفائزي

في موضع يعرف رأس العين قرب الوادي الأسود عليه قبة صغيرة وفي حرمه رسم قبر تزوره الأعراب وتنذر له النذور، قبر تزوره الأعراب وتنذر له النذور، أقول: وإبن الفائز من سادات الحائر الحسيني - كربلاء - المبرزين الملحوظين عند السلطة الحاكمة في العراق على عهد السلطان أولجياتو محمد خدابنده المتوفي سنة ١٩٧هـ، وإليه تنتمي الأسرتان الجليلتان الشهيرتان في الحائر الحسيني في كربلاء المقدسة هما آل نصر وآل طعمة وفروعهم. وقد ذكرنا سلسلة نسبهم أيضاً كاملة إلى الإمام موسى بن جعفر المناكلة في الجزء الثالث من كتابنا معارف الرجال في تراجم العلماء والأدباء عند ترجمة السيد نصر الله.

#### مكانته:

للسيد أحمد بن هاشم شهرة عظيمة ومكانة متميزة لد عامة الناس، لاسيما قبائل البدو المنتشرة في الصحراء، كما يقصده بقية الناس الموالين لأهل البيت المنظر وبالإضافة لمركزه الروحي فإن له مركزاً سياسياً، فقد كان يدير تيمورلنك ناظراً لرأس عين التمر وذلك تيمورلنك ناظراً لرأس عين التمر وذلك التمر - آنذاك - سوقاً كبيرة للتجارة تؤمها القبائل المنتشرة في الجزيرة العربية.

وتروي كتب الرجال والأنساب إن السيد أحمد كان وقوراً متواضعاً ديناً كريماً حليماً ذا مروءة وسؤدد، موصوفاً بالأفضال والجود وله كرامات. ومن الحقائق المقررة علماً إنه كبير القلب والنفس والوجدان، تجسمت فيه فضائل

العرب إلى حد كبير.

وقد رويت عن السيد أحمد بن هاشم كرامات كثيرة عند محبيه ومريديه، فقد كان يشفي بعض الأمراض والعاهات، فيقصده المصابون والمعلولون للاستشفاء...

#### وصف المرقد الشريف:

يقع هذا المرقد وسط الصحراء كما ذكرنا، وقد تعرض للإهمال فترة طويلة، حيث تهدمت أركانه، حتى وصل الخراب إلى القبة التي تعلو المرقد، فبادر جمع من الخيرين من مدينة كربلاء إلى تهديمه بالكامل وإعادة بنائه بمساحة تعادل أضعاف مساحته القديمة، بالإضافة إلى تقديم خدمات خارجية للزوار.

يتصدر الصحن باب كبيرة ذات طلاقتين عرضها ٤م، وعلى جبهتها كتيبة بالكاشي كتب عليها:

(بسم الله الرحمن الرحيم وقل رب أنزلني منزلاً مباركاً وأنت خير المنزلين صدق الله العلي العظيم) هذا مرقد السيد أحمد بن هاشم شيد سنة ١٢٥٩هـ الموافق ٢٤ ١٨م. وإن الداخل إلى المرقد يمر بطريق مغلف بالكاشي الكربلائي استخدمت فيه الزخرفة الإسلامية، وهذا الممر يؤدي إلى ساحة واسعة تحيط بها طارمة من جوانبها الأربعة وتقوم على أعمدة كونكريتية.

يظهر لنا بوضوح إن المرقد نظيف لكنه بحاجة إلى إصلاح شامل وخدمات مثل ترميم بعض الشقوق والتصدعات في جدران المرقد. لم تذكر المصادر شيئاً عن وجود مئذنة. وعندما ندخل الصحن

تطالعنا جبهة الصحن وقد حرر عليها بالكاشي (قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم إني تارك فيكم الثقلين كتاب الله وعترتي أهل بيتي حبلان ممدودان من السماء إلى الأرض لا يفترقان حتى يردا على الحوض) سنة ١٤١٨هـ. وقد قام بشييد الصحن المرحوم الحاج محمد رشيد الجلبي الصافي - رئيس بلدية كربلاء الأسبق -.

يتقدم الحرم طارمة ذات عمودين من المرمر، تكسو جوانبها بلاطات من الكاشى كتبت عليها أسماء الله الحسنى. والطارمة المحيطة بالصحن مسقفة بنيت من الأعلى بالطابوق والجص الأبيض، ومن الأسفل مغلف بالكاشي الكربلائي، يتوسطها باب خشبي مصنوع من الخشب الساج، وكتبت على جبهة اليمين (بسـم الله الرحمن الرحيم تم بعون الله تعالى عمارة مرقد السيد أحمد بن محمد بن على بن محمد بن على بن أحمد بن مجمد الحائري بن إبراهيم المجاب، وسمى بأحمد بن هاشم من باب الإضافة إلى الجد الأكبر هاشم، وأول قبة بنيت على القبر سنة ٤٣ ١٨م، وجدد بناؤه سنة 1316--31316).

أما حرم المرقد فهو جامع فخم واسع عليه قبة بديعة الشكل، متقنة الهندسة، مبنية بالحجر القاشاني. يتقدم البناء رواق يفضي إلى الحرم حيث يؤدي فيه الناس الصلاة والزيارة.

يبلغ طول الحرم ٢٠م وعرضه ١٦م، مبلط بالمرمر، ويعلوه سقف ارتفاعه ٥م، أما ارتفاع القبة عن الأرض يبلغ ٢٥م، ونوعية السقف طابوق مزين بالكاشي

### تحقيقات



حررت عليه آية الكرسي.

أما الضريح فهو عبارة عن شباك يتوسط الحرم مصنوع من البرنج الأصفر، وداخله صندوق مغطى برداء أخضر اللون. وتحيط بالحرم من الداخل كتيبة بالكاشي كتب عليها (بسم الله الرحمن الرحيم يس والقرآن الحكيم إلى قوله: بل أنتم قوم مسرفون صدق الله العلي العظيم) وتوجد كتيبة أخرى كتب عليها (بسم الله الرحمن الرحيم الله نور السموات والأرض إلى قوله: والله بكل شيء عليم صدق الله العلى العظيم).

وتطل من فوق القبة على الحرم ثمانية شبابيك وتحتها كتيبة كتب عليها (بسم الله الرحمن الرحيم الله لا إله إلا هو الحي القيوم إلى قوله: لا إكراه في الدين).

ويحيط بالمرقد سور من الكونكريت المسلح بالطابوق والإسفلت، وقد اتخذ الحرواق المحيط بالحرم مصلى للرجال والنساء.

وطرأ على المرقد مؤخراً تجديد حدثني بشأنه الأستاذ عبد الرزاق عبد الكريم باعتباره أحد المشرفين على البناء فقال: وفق المواصفات الحديثة بني الحرم بالمرمر الخالص مع ضريح من خشب الساج المستورد أحيطت به شبابيك الفضة الخالصة. أما الصحن فقد بلط بالشتايكر، مع أواوين واسعة، وزينت جدرانه بالكاشي الكربلائي، ونظمت باب القبلة بما يشابه باب سيدنا الإمام الحسين الشيخ مع بناء مضيف للزوار، وإعادة إعمار قبر شقيقه السيد محمد الذي يبعد عن أخيه السيد أحمد بعدة أمتار، وكذلك إعادة

إعمار مدافن عدد من النساء العلويات كن دفن بجواره.

كما بلطت الشوارع المحيطة بمرقده، وأقيمت قبة من الكاشي الكربلائي الأزرق كتب عليها: (لا إله إلا الله محمد رسول الله علياً ولي الله).

وقد تم إيصال الطريق الحديث من عين التمر الحالية بمسافة ١٨ كم، وإيصال الكهرباء والماء الصافي، وإقامة المرافق الصحية. وهناك على بعد مئتي متر من المرقد، توجد مضايف مشيدة من قبل عشائر مدينة عين التمر يسكنها خلال موسم زيارتهم للمنطقة. وكان نتيجة هذا الإعمار أن سكنت بعض العوائل حول هذا المرقد بعد أن كان بلقعاً خلاء كما ذكرنا.

ونجد الآن أربعة أبواب كبيرة من الخشب خرجت من أضلاع الصحن الأربعة. ويدار المرقد من قبل السدنة متوارثين هذه المهنة عن أجداهم. وقد حدثني البعض ممن يوثق بروايته: إن التجديد الأخير تم من سنة ١٩٩١م، وممن تبرع بتغليف القبة وواجهة الضريح والباب الرئيسة للمرقد هو الحاج غازي عباس المعموري من شركة بابل.

أما السدنة الحاليون فهم: جليل فياض وهاشم محمود عنيزي، وبالإضافة إلى السدنة فإن المرقد يديره عشرة أشخاص هم من أبناء السدنة، وهؤلاء السدنة ينتمي قسم منهم إلى المذهب الشيعي، والقسم الآخر إلى المذهب السني، وهم يعيشون مع بعضهم بألفة تدل على التسامح بين الطوائف العراقية

# عاجه وحواء

# مقام الإمام الصادق (ع) في الحلة

#### بقلم: أحمد علي مجيد

#### لنابع موقع المقام:

يقع المقام في مدينة الحلة الفيحاء(١) في محلة الجامعين(٢)، وسلط بستان من النخيل مطلاً على شط الحلة (الفرات) وقريباً من مرقد عبد الله الفارسي.

#### في ورود الإمام الصادق<sup>(ع)</sup> للحلة:

لم أعشر على نص تاريخي يذكر فيه ورود الإمام الصادق السلام البلدة الحلة، وهناك أمران يمكن من خلالهما تثبيت وروده السلام إليها (أي للجامعين).

الأمر الأول: دخول الإمام الصادق الله العالمة العباسي العلة كان حين لقائه بالخليفة العباسي الثانسي وهو أبو جعفر المنصور عند بلدة الهاشمية "التي هي الآن من توابع الحلة وكانت تعرف حينها بمدينة أبي جعفر إذ سكنها الخليفة الثاني بعد موت أخيه أبو قبل تمصير المنصور لبغداد سنة ١٤٨هم قبل تمصير المنصور لبغداد سنة ١٤٨هم كاملة لكن أنقل هنا ما يخص بحثنا كاملة لكن أنقل هنا ما يخص بحثنا هذا برواية الشيخ الكليني والله عبد الله الله عبد الله عليني والمناه الكوفة، عبد الله علينا المحملة الثانية إلى الكوفة، عبد الله عبد المنصور بها، فلما أشرف المنصور بها، فلما أشرف المنصور بها، فلما أشرف المنصور بها، فلما المنصور ب

على الهاشمية مدينة أبي جعفر... الخ)<sup>(+)</sup>. الأمر الثاني: دخول الإمام الصادق الله أبو الله الحلية أبو الله المنصور العباسي في بغداد، إذ لابد للذاهب إلى بغداد من الكوفة أن يرد



يظهر المقام الجديد الذي تم بناؤه بعد تهديم المقام القديم ويبعد عنه بعدة أمتار

#### تحقيقات



الحلة، فورود أمير المؤمنين علاصلا الحلة حين سفره إلى بغداد لمحاربة الخوارج بالنهروان مشهور(٥) وذكر السيد ابن طاووس في كتابه (مهج الدعوات) عدة استدعاءات للإمام الصادق السلام من قبل المنصور العباسى بلغت التسع مرات كان من بينها الاستدعاء الخامس إلى بغداد قبل قتل محمد وإبراهيم ابني عبد الله بن الحسن. و الاستدعاء السادس إلى بغداد بعد قتل محمد وإبراهيم. والاستدعاء السابع كان أيضاً في بغداد فظهر من تلك الاستدعاءات إن الإمام الصادق عليسلا دخل بغداد ثلاث مرات وذلك بطلب من خليفة زمانه الذي سمه فيما بعد. ولو لا خوف الإطالة لأوردت الروايات الثلاث بطو لها(١).

#### تاريخ ورود الإمام الصادق<sup>(ع)</sup> للحلة:

لمعرفة تاريخ وروده هدا الابد من معرفة عدة تواريخ وهي:

١- تاريخ تسلم السفاح الخلافة: هي
 سنة ١٣٢هـ وهو الذب أسس الهاشمية.

٢- تاريخ تسلم المنصور الخلافة؛ هي سنة ١٣٦هـ في الثاني عشر من ذي الحجة وهو يوم موت أخيه السفاح.

٣- بناء مدينة بغداد من قبل المنصور
 سنة ١٤٥هـ.

٤- مقتل محمد وإبراهيم أولاد عبد
 الله بن الحسن كان يوم ١٤٥هـ.

٥- تاريخ ولادة الإمام عليه هي سنة
 ٨٣ هـ في يوم الاثنين سابع عشر من شهر
 ربيع الأول بالمدينة.

٦- تاريخ وفاة الإمام التلا، هي سنة
 ١٤٨هـ ودفن بالبقيع في المدينة وله خمس

وستون سنة.

فمن إيراد هذه التواريخ نعرف تاريخ وروده للحلة فإن كان لبلدة الهاشمية فيكون تاريخ وروده إليها سنتي (١٣٦هـ و١٤٥هـ) وإن كان لبغداد فقد وردها سنة ١٤٥هـ قبل مقتل محمد وإبراهيم مرتان وبعد سنة (١٤٥هـ ١٤٥هـ) بعد مقتل محمد وإبراهيم في سني وروده لبغداد قد ورد الحلة.

#### تاريخ عمارة المقام:

علمنا سابقاً إن تاريخ ورود الإمام الصادق السيخ هذا المقام في الحلة بين سنتي (١٣٦هـ ١٤٨هـ) وهو بين تسلم المنصور للخلافة وبين سنة وفاة الإمام السيخ لكن لم يعثر على بداية تاريخ عمارة المقام وقد قدمنا أن الجامعين (الواقع فيهما المقام) كانت مدينة زاهرة في موضع عامر بالخصب يعني إنها كانت آهلة بالسكان الذين يدينون بالمذهب الجعفري فليس من المعقول أن يدعو مصلى إمامهم بدون عناية واحترام، بيد إني عثرت على تواريخ فيما بعد هذا التاريخ فأرى من المهم ذكرها هنا لألى تضيع كما ضاع غيرها.

التاريخ الأول: (المقام في دولة آل بويه ٣٢٢هـ ـ ٤٤٨هـ).

أقول: إنني وجدت صورة رسمت للمقام قديمة كتب تحتها هذه العبارة صورة بديعة للأثر التاريخي الجميل مقام الإمام جعفر الصادق الله في الحلة ويرجع عهد بنايته إلى عصر آل بويه والحلة غنية بآثارها القديمة في مختلف العصور (أخذت الصورة بريشة فاضل سعيد)(^).

ولا أعلم من أين أخذت عبارة (يرجع

234.65.12

عهد بنايته إلى عصر آل بويه) هل إن كتابتها قرأ تاريخاً مكتوباً في المقام أو غير ذلك من الاحتمالات ومن المعلوم إن دولة آل بويه الشيعية التي كانت تهتم بمراقد ومقامات الأئمة المثل وعمارتها حكمت من سنة ٢٢٦هـ وهي سنة أوان ظهورهم إلى سنة ٤٤٨هـ في عهد الخلافة العباسية ويؤيد وجود ذكر لهذه العمارة في عصر آل بويه ما نأتي على ذكره بعد هذا التاريخ، ويظهر من الصورة إن للمقام قبة كبيرة ورواق وهو ذو سعة.

# التاريــخ الثاني: (المقام في القرن السادس الهجري).

ذكر الشيخ الجليل محمد بن شهراشوب في كتاب (مناقب آل أبي طالب) في ضمن أحوال وتواريخ الإمام أبي عبد الله جعفر بن محمد الصادق التاضل، قال ما نصه: (وألقابه: الصادق، الفاضل، والطاهر، والقائم، والكافل، والمنجي

وإليه ينسب الشيعة الجعفرية، ومسجده في الحلة<sup>(٩)</sup>. أقول: إن الشيخ الأجل الأعظم محمد بن علي بن

الأعظم محمد بن علي بن شهراشوب صاحب كتاب (المناقب ومعالم العلماء) هو من علماء القرن السادس من علماء القترن السادس سنة إلا عشرة أشهر في سنة في أعلى جبل معروف بجبل في أعلى جبل معروف بجبل (جوشن) وكان من شيوخ الشيعة واعترف علماء السئة في تراجمهم، وكان مشهوراً

بكثرة العلم والعبادة والخشوع والتهجد، وذكر عنه إنه كان دائم الطهارة، وعندما كان يكتب كتابه المناقب كان يجمع حوله ألف كتاب في المناقب وعلى رغم علمه الجم فقد ذكر بداية كتابه المناقب: (مالي وللتصنيف والتأليف مع قلة البضاعة وعظم شأن هذه الصناعة)(١٠٠).

وعبارة مؤلف كتاب المناقب (ومسجده في الحلة) يستفاد منها في عدة أمور فمنها شهرة المقام في ذلك العصر أي القرن السادس الهجري ومنها إن للمقام ذكر قبل هذا القرن إذا ما قلنا إن كتاب مناقب ألف من ألف كتاب في المناقب فمن المؤكد إن ابن شهراشوب اعتمد على مصادر كتابه بكتب هي قبل عصره.

ومنها أن المقام كان مستجدا للإمام الصادق الله أن ربما إنه كان يختلف إليه للصلاة فيه أو ربما إنه أمر ببناء وصلى فيه عليه السلام لذلك اشتهر في ذلك العصر (أي



آثار المقام القديم الذي يطل على النهر ظاهرة في الصورة

# تحقيقات



عصر المؤلف) بمسجد الإمام الصادق التلاق .
وقد تناول عبارة ابن شهراشوب عدة
من الأعلام الإمامية أنار الله برهانهم وأنا
ذاكرهم بعد حسب التسلسل التاريخي
إذ يستفاد من ذكرهم هذه العبارة شهرة
المقام في عصرهم أيضاً:

۱ ـ العلامة المجلسي(رض) ت ۱۱۱۱هـ
 في كتاب بحار الأنوار ج٤٧ ص٩.

٢ - الشيخ عباس القمي(رض) ت
 ١٣٥٩هـ في كتاب سفينة البحار ج١
 ٢٩٩٥ وكذلك ص١٦٧ حجرية.

٣ ـ الشيخ علي النمازي في كتاب
 مستدرك سفينة البحارج ٦ ص٥٦.

التاريخ الثالث: (١٣٧٨هـ ـ ١٩٥٧م) في هذه السنة حدث ما لم يكن في الحسبان فقد تكالبت أعداء الدين والإسلام على هدم المقام بحجة توسعة شط الحلة وأرادوا أيضاً هدم مرقد عبد الله الفارسي الواقع بجوار المقام لكن آلات الحفر لم تجدى بالعمل وهذا الأمر متواتر بين أهل الحلة حتى إنى سمعته من دائرة الوقف الشيعى فذهب ذلك الصرح العريق ولم يبقى منه إلا أساسه قائم إلى الآن بعد هدمه ولم يوسع الشط لكنها (شنشة أعرفها من أخرم) فذهب ذلك المسجد المسمى باسم محى الشريعة الإسلامية فبدلاً من اهتمامنا به أخذنا بتخريبه وهدمه فإنا لله وإنا إليه راجعون(١١١) فأخذ جمع من أهل الحلة المؤمنين ببناء مقام رمزى للإمام الصادق عليه يقع شمال المقام الأصلي بنحو ١٢٠م فجزاهم الله خيراً وحبدا لو سعى كل من دائرة الوقف الشيعي وأخيار الحلة ومن أهل الهمة في إعادة بناء المقام الأصلى وخصوصاً بعدما عرفنا إن

مكانه الأصل باق والحمد لله أن التاريخ حفظ لنا صورة لعمارة المقام قبل هدمه حصلت عليها بشق الأنفس. فالمرجو من أهل الخير بالاهتمام بهذا الأمر وخصوصاً بعدما سردنا تاريخ المقام وقدمه.

التاريخ الرابع: (١٤٢٦هـ - ٢٠٠٥م)
في يوم ٢٧ من شهر ربيع الأول من
سنة ١٤٢٦هـ زرت المقام الشريف في
محلة الجامع في الحلة وهو يقع في أحد
بساتين النخيل في تلك المحلة المذكورة
ويتكون من غرفة صغيرة الحجم مربعة
الشكل تقريباً أبعاد مساحته بنحو ٧×٧ م٢
وارتفاعه بنحو ٤م تنتصب فوقه قبة صغيرة
قديمة البناء وللمقام باب حديدي بارتفاع

مترين وعرض متر ونصف لونه أخضر

ولقد بننى هذا المقام بعد هدم المقام



لوحة بريشة الفنان (فاضل سعيد) لمفام الإمام جعفر الصادق السلاقية ويرجع تاريخ بنائه إلى عصر آل بويه

الأصلي والمقام مزود بالكهرباء ويتوافد عليه الزائرين وبالخصوص يومي السبت والجمعة وفي يوم وفاة الإمام الصادق الله وعموم المقام قديم البناء يعاني من قلة الاهتمام والصيانة

- (۱) العلة: حلة بني مزيد، مدينة كبيرة تقع جنوب بغداد بنحو (۱۰۰كم) وجنوب كربلاء بنحو (۵۶كم) وشرق النجف بنحو (۲۰كم) مُصرت في سنة (۵۶هـ) على يد الأمير صدقة بن منصور بن بهاء الدولة دبيس المزيدي، ولذا اشتهرت بالمزيدية، راجع تاريخ العلة ج١، للشيخ يوسف كركوش(٥). (بتصرف)
- (Y) الجامعين: بلدة بالجانب الشرقي، مقابل الحلة، كانت مدينة زاهرة في موضع عامر بالخصب، ثم تلاشى أمرها على أثر بناء سيف الدولة الحلة بإزائها الأيمن للفرات، وهي من توابع الحلة الآن، وتقع في مركزها وذكر في كتب التاريخ ومنها (الكامل في التاريخ، لابن الأثير قبل تأسيس الحلة إذ ذكروا الاستيلاء عليها ونهبها. راجع تاريخ الحلة ج١ ص١ للشيخ يوسف كركوش. (بتصرف)
- (٣) الهاشمية. مدينة بناها السفاح بالكوفة وذلك إنه لما ولي الخلافة نزل بقصر ابن هبيرة واستتم بناء وجعله مدينة وسماها الهاشمية فكان ينسبونها إلى ابن هبيرة على العادة فقال: ما أرى ذكر ابن هبيرة يسقط عنها، فرفضها وبنى حيالها مدينة سماها الهاشمية ونزلها ثم اختار نزول الأنبار فبني مدينتها المعروفة فلما توفي دفن فيها، واستخلف المنصور فنزلها أيضاً واستتم بناء كان قد بقي فيها وزاد فيها وسماها مدينة السلام. راجع معجم البلدان ياقوت الحموي ج٥ ص ٣٨٩ وهي الآن تبعد عن الحلة نحو ٣٠ مم جنوباً.
- (٤) راجع الرواية في بحار الأنوار ج٤٧ ص٢٠٣ للعلامة المجلسي(رض) وكذلك مدينة المعاجز ج٦ ص٤٦ للسيد البحراني(رض) والأنوار البهية

ص ١٦٢ للشيخ عباس القمي (رض) واستدعاه المنصور مرة ثانية للكوفة برواية الفضل بن ربيع راجع (مهج الدعوات) ص ٢٤ ـ ٢٣٩ للسيد بن طاووس (رض) وهذا الاستدعاء لا يمنع أن يكون بالهاشمية لأنها حين الاستدعاء كانت تابعة لمدينة الكوفة.

- (٥) فمقام مشهد الشمس ومقام الإمام علي السلام في الحلة مشهوران.
- (٦) راجع مهج الدعوات من ص٢٠٠ ـ ٢٦٥ مطبعة الأعلم ي ـ بيروت لبنان، في باب أدعية الإمام الصادق السادق السلاد مفصلاً.
- (٧) أخذت هذه التواريخ من كتاب تتمة المنتهى للشيخ عباس القمي. (بتصرف)
- ( A ) علمت أن الرسام لهذه الصورة توفي في عهد الستينات من القرن العشرين وهو من أهالي الحلة.
- (٩) راجع مناقب آل أبي طالب ج٣ ص٤٠٠ لابن شهراشوب مطبعة الحيدرية ت ١٩٥٦م.
- (١٠) وقائع الأيام للشيخ عباس القمي ص٣٦٨، مطبعة البلاغ.
- (١١) قد ذكر هذا الأمر أيضاً السيد حيدر السيد موسى وتوت الحسيني في كتابه (مزارات ومراقد العلماء في الحلة الفيحاء) ص١٧٠ قال ما نصه: (أخبرنى مؤكداً بعض أهل الحلة الأفاضل أن مقام الإمام الصادق عليسلام الحقيقي يقع على حافة نهر الحلة وليس هذا موقعه الصحيح، وقد قمت بالفعل بتفحص المكان فوجدت أن هناك قطعة من الأرض بارزة لم يؤثر فيها الماء الجاري الذي حفر ما حولها كمسار له، ووجدت إن هناك أثر للطابوق وأرضية المقام مما يؤكد أن المقام الحقيقي هو الذي يقع على جانب النهر وليس الموجود بالقرب منه وهذا المقام من الأماكن المقدسة التى يقصدها الناس للصلاة والدعاء والزيارة وكيف لا وهو مقام الإمام السادس من أئمة أهل البيت عليهم السلام الذين أذهب الله عنهم الرجس أهل البيت وطهرهم تطهيراً.

أقول: كما أخبرني بذلك خادم المقام حمزة كاظم الحاج عبود الأسدي ورأيت ذلك بأم عيني.



# يعلن باب (في رحاب الفقه) عناستعداده للقراء الكرام في استقبال أسئلتهم الفقهية، والإجابة عنها في ضوء فتاوى سماحة المرجع الديني الكبير السيد محمد سعيد الطباطبائي الحكيم

ما يقول سماحة سيدنا الجليل آية الله العظمى السيد محمد سعيد الطباطبائي الحكيم (حفظه الله) في المعاملات التي تعارف عليها الصاغة في سوقهم...

س: يسلم التاجر ذهباً غير مصوغ (خشالة) بوزن مائة واثنين غرام إلى معمل الصياغة ليصوغه نفسه حسب المطلوب، فيعيد صاحب المعمل الذهب مصوغاً بوزن مائة غرام بإنقاص غرامين (أو ثلاثة مثلاً) باعتبار أنها تتلف أثناء العمل، والحال أنه يستفيد منها بتجميعها ثم يبيعها - مثلاً - وإضافة إلى الغرامين فإن صاحب المعمل يأخذ أجوراً نقدية مقابل عمله. وإذا كانت النسبة المذكورة من الذهب تتلف ولا فائدة منها، فهل يختلف الحكم؟

ج: إذا وقع الاتفاق بين الطرفين على إسقاط النسبة المذكورة فتصح المعاملة ولم يكن المقدار المذكور مضموناً في كلا الحالتين المذكورتين في السؤال.

س: يسلم التاجر ذهباً (خشالة) وزنه (مائة واثنان غرام) إلى معمل الصياغة، فيعطيه هذا من عنده في مقابل ذلك (مائة غرام) من الذهب المصوغ الجاهز لديه حسب خبرته بالعرض والطلب، ويأخذ من التاجر أُجوراً نقدية على الصياغة.

ج: لا يمكن تصحيح المعاملة على اعتبار بيع الذهب المصاغ الأقل في مقابل الذهب غير المصاغ (الخشالة) الأكثر والنقود المضافة إليه، حيث تكون الزيادة في الذهب والأجور المضافة بمجموعها رباً. نعم إذا أضيف للذهب المصاغ الأقلشيء آخر ـ كالأحجار ـ صحت المعاملة.

س: يوصي التاجر صاحب المعمل على صياغة معينة لأوزان معينة، فيعطيه صاحب المعمل ما يطلبه من الذهب المصوغ (ذهب صاحب المعمل)، ويأخذ مصن التاجر مقابل الذهب بعملة ومقابل أتعابه بعملة أخرى، أو يأخذ مقابل الذهب والأتعاب بعملة واحدة.

ج: لا بأس بالمعاملة المذكورة<mark>.</mark>

س: يسلم التاجر (مائة غيرام) من الذهب غير المصوغ للمعمل الذي يعطيه في المقابل (مائة غرام) من ذهبه المصوغ ويأخذ أجوراً على الصياغة.

ج: لا يمكن تصحيح المعاملة على أساس بيع الذهب المصاغ في مقابل الذهب غير المصاغ (الخشالة) باعتبار وجود الزيادة وهي النقود المضافة إلى غير المصاغ.

نعم يمكن تصحيحها بإضافة شيء في الذهب المصاغ كالأحجار الكريمة أو مقدار من العملة الصعبة كما سبق.

س: يباع كيلو من الذهب (١٨ حبة) بنصف كيلو من الذهب (٢٤ حبة)، أو بشلاث أرباع الكيلو من الذهب (٢١ حبة)؟ ج: لا يجوز ذلك والمعاملة ربوية.

س: يتعامل صاحب المعمل مع عدة تجار، فيخلط ذهب زيد مع ذهب عمرو ويذيبهما معاً،

ولكنه يسلم زيداً الوزن المتفق عليه بالصياغة المطلوبة وبعد اقتطاع النسبة المعروفة، وكذلك

يفعل مع عمرو. ج: تصح المعاملة المذكورة إذا رضي الكل بخلط ذهبهم.

س: يقوم بعضهم بتأجير سبيكة ذهبية لتأجر لمدة شهر أو شهرين لقاء أجرة معينة مقطوعة لكل شهر.

ج: إذا كانت العين ترجع بنفسها تصح المعاملة، كما إذا استأجرها ليعرضها في معرض المحل. أما إذا لم ترجع العين بنفسها فلا تصح، كما لو أخذها من أجل أن يبيعها ويتكسّب بها. لأنها في الحقيقة ليست إجارة بل عبارة عن اقتراض الذهب والأجرة زيادة ربوية محرمة.

س: يقوم بعضهم بتأجير بعض المصوغات إلى المواطن لمدة معينة بمبلغ معين.

ج: تصح المعاملة إذا كان المصاغ يرجع بعينه، نظير ما سبق.

س: يعطي التاجر ذهبه غير مصوغة إلى المعمل دفعة واحدة، ولكن المعمل يسلّمه في المقابل الذهب المصوغ على دفعات.

ج: لا ضرر في الدفع التدريجي، نعم لابد في صحة المعاملة من إرجاع عين الذهب، أو إرجاع بدله مع التساوي من دون زيادة لا من الذهب ولا من غيره. وأما مع الزيادة ففيه تفصيل لا يسعنا الإجابة عليه الان.

س: وسيط يشتري (خشالة) بذهب مصوغ أقل وزناً ويأخذ أجور الصياغة، ثم يبيع الخشالة. ج: المعاملة المذكورة صحيحة.

س: عنــدي ذهــب وزنه (<mark>۱۰</mark>

غرام) عيار (۲۱ حبة)، وأريد أن أبدله إلى عيار (۱۸ حبة) فيصبح وزنه (۱۱٤ غرام) مشلاً. فأصبح الاختلاف في الوزن وأما السعر فأن قيمة (۱۰۰ غرام) عيار (۲۱ حبة) هي (۳ مليون دينار)، وقيمة (۱۱٤ غرام) عيار (۱۸ حبة) أيضاً (۳ ملايين)، فهل هذا جائز؟

ج: إذا كانت المعاملة المذكورة تتضمن بيع ذهب عيار (١٨ حبة) بذهب عيار (٢٠ حبة) مع الزيادة في الوزن فالمعاملة المذكورة ربوية غير جائزة.

س: إذا لـم يكـن التعامـل المذكـور شـرعياً، فمـا الحلول الشـرعية؟ ومـا حكـم تعاملنا السـابق؟ وفـي الختـام نرجـو مـن سـماحتكم أن تقدمـوا لنا توجيهاتكـم فـي هـذا المجال ودمتم ذخراً ومناراً... مع الشـكر والدعاء.

ج: إذا لم تكن المعاملة شرعية فالتعامل السابق باطل والثمن لا يملك ويجب مراجعة طرف المعاملة والتراضي معه إذا كان مسلماً، أما إذا كان كافراً فيجوز أخذ الزيادة الربوية منه ولا يجوز دفعها له.

أما نصيحتنا فهي التثبت من صحة المعاملة قبل الإقدام عليها. والله سبحانه ولي التوفيق.

س: ما هو حكم المعاملات العامة، كالبيع والشراء ونظائر ذلك من خلال شبكة الإنترنت على أنواعها، والتي منها إجراء

المعاملة من خلال الوثيقة البنكية أو المصرفية كالبطاقة بأنواعها، ونظائر ذلك ما هو الضابط الشرعي مع الحكم؟ أفيدونا بذلك.

ج: لا بأس بإجراء المعاملات عبر الشبكة المذكورة إذا تمت بقية شروطها، لكفاية الاتصال المذكور في صدق العقد والمعاملة، فيشمله عموم نفوذ العقود، ونفوذ المعاملة التي تحصل من طريقه.

نعم يشكل الاكتفاء به في إجراء عقد النكاح، لاشتراط الإيجاب والقبول اللفظيين فيه، بحيث يكون القبول مبنياً على الإيجاب ومرتبطاً به، حيث قد لا يتحقق عبر الشبكة المذكورة. ولو فرض تحقق ذلك عبرها، صح عقد النكاح، نظير المكالمة التلفونية بين الطرفين.

س: ما حكم التوكل والتوسط في المعاملات عبر الشبكة? وما حكم الكسب المالي من خلال ذلك؟ سيما مع ملاحظة أن اتساع المعلومات في الشبكة الإنترنتية يستطيع من خلاله المكلّف أن يقوم بعملية العرض على طرف ما، ويوصله بالطرف الآخر، فيستحق المال حتى لو لم يعلم الطرفان وإنما طرف واحد فقط، ونظائر ذلك من طرق التوسط في إجراء المعاملات عبر الشبكة؟

ج: لا بأس بذلك كله، وبكسب المال في مقابله، بعد الاتفاق عليه مع

الطرف المعني. وأما الطرف الذي لا يعلم فلا مجال لاستحقاق المال منه إلا أن يسبق منه الالتزام بدفع المال إلى من يوصله عبر الشبكة المذكورة، نظير الجعالة، فلا بأس بأخذ المال منه حينئذ بمقتضى التزامه المذكور.

س: ما حكم أخد الأجرة واكتساب المال لمجرد كون المكلّف قد دخل إلى صفحة معينة في الإنترنت، فيسجل له فی حساب، وفی آخر کل شهر يعطي بما هو مجموع المال المحدد لله عند دخوله، حتى قد يصل بعيض <mark>الأحيان إلى ما</mark> بین (٤٠٠ ـ ٢٧٠٠) د<mark>ولار شـهریاً،</mark> وكذلك الأمر نفسه <mark>بمجرد أن</mark> يرسلوا للمكلف رسالة في بريده الخاص، فعندما يقوم بفت<mark>حها</mark> فإن برنامجاً تلقائياً يســجل له مبلغــاً معيناً، وهكـــذا.. و نظائر ذلك كثير في الشبكة الإنترنتية؟ ج: لا بأس بأخذ المال المذكور في

ج: لا باس باحد المال المدكور في فرض جواز الدخول للصفحة المعينة، لعدم لزوم محذور شرعي منه \_ كترويج الباطل \_ سواء كان المال المدفوع في مقابل الدخول في الصفحة المذكورة، كعوض، أم كان من سنخ الجائزة والهدية التشجيعية. أما مع حرمة الدخول فلا يجوز أخذ المال إذا كان من سنخ العوض، لأنه من أكل المال بالباطل. ويجوز إذا كان من سنخ الهدية والجائزة.

نعم قد يجوز أخذ المال مطلقاً من باب الاستنقاذ إذا كان دافعه غير محترم المال. وكذا من باب الإلزام إذا كان

دافعه محترم المال، وكان مقتضى مذهبه استحقاق المال عليه وجواز أخذه منه بسببه.

س: هـل يجب على المكلف ردّ الشبهات التي تنشر في الشبكة الإنترنتية؟ سيما إذا كان تشنيعاً علـى الحق وأهله زيفاً وادعاءً؟ والعياذ بالله وما هـو الضابط الشـرعي فـي حكم الـردّ لتلك الأنواع من الشبهات وغيرها؟

ج: لا خصوصية في وجوب الرد للشبهات التي تنتشر في الشبكة الإنترنتية، بل الأمر يجري في كل شبهة تشار ضد الحق وبمختلف وسائل الاعلام. ولا دليل على وجوب التصدي لكل شبهة وردها. بل غاية ما يمكن هو دعوى وجوب رد الشبهة ومن الأهمية بحيث يخشى منها الضرر ومن الأهمية بحيث يخشى منها الضرر على الدين ووهنه، حيث يمكن القول بوجوب حلها بملاك وجوب حفظ الدين، وجوباً كفائياً.

أما إذا زاد على ذلك فهو من سنخ ترويج الدين وخدمته، ولا إشكال في رجحانه شرعاً إلا أنه لا مجال للبناء على وجوبه. نعم إذا سئل المكلف عن حقيقة دينية يعرفها ولا محذور عليه في بيانها ولا حرج وجب عليه بيانها مطلقاً وإن لم تكن مهمة جداً لحرمة كتمان العلم في الدين. والتفصيل السابق إنما هو في وجوب البيان وحل الشبهة ابتداء ولو من دون سؤال، بل ولو مع الجهل بالحق إذا أمكن تعلمه مقدمة ليبانه

واحة الأوب

# هَمأنِ الْبَادِ عُنِبَد

• د. حسن الخاقاني

وقال المنظمة المنظمة المنظمة المنطقة ا

# مهيار الديلمي:

(بنابيع) هو أبو الحسن بن مرزويه الديلمي الفارسي الكاتب الرشاعر المجيد في الصناعتين، كان مجوسياً فأسلم، ويقال إن السلامه كان على يد الشريف الرضي أبي الحسن محمد الموسوي وهو شيخه وعليه تخرج في نظم الشعر. وقد وازن كثيراً من قصائده.

ويناقش الدكتور عصام عبد علي قضية إسلام مهيار بشيء من التفصيل المنهجي فيصل إلى نتيجة مؤداها: إن إسلام مهيار لم يكن على يد الشريف الرضي، وإنما كان بسبب الوزير البويهي الكافي الأوحد بحسب الإشارات الواردة في شعر مهيار بذلك، وإن علاقته بالشريف الرضي كانت علاقة الأستاذ بتلميذه مع ما للأستاذ من فضل خاص عليه بعلو منزلة الشريف في المجتمع البغدادي.

# ولادته:

لم يرد ذكر قاطع بتاريخ ولادته إلا إن الدراسات تمكن من تحديد العقد الرابع تاريخاً لولادته، ومن خلال شعره يستنتج إن ذلك قد وقع في سنة ٥ ٣٦هـ على الأغلب.

# شاعريته:

قال عنه بن خلكان في كتابه المسمى بر(وفيات الأعيان) ما نصه: هو أبو الحسين مهيار بن مرزويه الكاتب الفارسي الديلمي الشاعر المشهور. كان مجوسياً فأسلم. ويقال: إن اسلامه كان على يد الشريف الرضي أبي الحسن محمد الموسوي، وهو شيخه وعليه تخرج في نظم الشعر، وكان

شاعراً أجزل القول مقدماً على أهل وقته، وله وقته، وله ديوان شعر كبير يدخل في أربع مجلدات، وهو رقيق الحساسية طويل النفس في قصائده.

وذكر الحافظ أبو بكر الخطيب في (تاريخ بغداد) وأثنى عليه وقال: وكنت أراه يحضر جامع المنصور في أيام الجمعات يعني ببغداد ويقرأ عليه ديوان شعره ولم يقدر لى أن أسمع منه شيئًا.

وذكره أبو الحسن الباخرزي في كتاب (دمية القصر) فقال في حقه: هو شاعر له مناسك الفضل مشاعر، وكاتب، تحت كل كلمة من كلماته كاعب، وما في قصائده بيت يتحكم عليه بلو وليت، وهي مصبوبة في قوالب القلوب وبمثلها يعتذر الزمان المذنب عن الذنوب، ثم عقب على هذا الكلام بذكر مقاطيع من شعره.

وممن أورد شيئاً عن مهيار، القاضي نور الله التستري من أعلام الإمامية في القرن العاشر في كتابه الفارسي المشهور المسمى (مجالس المؤمنين)، قال: قال الشيخ الجليل عبد الجليل الرازي وابن كثير الشامي واليافعي: (إن أصل مهيار مجوسي من أو لاد أنو شيروان كسرى العادل وتخرج على الشريف الرضي نقيب الكوفة وبغداد وأسلم على يده وله شعر جيد متين قاله على مذهب الشيعة).

ينسب مهيار إلى الديلم وهم أمة من فارس ولهم بلاد ما وراء طبرستان، قال عنهم المقدسي في وصف مناطقهم الجبلية: بأنها كورة صغيرة المدن لا ترى لأهلها لياقة ولا علماً ولا ديانة، وبقي الكفر فيهم إلى نهاية القرن الرابع للهجرة، وبذلك أسلم الديلم على يد الاطروش وأصبحوا شيعة زيدية.

# واحة الأوب

وقد جاء مهيار إلى بغداد مجوسياً ومازال على دينه الذي عليه قومه، فسكن درب رياح من محلة الكرخ وهي منطقة عرفت لتجمع الشيعة الإمامية فيها واشتهرت بمجلس النظر الذي يتصدره فقيه الشيعة أبو عبد الله بن محمد النعمان، المعروف بالشيخ المفيد، وليس من المستبعدأن يمده بأصول الحجة والبرهان وهو يتابع إسلوب المناقشة والجدل في قضايا الخلافة والإمامة.

اتصل بكبار شخصيات عصره وفيهم وزراء بني بويه، فمدهم في شعره وتقرب <mark>إليهم، وكانت الحاج</mark>ة فيه شديدة<mark>.</mark>

### وفاته:

توفى مهيار ليلة الأحد لخمس خلون من جمادي الآخرة سنة ثمان وعشرين وأربعمائة. أهم المصادر:

- ديـوان مهيار الديلمي شـرحه السيد عبد المطلب الشاعر الحلى، بغداد، مطبعة الشابندر، سنة ١٣٣٢هـ، الجزء الأول.

ـ نسمة السحر بذكر من تشيع وشعر الشريف الحسنى الصفائي

. 7 29 - 7 22 /7

ـ مهيار الديلمـي حياته وشعره د. عصام عبد على، الجمهورية العراقية وزارة الإعلام، دار الحرية للطباعة، بغداد، ١٣٩٦هـ - ٢٧١١م.

### القصيدة:

هل بعد مفترق الأضعان مجتمع أم هل زمان بهم قد فات يرتجع؟ تحملوا، تسع البيداء ركبهم ويحمل القلب فيهم فوق ما يسع

مغرّبين هم والشمس. قد ألفوا ألا تغيب مغيباً حيثما طلعوا شاكين للبين أجفاناً وأفئدة مفجّعين به أمثال ما فجعوا تخطوا بهم فاترات في أزمتها أعناقها تحت إكراه النوى ذُضعُ تشتاق (نعمان) لا ترضى بروضته دار ولو طاب مصطاف ومرتبع فداء وافين تمشي الوافيات بهم دمعٌ دمٌ وحشاً في أثرهم قطع الليل بعدهم كالفجر متصل ما شاء، والنوم مثل الوصل منقطع ليت الذين أصاخوا يوم صاح بهم <mark>داعی النوی: ثوروا، صمواکما سمعوا</mark> أوليت ما أخذ التوديع من جسدى قضى على، فللتعذيب ما يدع وعاذل لج أعصيه ويأمرني فيهم، وأهرب منه وهو يتبع يقول: نفسك فاحفظها فإن لها حقاً، وإن علاقات الهوى خدع روِّح حشاك ببرد اليأس تسل به ما قيل في الحب إلا أنه طمع والدهر لونان والدنيا مقلبة الآن يعلم قلب كيف يرتدع هذي (قضايا رسول الله) مهملة غدراً وشمل (رسول الله) منصدع والناس للعهد ما لاقوا وما قربوا وللخيانة ما غابوا وما شسعوا وآله وهم آل الإله وهم رعاة ذا الدين ضيموا بعده ورعوا میثاقه فیهم ملقی وأمته مع من بغاهم وعاداهم له شيع تضاع بيعته يوم الغدير لهم بعد الرضا وتحاط الروم والبيع

انكارهم يا أمير المؤمنين لها بعد اعترافهم عارٌ به ادرعوا ونكثهم بك ميلاً عن وصيتهم شرع لعمرك ثان بعده شرعوا تركت أمراً ولو طالبته لدرت معاطس راغمته كيف تجتدع صبرت تحفظ أمر الله ما اطرحوا ذباً عن الدين فاستيقظت إذ هجعوا ليشرقن بحلو اليوم مر غد <mark>إذا حصدت لهم في الحشــ</mark>ر ما زرعو<mark>ا</mark> جاهدت فيك بقولى يوم تختصم الـ أبطال إذ فات سيفي يوم تمتصع إن اللسان لو صال إلى طرق في القلب لا تهتديها الذبل والشرع آبائي في (فارس) والدين دينكم حقاً لقد طاب لی أس ومرتبع ما زلت مذيفعت سنى ألوذ بكم ۔ حتی محا حقکم ش<u>کی ۔ وانتجع</u> وقد مضت فرطات أن كفلت بكم فرقت عن صحفى البأس الذي جمعوا (سلمان) فيها شفيعي وهو منك إذا الـ آباء عندك في أبنائهم شفعوا فكن بها منقذاً من هول مطلعي غداً وأنت من (الأعراف) مطلع سولت نفسي غروراً إن ضمنت لها أنى بذخر سوى حبيك أنتفع

# التحليل:

تتجلى في هذه العينية سمات البناء التقليدي من حيث الابتداء بلوحة الظعن، أي مخاطبة أظعان الراحلين. وفي الأبيات ١ - ١٤، فيشت المطلع حدوث الانفصال (بعد مفترق الأضعان) في شطره الأول، وتمني

مقسمین بإیمان هم جذبوا بيوعها، وبأسياف هم طبعوا ما بین ناشر حبل أمس أبرمه تعد مسنونة من بعده البدع وبين مقتنص بالمكر يخدعه عن آجل عاجل حلو فينخدع وقائل <mark>لى (على</mark>) كان وارثه بالنص منه فهل أعطوه أم منعوا؟ فقلت: كانت هنات لست أذكرها يجزي بها الله أقواماً بما صنعوا أبلغ رجالاً إذا سميتهم عرفوا لهم وجوه من الشحناء تمتقع توافقوا وقناة الدين مائلة فحين قامت تلاحوا فيه واقترعوا أطاع أولهم في الغدر ثانيهم وجاء ثالثهم يقفو ويتبع قفوا على نظر في الحق نفرضه والعقل يفصل والمحجوج ينقطع بأى حكم بنوه يتبعونكم وفخركم أنكم صحب له تبع وكيف ضاقت على الأهلين تربته وللأجانب من جنبيه مضطجع وفيم صيرتم الاجماع حجتكم والناس ما اتفقوا طوعاً ولا اجتمعوا أمر (على) بعيد من مشورته مستكره فيه (والعباس) يمتنع وتدعيه قريش بالقرابة وال أنصار لا رفع فيه وضع فأى خلف كخلف كان بينكم لولا تلفق أخبار وتصطنع واسالهم يوم خم بعد ما عقدوا له الولاية لم خانوا ولم خلعوا قول صحيح ونيات بها نغل لا ينفع السيف صقل تحته طبع

# واحة الأوب

عودة الاتصال المفتقد، مما يعنى زيادة في تثبيت حقيقة الانفصال.

وتتولى الأبيات اللاحقة بيان مسيرة هذا الافتراق بأداء سردى محمل بالعواطف التي يثيرها هذا الرحيل، ففى البيت الثاني تبدأ صورة الرحيل بالفعل الماضي (تحملوا) الذي يمثل حركة أولى من حركات الرحيل، ومن ثم حصول الافتراق والبيت مبنى في شطريه على أساس من علاقة الجناس المتمثلة في تحملوا - يحمل، تسع - يسع:

تحملوا، تسع البيداء ركبهم

ويحمل القلبُ فيهم فوق ما يسع يتكفل البيت الثالث ببيان جهة الرحيل بقوله: (مغربين).

مغربين هم والشمس قد ألفوا ألاً تغيب مغيباً حيثما طلعوا

وهو اختيار مجمل دلالة الغياب، ولكنه يقرنهم باستعمال واو المعية، بالشمس، ليكون هؤلاء الظاعنون المغربون. هم الشمس في اشراقها، وهنا يظهر أثر فعل الطباق الخفى بين كل من الغروب والشمس، وهو ما يقطع به الشطر الثاني من البيت، فطلوع هؤلاء هو صنو طلوع الشمس في اشراقها، بل إن طلوعهم هو طلوع للشمس. ولكن هـؤ لاء الذين كانوا صنو الشمس طلوعاً واشراقاً، بل هم أرفع منها سناءً، مائلون إلى الغروب.

يتكشف حالهم في البيت الرابع عن ألم داخلي عميق تبدو بعض مظاهره في شكواهم أجفانا وأفئدة مفجعة بهذا البيت الحاصل، ولكن هذه المظاهر الخارجية ما هي إلا دلالة يقل شانها إزاء ما تحمله نهاية الشطر الثاني الذي يبين أن ما بهم من فواجع إنما هي أضعاف مضاعفة.

ويأتى البيت الخامس ليرسم صورة مركزية لمسيرة الرحيل عبر الإشارة إلى إيقاع سير النوق الحاملة لهذا الظعن، إذ اختار النص من بين الأفعال الكثيرة الدلالة على السير الفعلى (يخطو)

تخطوا بهم فاترات في أزمتها

أعناقها تحت إكراه النوى خُضعُ مما يعنى إن هذا الرحيل كان بطيء الخطوات، متثاقلاً، فهو سير، ورحيل حاصل بالإكراه، لا بالإرادة، والقلوب متعلقة بأوطانها ما تزال، ويتعزز ذلك بإيراد الوصف (فاترات). ويأتى الشطر الثاني بالجزء المتسم لبناء هذه الصورة، وهو أن أعناق المطايا خاضعة مطأ<mark>طئة، فهي مكرهة</mark> في سيرها، ومن مجموع ذلك يتحصل أن عملية الافتراق قسرية، تركت ألماً تجسد في مظاهر شملت المطايا السائرات بهذا الثقل لتكون أعناقها الخاضعة كناية عن المحمول على ظهورها.

يعمل أسلوب التمني في البيتين ٩، ١٠ باتجاهين: الأول اتجاه الراحلين، يقوم على تمنى حصول مانع ما يمنع وقوع الرحيل، والثاني باتجاه الشاعر الذي يلتفت إلى نفسه، مبيناً وقع الرحيل عليها، وهو التفات ينطلق معه صوت الشاعر، عبر ضمير المتكلم، للإنتقال إلى محور جديد في النص، بما يعقده من حوار مع عاذل مفترض في الأبيات ١١ - ١٣ وصولاً إلى البيت ١٤ الذي يؤذن بانقلاب الخطاب إلى المباشرة، انطلاقاً من عبارة (والدنيا مقلبة):

# والدهر لونان والدنيا مقلبة

الآن يعلم قلب كيف يرتدع إذ تغطى أبيات المحور الث<mark>اني مظاهر</mark> من هذا الإنقلاب الذي حصل بعد وفاة

الرسول عَلَيْلَةِ.

# هذي (قضايا رسول الله) مهملة

غدراً وشمل (رسول الله) منصدع

حيث يتكشف العرض في الأبيات اللاحقة عن موقفين متقابلين:

الأول: موقف الناس بعد وفاة رسول الله عَلَيْ.

الثاني: موقف آل الرسول وما وقع عليهم من ظلم وحيف.

وقد تجسدت أفعال الناس <mark>في الصنف</mark> الأول في:

١- الغدر.

٢- الخيانة.

٣- نقض ميثاق النبي عَيْلَةً.

٤- الوقوف مع العدو.

٥- تضييع العهد المبرم في بيعة الغدير.

٦- نقض الإيمان المغلظة.

٧- المكر والخديعة.

٨- اقتناص العاجل من الدنيا.

أما أفعال آل الرسول الله فقد تجسدت بعبارة موجزة هي: ضيموا بعده وما رعوا، وقد تجسد هذان الموقفان في الأبيات ٢٢-١٥.

ينشىء البيت ٢٣ حواراً مفترضاً:

# وقائل لي (علي) كان وارثه بالنص منه فهل أعطوه أم منعوا؟

المتحقق في الأبيات السابقة، لذلك يكون إيراد السؤال هنا سبيلاً لفتح مختلف محاور

القضية التي يعرضها البيت ٢٤. <mark>فقلت: كانت هنات لست أذكرها</mark>

يجزى بها الله أقواماً بما صنعوا بأسلوب يكتنفه الإجمال ويتجنب التصريح لأسباب عديدة، مفهومة لدى المتلقى، وتتولى الأبيات ٢٥- ٢٨ الإشارة إلى هؤلاء الذين منعوا آل الرسول الله حقهم في الوراثة، مكتفياً بذكر ضمير الجمع، ومن دون الحاجة إلى التصريح بالأسماء: إذا سميتهم عرفوا، متنقلاً إلى إثبات صفاتهم من حيث أنهم منكروا حق أهل بيت النبوة: لهم وجو<mark>ه</mark> من الشحناء <mark>تمتقع، توافقوا وقناة</mark> <u>الدين مائلة، فلاحوا فيه واقترعوا. ويظهر </u> هنا أثر بناء البيت على الطباق ليستفيد منه في إظهار سمات الافتراق والخلاف القائمة بين المو قفين المشار إليهما أعلاه، وتعميق إدراك أبعاده، وذلك انسجاماً مع البناء الكلى القائم أساساً على وجود التناقض



# واحة الأوب

بين الموقفين الفاعلين في النص.

يوجز البيت ٢٧ طبيعة المؤامرة، والخطوات التي أدت إلى اغتصاب حق آل البيت، وترسيخ هذا الاغتصاب بالتتابع والتوافق بين الأطراف التي قامت بذلك الفعل:

# أطاع أولهم في الغدر ثانيهم

وجاء ثالثهم يقفو ويتبع

ولا شك في أن الأرقام: الأول، والثاني، والثالث واضحة في دلالتها التاريخية.

وتنحو الأبيات ٢٨ ـ ٣٥ منحى حجاجياً، فكرياً، واضحاً يكشف عن طبيعة التفكير المنطقى الذي تخلل الشعر إذ اختلط بالسياسة بفعل تأثيرات عديدة.

ففي البيت ٢٨ مظاهر وعلامات الإسلوب الحجاجي: قفوا على نظر، في الحق نفرضه، العقل، يفصل، المحجوج، ينقطع. وهي تعبيرات تنتمي جميعاً إلى قاموس النظر العقلى والحجاج الفكرى نظمت بأسلوب كلامي واضح.

يعرض البيت ٢٩ الحجة بطريق التساؤل: بأى حكم؟ مقتنصاً زاوية حرجة بالنسبة قياساً بالصحابة، ويحاول أن يعمق تأثير الفكرة بالاستعانة بعرض واقع تاريخي مرً، قام على أساس مفارقة غريبة، هو التفريق بين النبى وآل بيته حتى بعد موته، إذ منع الصحابة دفن بضعة نبيه إلى جنبه، في حين أباحوا لأنفسهم هذا الحق، وهنا يتحقق مفهوم (الإنقلاب) في قوله: (والدنيا مقلّبه) إذ استحوذ الصحابة على حق الانتساب للنبي عَبِيلًا مغتصبين هذا الحق من بنيه و آل بيته، مع أنهم تبع له بالصحابة لا بالقرابة التي هي حق آل البيت وحدهم لا يشركهم

ويتكفل البيت ٣١ بتفتيت حجج الصحابة، والمنظّرين لدعواهم، والسيما حجة (الإجماع) التي ادعاها هؤلاء، والشطر الثاني يتكفل وحده باسقاط هذه الحجة لعدم الاتفاق، وعدم تكامل نصاب الاجتماع بامتناع (العباس) عم النبي عَيْلًا مع غياب الحرية لتدحض هذه الحجة مع إبعاد على عالسلا وهي الحجة التي ادعتها قريش في حكمها للعرب أي حجة القرابة (القرشية) فإن هي كانت الحجة الراجحة فالأولى بها (على)، لذا يكون هذا الأمر الذي عقدوه بغياب أهل بيته، إنما هو خلف لأمر النبي، قائم على أساس واه من تلفيق الأخبار، واصطناعها. لذا يسقط هذا الأمر جميعاً، وهي النتيجة التي أراد الوصول إليها هذا الحجاج العقلي المعروض شعراً، وهي تتعزز بالتذكير بعهد الولاية المقصود في الغدير، وإنكار الناس له إنكاراً قائماً على الخيانة والغدر.

ينتقل البيت بالخطاب إلى أمير المؤمنين عالسه باستعمال (يا) النداء، وهو خطاب يستمر حتى البيت ٤١ مؤكداً ما سبق عرضه من حيث قيام هذا الإنكار على خيانة الرسول الله وعهده لعلى، ومقابلة الإمام علاستلام تلك الخيانة بالصبر حفظاً لأوامر الله بعد النبي عَيِّلًا وهو ما ستظهر نتائجة في يوم الحشر حين يحصد كل ما زرع.

يبدأ البيت ٤٢ بنقل ضمير الخطاب إلى المتكلم، وهو خطاب فيه سمة الفخر بالنفس حين ينسب إليها صفة الجهاد في الله وآل رسوله عِينا والدعوة لهم قولاً بعد أن فاته أوان السيف، مصرحاً في البيت ٤٤ بكريم نسبه في (فارس) الذي يتعزز باقترانه بدين آل محمد عَيِّيًّة متمشلاً بصحابى جليل هو سلمان الفارسي المحمدي ويشف =

# حكاية مؤمن

ما إن ركب مؤمن السيارة حتى أو جس في نفسه خيفة مما سيواجهه من متاعب في الطريق، فهو يعرف تماماً أن أصحاب النفوس المريضة يتصيدون على قارعة الطريق، لكنه عزم على الذهاب إلى أهله إذ لابد من العودة إليهم لأمر يتوجب حضوره.

انطلقت السيارة بعد أن اكتمل عدد الركاب وجعلت تقطع المسافات بين صخب العاصمة وزحمة التنقل فيها، وبين أرتال من الجيش وما أن وصلت إلى (المنطقة) حتى برز جمع من الرجال المقنعين المدججين بالسلاح، أوقفوا السيارة عنوة وأنزلوا ركابها، يسألون هذا ويستفسرون من ذاك، وقد بدت نبرات الحقد واضحة في كلامهم، وما أن وصلوا إلى مؤمن حتى أسقطوه أرضاً ثم أمسكوا بقميصة بشدة ودار بينهم هذا الحوار:

أحدهم: ما اسمك؟

فأجاب: مؤمن حسين.

فنادى كبيرهم: ويلكم فتشوه و تأكدوا من هويته. فأخذوا يفتشونه حتى عثروا على هويته، فنادى أحدهم: نعم سيدي، إن اسمه مؤمن حسين علي وإنه من أهالي المدينة، وإذا بسيده ينادي: إنها الغنيمة.. إنه شيعي. فقال لسفيان: أحضره.

فنادى سفيان بأعلى صوته منبهاً الآخرين: دعوا الركاب وهلّموا إلي، فهذا الصيد قد حضر، وعلينا الأمر قد اختصر.

فجاؤوا إليه بعد أن أطلقوا سراح الباقين وحملوا مؤمناً الذي يئس من الحياة وأسلم أمره للواحد القهار، ثم ألقوه أمام أميرهم ذلك الشخص المتين ذي اللحية الكثة والوجه الأسود، فلما رآه ضحك وقال: إنك شيعي ألست كذلك؟ فقال مؤمن مفتخراً: نعم، ولكنني لست بشيعي، فأنا موالي والشيعي

أعلى مرتبة مني، إنه من الذين وصفهم الإمام الصادق الله: خمص البطون شعث الوجوه يذكرون الله قياماً وقعوداً تتجافى جنوبهم عن المضاجع لا يهجعون في الليل ولا يفترون في النهار، فركله سفيان برجله قائلاً: اسكت، فإن الأمير إذا سأل لا يجيب المسؤول بأكثر من سؤاله.

فقال الأمير: أتعلم أنى قتلت مائة مثلك، أربطهم بالحبل ثم أذبحهم طوراً بسيفي وآخر بمديتى، إنكم كفار والكافر يجب أن يقتل. وهنا أجاب مؤمن: وكيف نكون كفار ونحن نشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله ؟ إ فقال الأمير: نعم، إن هذه الشهادة لا تكفي، إنكم تحبون على بن أبى طالب أكثر من حبكم لله. فأجابه مؤمن: وكيف عرفت ذلك؟ فناداه أحدهم: اصمت يا كافر، إنك مخيّر بين أن تتبرأ من على وتسبه أو تقتل كما قتلنا الذين من قبلك. فأجاب مؤمن: وكيف أتبرأ منه وقد قال رسول الله عِين فيه: إن علياً منى بمنزلة هارون من موسىي، أليس محمد نبيكم، وتدينون بالطاعة إليه، أليس هـذا مثبت في كتب الصحاح وقد تواتر عند العامّة والخاصّة؟! فأجابه الأمير؛ لا شـك أنك سـترى ذلك قريباً عندما تذهب إلى الجحيم، هيا اقتلوه.. لا أعطوني ذلك السيف كي أم<mark>تع</mark> ناظرى بمشاهدة هذا الأحمق يرفس برجليه ورأسه بيدي يروي الأرض من دمه وفي هذ<mark>ه</mark> الأثناء مرّت سيارة تحمل علامة كربلاء فنادى سفيان: أيها الأمير اترك هذا الأحمق، لقد جاءنا بدلاً منه عشرة وكلهم من هؤلاء الكفار. فنادى أميرهم قائلاً: دعوه لشأنه ولنهتم بموضوع العشرة فقتل العشرة يعنى عندى إمارة فوق إمارة.

حيدر المالكي

# منظومة الأخلاق عند أهل البيت<sup>(٤)</sup> وأثرها في التغيير الاجتماعي

• د. نعمة محمد إبراهيم



للطاهرين الحمد لله رب العالمين والصلاة على سيد الأنبياء محمد وعلى آله الطاهرين ان أحد منا لا ينكر بطبيعة الحال أن لدى الإنسان حاجات عضوية يسبعى دائماً نحو ملئها، مثله في ذلك كمثل غيره من بني الكائنات في عالم الممكنات، ولكن للإنسان ميزة أساسية هي باستطاعته أن يمزج الواقع بالمثل الأعلى، ويجمع الغريزة والأخلاق والإنسان هو الكائن الوحيد الذي يمكنه أن يستبدل بالنظام الحيوي للحاجات، نظاماً أخلاقياً للقيم.



ولهذا يصبح الإنسان المخلوق الوحيد الدي لا يقنع دائماً بما هو كائن، بل يحاول تجاوز الواقع، من أجل الاتجاه نحو ما ينبغي أن يكون.

فالحياة الإنسانية الصحيحة إنما هي تتمثل بكل حدَّتها في شعور الموجود البشري بذلك التعارض القوي القائم بين الكائن الواقعي بعدم كماله وضعفه، وكان مثالي بكماله وسموه. ومن المعلوم إن الإنسان بعرف القيم ويعمل من أجل المثل العليا. لأن ذلك أمر ضروري في عياته. وأهم موضوع في فلسفة القيم أبحاث وأقوال أهل البيت (عليهم السلام) لابد من تعريف علم الأخلاق، ومن ثم وصايا أهل بيت الرحمة لنا لكي نصلح أنفسنا في الدنيا، وما يترتب من آثار في بناء المجتمع الصالح عند التمسك بتلك الوصايا النبيلة.

# تعريف علم ألأخلاق

هو العلم الذي يبحث في قيمة الخير فيحاول أن يساعد على توجيه سلوكنا بتحديده لمعنى الشر، وتمييزه لمعايير الفضيلة والرذيلة وشرحه لمفاهيم الضمير والواجب والسعادة والمسؤولية الأخلاقية والجزاء.

ولهذا فإن أفضل الطرق لمعرفة الخير يوجب عليناالرجوع إلى القر آن الكريم، وما قال وقام به الرسول الكريم الكريم أله وأقوال أئمتنا المعصومين الله كونهم امتداد لنبوة ويمثلون بحق الثقل الثاني بعد الثقل الأول المتمثل بالقرآن الكريم، حيث لن يفترق الأول عن الثاني أبداً.

وأهل البيت عليهم السلام هم الأسوة الحسنة والقدوة الصالحة في الاستقامة، وفي الصبر، وحسن الخلق. قال تعالى بحقهم: (إنما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهركم تطهيرا)(١) ولهذا تحمل أهل البيت الدور الأكبر لبناء المجتمع الإسلامي، ومن أجل ذلك قدموا أنفسهم الطاهرة قرباناً لله(٢).

# أهمية علم الأخلاق

أفضل طريق لمعرفة أهمية هذا العلم الرجوع إلى القرآن الكريم. وهناك آيات قرآنية تحث على الأخلاق الحسنة منها قوله تعالى: (ونفس وما سواها فالهمها فجورها وتقواها قد أُفلح من زكاها وقد خاب من دساها)(۲) والقرآن الكريم اهتم في هذه الايات المباركة بأخلاق الإنسان، وكانت للإنسان دعوة صريحة للتمسك بالأخلاق الحسنة التي تطهّر النفس، وتحذره من الأخلاق السيئة وتحذره عن الإبتعاد عنها. والله تعالى هيأ للإنسان ما يحتاج إليه في هـذا الطريق حيث زوده بالحجة الباطنة وهي العقل الباطن أو الفطرة الموجودة مع الإنسان منذ بداية خلقه، ثم بين له من خلال هذا العقل ما هو العمل الحسن وما هو العمل القبيح، كما ألهمه في فطرته ما هي التقوى وما هو الفجور.

صما زوده أيضاً بالحجة الظاهرة وهي الرسل والأنبياء والأئمة والعلماء الصالحون، قال الإمام موسى بن جعفر المهالاً! (يا هشام إن لله حجتين، حجة ظاهرة وحجة باطنة، فأما الظاهرة فالرسل والأنبياء والأئمة، وأما الباطنة فالعقول)<sup>(3)</sup>.

قال تعالى: (رســلاً مبشرين ومنذرين

# في النفس والمجتمع

لئلا يكون للناس حجة بعد الرسل وكان الله عزيزاً حكيما)(٥). وأهم مسألة في مبحث علم ألأخلاق مسألة النفس الإنسانية، وهذا متفق عليه في الدراسات الفلسفية والعقائدية. لكون علم ألأخلاق شغله الشاغل تهذيب النفس من كل عمل الطيب الصالح، وحثها بالتمسك بالعمل الشمس أشار في الآية الكريمة: (ونفس وما سواها) إلى مسألة القسم بالمخلوق وهو ( ونفس) على القسم الخالق (وما سواها) وهذا التقديم يبين أهمية النفس عند، جل شأنه، ولهذا أصبحت عند الأولياء والعرفاء طريق لمعرفة الله جل شأنه.

قال الإمام علي السلام: (أفضل المعرفة معرفة الإنسان نفسه)(١).

# النفس الإنسانية

إن علمنا لأنفسنا قد يكون أوضح المعلومات، ومن أخفاها في الوقت نفسه، بيد أن علمنا بها واجب على كل إنسان ذي وعي وبصيرة، لأن النفس مصدر سائر العلوم، حتى العلم بالواحد المطلق الله تعالى. وأما الجهل بها وبأحو الها، وبسياستها،

واما الجهل بها وباحو الها، وبسياستها، فهو نبع كل ضعف، وكل خيبة في هذه الحياة وفي اليوم الآخر.

وفوق هذا وذاك، فإن العلم بالنفس سر القوة، والسعادة، والإنسجام مع الحياة، ومن هنا قال الإمام علي التهاد (معرفة النفس أنفع المعارف)، وقال: (غاية المعروف أن يعرف المرء نفسه)، وقال الإنسان بنفسه، فمن عرف نفسه عقل)(٧).

فإذا ضممنا هذا الكلام إلى قوله

تعالى:(وما يعقلها إلا العالمون)(^)، نعرف أن العلم الذي يوصل الإنسان إلى العقل هو علم الإنسان بنفسه، والعقل يوصل الإنسان إلى الدين، والدين يوصله إلى النعيم الدائم. قال أبو عبد الله الإمام الصادق السلام كان عاقلاً كان له دين، ومن كان له دين دخل الجنة)(٩)

ثم بين الإمام علي السلام الآثار المترتبة على المعرفة بالنفس كما يأتى:

قال النه (نال الفوز الأكبر من ظفر معرفة النفس)، (من عرف نفسه جاهدها)، (من عرف نفسه عرف ربه)، (من عرف نفسه كان لغيره أعرف)(۱۰۰)

وأما الآثار المترتبة على الجهل بها فهي: قال السلام: (أعظم الجهل جهل الإنسان أمر نفسه)(۱۱)، (عجبت لمن يجهل نفسه كيف يعرف ربه)(۱۱)، (كفى بالمرء جهلاً أن يجهل نفسه)(۱۱)، (من لم يعرف نفسه بعد عن سبيل النجاة)(۱۱).

رغم ذلك ما دامت النفس أساس كل قوة وكل ضعف يبدو أن للإنسان، وهي مبعث كل صلاح أو فساد يطرآن على ذلك الإنسان. أصبحت تتقدم على كل علم، الإنسان. أصبحت تتقدم على كل علم، علم. أو ليست النفس مبعث وملتقى الإيحاء بالرفعة أو الضعة، والاقتدار أو العجز، الخير أو الشر، والإيمان أو الكفر، في الخير أو الشر، والإيمان أو الكفر، في تطيب للإنسان حياة إذا فقدت نفسه إلفها وانسجامها، فاضطربت وتلبلبت؟ وهل يستقر الإنسان إذا مرضت نفسه؟ وهل يصفو له عيش، إلا إذا صحت وتوازنت واطمأنت؟ 1.

حقاً إن بين النفس والجسد، لتقابل



وتكافئ في التأثير والتأثر المتبادلين، قوة وضعفاً، صحة ومرضاً، ولكن أشدها سيطرة وأعظمها تأثيراً في الحالين، هي النفس دون الجسد. فإذا انسجما ـ النفس والجسد ـ واتحدا، نظم كل شيء، وأصبح الإنسان في صحة تامة، وحسنت الأخلاق، وإن أصبح فيها اضطراباً وخللاً، اضطرب كل شيء في الحياة. ومن هنا ذكر المحققون من علمائنا أن المعرفة الأنفسية أنفع من كل معرفة، كي تعرف دور الجسد قال تعالى: (وفي الأرض آيات للموقنين وفي أنفسكم أفلا تبصرون)(١٥) وعندما يعرف الإنسان لابد وأن يعرف دوره في هذه الحياة، ويعرف رسالته المكلف بها من قبل صاحب العزة خالقه، الذي أغمر عباده الصالحين بالعبادة له لا لغيره، كونه جل شانه يستحق العبادة في هذا الوجود.

أخلاق أهل البيت ودورهم في بناء المجتمع السليم

بما أن أهل العترة الطاهرة الأسوة الحسنة والقدوة الصالحة في الاستقامة، والصبر، وسعة الصدر، وحسن الخلق، والمنهج الصحيح في الدعوة إلى الله تعالى بالحكمة والموعظة الحسنة، والجهاد في سبيله بالنفس والمال، والاستعداد للتضحية من أجل العقيدة الإسلامية، وإعلاء كلمة الحق في كل عصر وفي كل زمان، أصبح كل فرد منهم قائداً ومعلماً لكل مؤمن ثائر من أجل نصرة المظلومين.

إن مسيرة الأئمة الأطهار ووصاياهم وتحذيراتهم تتلخص في الاستقامة وعدم الوقوع بحفر الإنحراف، ولهذا كانوا المتلا

مدرسة عظيمة لكل الصالحين.

من تحذيراتهم نأخذ مشلاً الإمام محمد الباقر السلام فقال محذراً. (الظلم ثلاثة: ظلم يغفره الله عز وجل، وظلم لا يغفره وظلم لا يدعه، فأما الظلم الذي لا يغفره فالشرك بالله عز وجل، وأما الظلم الذي يغفره فظلم الرجل نفسه فيما بينه وبين الله عز وجل، وأما الظلم الذي لا يدعه فالمداينة بين العباد)(١٠٠).

وهذا التقسيم الذي أورده الإمام جامع مانع، إذ لا يخلو أن يكون الظلم إحدى هذه الثلاث، فقد يغفره ظلم الرجل لنفسه بالتوبة، والشرك لا يغفره الله، وظلم الإنسان لأخيه الإنسان لا يتركه الله. إذن يجب الابتعاد عن الشرك، وكذلك الابتعاد عن الظلم كونهما عملين شيطانيين المقر بهما يحاسب يوم القيامة.

وقد دفع الإمام الباقر عليه بالإنسان نحو القصد والاستقامة والمروءة، فهو يقول لولده: (يا بني إذا أنعم الله عليك بنعمة، فقل: الحمد لله، وإذا حزنك أمر، فقل: لا حول إلا بالله، وإذا أبطأ عليك الرزق، فقل: أستغفر الله)(١٠٠).

وهذه التوعية للذهن الإنساني الوادع، يسخرها الإمام بهدوء، دون ضجة أو دوي، وإنما هو النغم الحالم، والأزيز الصادح في مضامين قرآنية صدح بها القرآن الكريم، وهو أصل التشريع.

وأهل البيت الله أرادوا من المؤمن المذي آمن برسالة الإسلام أن يكون إنموذجاً طيباً في كل صفة أخلاقية حميدة، تدخل في باب الفضيلة أو تنطوي تحت سلم قواعد الشريعة المحمدية، وكان هدفهم الله تنزيه كل فرد منا

# في النفس والمجتمع

عن المعايب، ويبتعد عن النقائص، بقول الإمام الباقر عليه لا يؤمن رجل فيه الشع والحسد والجبن، ولا يكون المؤمن جباناً ولا حريصاً ولا شعيعاً)(١٠٠).

ولهذا فإن المؤمن بآل البيت بأنهم أهل حق وإيمان كامل يجب عليه تطبيق منهجهم عملاً، وسلك سلوكهم لأنهم المالية يريدون من أتباعهم أن يكونوا دعاة للحق، وأدلاء على الخير والرشاد، ويرون إن الدعوة باللسان: (كونوا دعاة للناس بالخير بغير ألسنتكم، ليروا منكم الاجتهاد والصدق والورع)(١٠).

وشيعة آل محمد أهل الصدق والأمانة، وأصحاب التقوى والطاعة التامة لله جل شأنه، وهم الذين يعرفون بالتواضع، والتخشع، وكثرة ذكر الله، والصوم، والصلاة، والبر بالوالدين والتعاهد للجيران من الفقراء وأهل المسكنة والغارمين والأيتام، وتلاوة القرآن، وكف الألسن عن الناس إلا من خير.

يقول الإمام الباقر عليسلا لجابر الجعفي (رض): (يا جابر، والله ما نتقرب إلى الله تبارك وتعالى إلا بالطاعة، وما معنا براءة من النار، ولا حجة على الله لأحد من حجة. من كان لله مطيعاً فهو لنا ولي، ومن كان لله عاصياً فهو لنا عدو، وما تتال ولايتنا إلا بالعمل والورع)(٢٠).

# بناء المجتمع الإسلامي المؤمن (المحب لأل البيت)

الغاية الأساسية لرسالة آل بيت الرسول الله هي تهذيب المسلمين، وتربيتهم تربية صالحة كما يريدها الله تعالى ورسوله الكريم محمد الله منهم،

فكانوا مع كل من يواليهم ويأتمنونه على سرهم يبذلون قصارى جهدهم في تعليمه الأحكام الشرعية، وتلقينه المعارف المحمدية، ويعرفونه ما له وما عليه.

ولا يعتبرون الشيعي شيعياً حقيقياً الله إذا كان مطيعاً لأمر الباري (جل شأنه) مجانباً لهواه، قد أخذ بتعاليمهم وإرشاداتهم. قال الإمام الباقر السه وارشاداتهم فإن الرسول الشهاقة قال عند وفاته ليس منى من استخف بصلاته) (").

والأئمة الأطهار المنافع أكدوا لنا بأن حبنا من قبل أهل شيعتنا وحده غير كاف لنجاتهم يوم القيامة، كما قد يمني نفسة بعض من يسكن إلى الدعة والشهوات، ويلتمس عذراً في التمرد على طاعة الله تعالى... إنهم لا يعتبرون حبهم وولاءهم منجاة إلا إذا اقترن بالأعمال الصالحة، وتحلى الموالي لهم بأخلاق الإسلام العظيمة، مثل الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، والإبتعاد عن الكبرياء واصطناع العظمة، والإلتزام بالمروءة في حياته، وكذلك الابتعاد عن ظلم الناس وحسن المجالسة مع الآخرين.

قال الإمام الباقر عليه: (الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر خلقان من خلق الله(تعالى)، فمن نصرهما أعزه الله، ومن خذلهما خذله الله عز وجل)(۲۲).

وكذلك حمل الباقر السلام على الكبرياء فقال السلام (والله، المتكبر ينازع الله رداءه)(٢٣).

وهذه القيم الإنسانية العليا التي أمرت من قبل الأئمة الأطهار لو تمسك بها أي مجتمع من المجتمعات الإسلامية لكان بحق من أهالى المدينة الفاضلة السعيدة



في حياتها.

نعم نحن بحاجة ماسة لتطبيق هذه القيم الأخلاقية في مجتمعنا الإسلامي المعاصر، لأننا أصبحنا في حالة فوضى وإرباك، لتأثير التيارات والاتجاهات النفعية... أصحاب الفكر المادي الذي لا يؤمنون بالكتاب الذي سينشر ويكشف أعمال كل فرد، ذلك هو يوم القيامة. (إقرأ كتابك كفى بنفسك اليوم عليك حسيباً)(٢٠٠). مدرسة آل البيت أكدت على ذلك اليوم، وخصصت منهجاً دقيقاً يعلم الناس

لا ينفع فيه مال ولا بنون. وكذلك نجد في مدرسة محمد الله ومدرسة على وولده المعصومين توكيداً على العلم. قال الرسول الكريم: (طلب العلم فريضة على كل مسلم)(٥٠٠). وهناك أهداف تربوية لأهمية العلم.

لكي ينجو من العذاب في هذا اليوم الذي

منها: يجب على المسلم أن يعرف قيمة العلم، لأن القرآن الكريم والسنة النبوية أكدت على أهمية العلم. قال تعالى: (إقرأ باسم ربك الذي خلق خلق الإنسان من علق إقرأ وربك الأكرم)(٢٦). وقال تعالى: (يرفع الله الذين آمنوا منكم والذين أوتوا العلم درجات والله بما تعملون خبير)(٢٧). وقال سبحانه: (وقل ربى زدنى علما).

وهناك أهداف سلوكية لنشر العلم من قبل أئمتنا الأطهار منها.

1- سـوف يعلـم الإنسـان المسـلم أن للعلم أهميـة كبيرة في علم الأخلاق، لأن العالم أو طالب العلم يجب أن يكون أسوة وقـدوة من الناحيـة الأخلاقيـة. وإثبات أن إيقـاظ وتربية الضمير الأخلاقي والسـير علـى وفـق معايير أساسـية فـي العلاقات

مع الآخرين هما من الأهداف الأساسية التربوية للتعليم، وذلك لا يتم إلا عن طريق العلم. وينتظر من المتعلمين والعلماء الذين تعلموا من مدرسة آل البيت أن يكونوا قدوة في المجال الأخلاقي، وأن يفرقوا العلم بالفهم، وأن يكون لهم سيطرة متواصلة على عواطفهم، يقول الإمام على عليه (ألا لا خير في علم ليس فيه تفهم، ألا لا خير في قراءة ليس فيها تدبر، ألا لا خير في عبادة ليس فيها تفكر). وجاء في الروايات المشهورة: (إن من علامات الفقه الحلم والصمت)(٢٨). والحلم والصمت صفات عظيمة تدخل في طلب الأخلاق الإسلامية، ولهذا جعلتا من امتيازات صاحب العلم، إذ كظم الغيظ، والسكوت في مواضع السكوت صفتان لا يدرك بعدهما إلا العلماء، ولا يعرف عنهما إلا الحكماء. وأهم شرائط تحصيل العلوم الأخلاقية هي:

أ ـ الإخلاص.

ب ـ التقوى.

قال تعالى: (واتقوا الله ويعلمكم الله والله بكل شيء عليم) (٢٩). وهناك فوائد أخرى للعلم عندما ينشر في مجتمعنا المعاصر منها:

أ ـ معرفة آداب المتعلمين.

ب ـ العلم يبين أهمية الصبر كونه أساس التعليم والعلم.

ج ـ العلم يجعل طالب العلم متواضعاً لأبناء مجتمعه ولمعلمه.

د العلم ينمي الشعور بالفخر والاعتزاز والشرف والرفعة.

هــ طالب العلم يؤمن بالاجتهاد في التنسيق لكي يحصل على العالي.

# في النفس والمجتمع

وهناك فوائد كثيرة أخرى أشار إليها أئمتنا الأطهار في وصاياهم لنا(```). فهناك وصايا كثيرة من أئمتنا الله وتتضمن اجتناب الخمر وتحريمه، وتحدث الإمام الصادق الله عن تحريم الخمر، وما يترتب عليه من آثار عند الله من خلال قوله تعالى: (يسألونك عن اللخمر والميسر قل فيهما إثم كبير...)(```). وفي الحديث النبوي قال الرسول محمد الله فإنها أم الخبائث)(```)، وقال الله وأله الخمر وشاربها وساقيها وبائعها ومبتاعها وعاصرها ومعتصرها وحاملها والمحمولة إليه و آكل ثمنها)('``).

وبما أن شرب الخمر يضعف الإرادة حتى بعد الصحو ويقتل روح التصميم ويسهل من ارتكاب الفاحشة واقتراف الجرائم والذنوب، فهو تارة يهدم أسرته وهو فاقد الأهلية، لأنه لا يعي ماذا يفعل، ويعتدي على حقوق الناس، وزيادة على ما تقدم فإن شربه قد تولد عند البعض عملية الإنتحار، ولهذا خطر كبير على تفكيك المجتمع.

كما أكد الأئمة الأطهار الله على الابتعاد من ممارسة الربا، لأنه محرم عند الله وهادم للمجتمع، والتحريم من خلال قوله تعالى: (الذين يأكلون الربا لا يقومون الا كما يقوم الذي يتخبطه الشيطان من المس ذلك بأنهم قالوا إنما البيع مثل الربا وأحل الله البيع وحرم الربا)(٥٠٠).

قال الإمام الصادق على (إنما شدد على تحريم الربا لئلا يمتنع الناس من اصطناع المعروف قرضاً أو رفداً)(٢٦). والقروض بين المؤمنين هو البناء الصحيح للمجتمع

لأن المحتاج عندما يجد حاجته عند أخيه المؤمن ويقوم الأخير بقضائها سيكون كل فرد منا مستقر البال ومطمئن نفسياً. وهذا هو المجتمع المتكامل أو الصالح.

وهناك وصية من أهل البيت الملكة للصلاة في المساجد امتثالاً لقول جدهم الرسول الكريم ألله: (من مشى إلى مسجد من مساجد الله فله بكل خطوة خطاها حتى يرجع إلى منزله عشرة حسنات ويمحي عنه عشر سيئات ويرفع له عشر درجات)(۲۷).

والتأكيد الإسلامي للصلاة في المسجد له أهداف سلوكية أبرزها: إن المسجد هو مركز للتعليم ورفع للوعي الاجتماعي لبناء أواصر المحبة بين الناس. كذلك المسجد يعتبر مدرسة تربوية متكاملة

- (١) سورة الأحزاب ٢٢: الآية ٣٣.
- (۲) الشهيد آية الله السيد محمد باقر الحكيم،
   دور أهل البيت في بناء الجماعة الصالحة ج١،
   ط٢ ١٤٢٤، ص١٠.
  - (٣) سورة الشمس الآيات: ٧ ، ٨ ، ٩ ، ١٠.
- (٤) أبو جعفر محمد بن يعقوب بن استحاق الرازي البغدادي (الكليني ت٣٢٨هـ)، أصول الكافي، ج١، ص١٦.
  - (٥) سورة النساء ٤: أهل الآية ١٦٥.
- (٦) تحرر الحكم ودرر الكلم، دار القاريء، بيروت، ص١٥٢.
  - (٧) غرر الحكم ودرر الكلم، ص١٦٤.
    - (٨) سورة العنكبوت ٢٩: الآية ٤٣.
      - (٩) أصول الكافي، ج١، ص١١.
  - (١٠) غرر الحكم ودرر الكلم، ص٤٣٦.
  - ر (۱۱) غرر الحكم و درر الكلم، ص١٥٢.
  - (١٢) غرر الحكم ودرر الكلم، ص٣٢٩.

  - (١٣) غرر الحكم ودرر الكلم، ص٢٦.
  - (١٤) غرر الحكم ودرر الكلم، ص٤٥٠.



# طلب الحلال

عندما ازدادت عائلة الإمام الصادق عليه وأصبح القيام بمهامها ثقيلاً، صمم عليه أن يشتغل بالتجارة، فأعطى إلى مولاه مصادف ألف دينار وقال له: تجهز حتى تسافر إلى مصر. أخذ مصادف رأس المال واشترى به بضاعة لها سوق رائجة عند أهل مصر واتجه إلى هناك مع جاعة من التجار.

عندما بلغ التجار أبواب مصر صادفوا قافلة خارجة منها فسألوا تجارها عن سوق بضاعتهم فأخبروهم بنفاد البضاعة وبحاجة الناس إليها ففرح التجار القادمون إلى مصر واتفقوا أن لا يبيعوا إلا بربح مضاعف. وهكذا دخلوا مصر فرحين لما وجدوا من حاجة الناس لبضاعتهم فلم يبيعوها إلا بها كانوا قد اتفقوا عليه فأوجدوا من جراء ذلك سوقاً سوداء لبضاعتهم.

رجع مصادف إلى المدينة فرحاً بها عاد به من ربح مضاعف، فلها دخل على الإمام الصادق السلام وأعطاه رأس المال مع الربح، سأله الإمام عن كيفية كسب هذا الربح الكثير، فأخبره بها جرى من لقاء القافلة الخارجة من مصر وكيف أنهم علموا بشحة البضاعة وحاجة الناس إليها وكيف أنهم اتفقوا على البيع بالربح المضاعف.

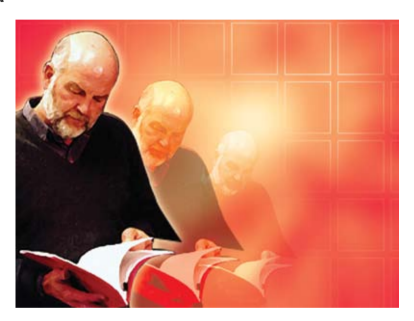
فقال الإمام علي السبحان الله تحلفون على قوم مسلمين ألا تبيعوهم إلا بربح الدينار ديناراً، ثم أخذ ألف دينار فقط وقال: هذا رأس المال ولا حاجة لنا في الربح، ثم أضاف قائلاً: يا مصادف، مجادلة السيوف أهون من طلب الحلال.

بحار الأنوار ١٢١: ١٢١

- (١٥) سورة الذاريات ٥١: الآية ٢١.
- (١٦) الصدوق، كتاب الخصال، بيروت، ١٣٨٩هـ، ج١ ص١٢٤.
- (١٧) الأربلي (ت ٦٩٢هـ)، كشف الغمة في معرفة الأثمة، المطبعة الحيدرية، النجف الأشرف، ١٩٦٣.
  - (١٨) الصدوق، الخصال، ١/ ٨٣.
    - (١٩) الكافي، ٢/ ١٤٠.
    - (۲۰) الكافي، ۲/ ۲۰.
    - (۲۱) الكافي، ٣/ ٢٦٩.
- (۲۲) بن شعبة الحسن الحراني الحلبي، تحفة العقول عن آل الرسول، تحقيق محمد صادق بحر العلوم، المطبعة الحيدرية، النجف الأشرف، ١٣٨٠هـ، ص٢٩٤.
  - (٢٣) سورة الإسراء، الآية: ١٤.
- (٢٤) سنن ابن ماجه ج١ ص١٨، وكذلك رواه الكليني في الكافي في ج١ ص٣٠.
  - (٢٥) سورة العلق: ٩٦، الآيات ١، ٢، ٣.
    - (٢٦) سورة المجادة، الآية ١١.
    - (٢٧) سورة طه، من الآيه ١١٤.
      - (۲۸) الكليني ، ۱/ ۳٦.
    - (٢٩) سورة البقرة: ٢، الآية ٢٨٢.
- (٣٠) راجع استاذنا الدكتور محمد حسين علي الصغير: الإمام جعفر الصادق زعيم مدرسة أهل البيت، مؤسسة البلاغ، ط١، ١٤٢٥هـ ٢٠٠٤م، ص ٣٠٨ـ ٣١٦ كذلك ص٣٤٣ـ ٣٥٧ فيما يخص الأمثال.
  - (٣١) سورة البقرة، من الآية ٢١٩.
  - (٣٢) رواه البيهقي في سننه، ج  $\Lambda$  ص ٢٨.
    - (٣٣) الطبطبائي، الميزان، ٢/ ١٩٩.
- (٣٤) الصدوق، من لا يحضره الفقيه، دار صادر، بيروت، ب. ت، ج؛ ص٨.
  - (٣٥) سورة البقرة/ من الآية ٢٧٥.
    - (٣٦) الطبرسي، مجمع البيان.
- (۲۷) المجلسي، بحار الأنوار لدرر أخبار الأئمة الأطهار، مؤسسة الوفاء، ط۲، بيروت، ۱۹۸۳، ص۲۲۷.

# علم السلوك وكيف يتغيّر الشخص

### • د. فاضل الميالي



# كيفية تغيير السلوك

إن الإهتمام بالنفس قديماً، من قبل أرسطو الفيلسوف اليوناني على أنها (كمال أول لجسم طبيعي إلى ذي حياة بالقوة)، اقتبس هذا التعريف واستخدم في فهم النفس من قبل عدد من الفلاسفة المسلمين وذلك لعدم تعارضه مع الدين الإسلامي.

وقد ورد ذكر النفس في ٣٦٧ موضع في القرآن الكريم دون تحديد ماهيتها.

وكذلك في جانب الحديث النبوي الشريف، وقد ورد في عدد من الآيات الكريمة للدلالة على جوهر الإنسان، وفي آيات أخرى تشير إلى الذات الإلهية المقدسة ووردت ألفاظ مثلها للدلالة على الجانب الوجداني.

وفي الفلسفة الإسلامية وسابقاتها عن الفلسفات تفهم النفس كقضية فلسفية، وهكذا فإن علم النفس كان جزءاً من الفلسفة، ولم ينفصل في العصر الحديث، وتحديداً بعد أن استخدمت التجارب في



دراسة بعض الجوانب النفسية، ثم تطور العلم وتشعب إلى عدد من العلوم المختلفة حسب ميدان تطبيق المعرفة النفسية، فكان علم النفس التربوي، وعلم النفس المرضي، والاجتماعي وعلم نفس الشخصية... الخ.

وتنوعت التطبيقات لها حيثما وجد دور للإنسان في مجال معين.

إن الوظيفة الأساسية للمبلغ تتمثل في الإرشاد والنصيحة والموعظة على شكل محاضرات أو خطب... الخ في هذا السياق تحصل عدة عمليات متكاملة في فعلها وهي التعلم، وتغيير الاتجاه، وفي نهاية المطاف السلوك كواقع فعلي يؤلف الهدف الذي يسعى إلى تحقيقه المبلغ أو المرشد الإسلامي.

وكتوطئة للموضوع لابد من الوقوف على المفاهيم السالفة: ماهو التعلم؟ وكيف يحدث تغيير الاتجاه؟ والسؤال الأكثر طلباً كيف يحدث تغيير السلوك؟

إن التعلم يدخل في كل نشاط بشري، وهو عملية أساسية في الحياة يسير معها ويمتد بامتدادها، ولم يتقدم المجتمع الإنساني إلا نتيجة تمكن كل جيل من الإستفادة عن طريق التعلم من خبرات ومستحدثات الأجيال التي سبقته، وبما سيضيفه النحو إلى الحصيلة المستمرة للمعرفة الإنسانية. وبالإمكان تصنيف الأخير يشكل الجانب أو الحيز الأكبر الخير يشكل الجانب أو الحيز الأكبر في مسار الحياة الإنسانية، وكمفهوم فرضي فإنه عملية معقدة تنطوي على عدد من العمليات مثل الإنتباه والإدراك

والتفكير بأنواعه المختلفة والتذكير وفهم الأفكار والعلاقات، وهي تتم داخل الفرد (الشخص) ولذلك، فهو تكوين فرضي يستدل على حدوثه من خلال الاثار والنتائج المترتبة، والتي تتمثل في تغيير السلوك، (أو تعديل الاستجابات التي تؤلف السلوك) وظهور استجابة جديدة على النحو الإيجابي، أي حصول تقدم نحو الأحسن أو الملائم للسلوك، الذي يتصف الأفضل أو الملائم للسلوك، الذي يتصف بالشات بمعنى أنه تغير مستديم.

ويمكن القول: إن التعلم هو عملية عقلية تحدث داخل الشخص وتظهر في صورة تغيير تقدمي (مرغوب) دائم نسبياً في سلوكه (أو في ضمن إمكانية السلوك).

أما الاتجاه فإنه استجابة وجدانية إيجابية أو سلبية نحو موضوع أو فكرة معينة، يتحدد بنظام ثابت نسبياً من المعتقدات والتقييمات الإيجابية أو السلبية نحو موضوع معين، الذي يدفع الضرر إلى الإستجابة بإسلوب تفصيلي، فهو ينطوي على شحنة انفعالية أما بالقبول والإيجاب، أو بالرفض والسلب مروراً بنقطة وسطى تمثل الحياد، وغالباً ما يكون موضوع الاتجاه جدلياً واجتماعياً، وهو مكتسب وهكذا فإن الاتجاهات تتباين بحسب تباين الخبرات التي يمر بها الفرد، ولذا تجد الناس تتباين على وفق التنوع الواسع المدى في اتجاهاتهم، وبالإمكان تغييرها أو تعديلها وإحلال اتجاهات أخرى بدلها، وهكذا يمكن القول: إن العمل الذي ينطوى على تربية أول ما يستهدفه هو تكوين الإتجاهات المرغوبة، والتغيير السلوكي المقبول لدى الفرد.

# في النفس والمجتمع

فكيف يحدث مثل هذا التغيير؟ إن هـذا النـوع مـن التغيـر لا يحدث بسهولة لأنه يطال تنظيماً ثابتاً راسخاً في ذات الشخص يتحدد بنظرته التقييمية لموضوع معين وبإعتقاد متجذر، فالتغيير حتى يحصل يقتضى استبدال قناع... أو اقتناع ذلك الشخص بالفكرة التي يتبناها، ومن دون حصول ذلك يصعب إن لم يكن مستحيلاً حصول تغيير الاتجاه وتغيير تلك القناعة إما بشكل مباشر أو غير مباشر ، والأول يحصل بالبرامج التعليمة المقصودة تتطوى على مضمون يدور حول فكرة معينة تشكل نقطة إرتكاز قناعة الفرد، يتضح فيه بتحليل واضح قائم على أسس منطقية وموضوعية مدعمة بالحجم والبراهين الجديرة بالثقة والمقبولية والصحة في الاطار الجديد للفكرة، والذي قد يقتضي استبدالها بفكرة أخرى، ومما يسهم بفعالية توافر عدد من الشروط والخصائص سواء في تعدد الخبرة التعليمية (وهو المحاضر أو المرشد أو المبلغ....الخ) الذي يعد مصدر للرسالة الإقناعية اللازمة لإحداث التغيير، أو عند المتلقى أو المستمعين الذين هم ميدان حدوث التغيير المراد.

وهكذا فإن مصدر الرسالة إذا توفرت عنده ميزات من قبيل طول الخبرة والدرجة العلمية والعدالة والسمعة العلمية تجعله أكثر تأثيراً في الشخص الآخر، فضلاً عن وجود المهارات السلوكية في التعامل مع الآخرين التي تعمل على جذبهم أو لفت انتباههم، فهناك خطوات أساسية لا بد من حصولها لكي يحدث التغير السلوكي المطلوب تشمل فعالية

المضمون الفكرى من حجته ودلالته ووضوحه، والتحليل المنطقى فيه والتأثير الذي يحصل عند التشخيص الآخر ومن ثم تبدل المدركات العقلية المتصلة بقضية معينة، بعدها يأتي تغيير السلوك، وهكذا فإن التغيير يجب أن ينبع من ذات الفرد (إن الله لا يغير ما بقوم حتى يغيروا ما بأنفسهم)

# أبو حازم الصوفي

خرج أبو حازم الصوفي في بعض أيام المواقف، وإذا بامرأة جميلة حاسرة عن وجهها قد فتنت الناس بحسنها، فقال لها: يا هذه إنك بمشعر حرام، وقد شغلت الناس عن مناسكهم، فاتقى الله واستترى. فقالت: يا أبا حازم، إنى من اللائعي قال فيهنّ

أُماطتْ كساء الخزّ عَن حُرّ وَجهها وأُرخَتْ عَلى المتنين بُرداً مُهَلَّهُ لا منَ اللَّاء لم يَحِجُجْنَ يَبغينَ حسْبةً وَلكن ليقتُلنَ البَرىءَ المغَفّلا قال أبو حازم لأصحابه: تعالوا ندعو الله لهذه الصورة الحسنة لا يعذبها الله بالنار، فجعل يدعو وأصحابه يؤمّنون، فبلغ ذلك الشعبي فقال: ما أرقَّكم يا أهل الحجاز! أما لو كان من أهل العراق لقال: اعزبي لعنة الله عليك.



# منهج التربية في حياة الداعية المسلم

الشيخ عبد الرزاق فرج الله
 إمام جامع الهويدر/ ديالي



# ﴿ عَلِينَ بِيلٍ } "ك بِلْح كُم أَه و الْم و ع ظَالِح سَ نَه و حَل لْه م بِلَّة هِي أُح ْس مَن ﴾

النحل:١٢٥

الأساليب الناجحة التي يدخل بها إلى قلوب أبناء الأمة، ويمتلك عواطفهم تجاه رسالته التي يدعو إليها.

فهو أمام خطين متفاعلين على ساحة التغيير، ويندرج هذان الخطان تحت كلمتي (الحكمة والموعظة الحسنة) وهما: الخط الأول: السلوك المستلهم من وحي الرسالة التي يؤمن بها الداعية

(ينابيع) من خلال النص القرآني الكريم تلوح أمامنا حقيقتان:

الأولى: إن الدعوة إلى سبيل الله عز وجل هي وظيفة رسالية عامة تتسع لها كافة أبعاد الزمن، لأنها تكليف للرسول وأتباعه والمؤمنين به في كل عصر. الثانية: إن الإنسان المسلم المضطلع بهذه الوظيفة الرسالية، لا بد أن يتحرى

# في النفس والمجتمع

المسلم، وهذا السلوك يجدر أن يكون مـن أهـم أركان الدعوة إلـي الله تعالى، وهـو يعنى كون الداعية المسـلم إنسـاناً يعكس القيم والمثل العليا للرسالة من خلال تجسيده لأخلاق الرسالة وقيمها في واقع التعامل مع الأمة، وكما ورد عن أئمة أهل البيت الله (كونوا لنا دعاة صامتين) و(كونوا لنا دعاة بغير ألسنتكم).

الخط الثاني: العرض والتبليغ البياني بالفكرة التي يحملها الداعية المسلم، و لابد في هذا الخط من اتباع الأساليب الناجحة مما يقتضيه الواقع المعاش من أجل التأثير فيه وتغييره على ضوء المفاهيم الصحيحة. ومن أجل بلورة هذا الخط لابد من

الإشارة إلى ثلاث نقاط ترتب الوظيفة التبليغية التي يلتزمها الداعية المسلم:

الأولى: قد يقال: إن هناك طريقتين متعارضتين في خط التبليغ ونشر مفاهيم الإسلام على واقع الأمة، وإن كانت الطريقتان تلتقيان عند هدف واحد، إلا إن التعارض هو في الأثر الذي تحققه الطريقة عن الطريقة الأخرى من ناحية القوة والضعف:

فهناك طريقة تبليغية تعتمد عرض التعاليم والمفاهيم الفردية، أي معالجة القضايا التى ترتبط بحياة الفرد، على مستوى الطقوس والأحكام العبادية بماهى.

وهناك طريقة تبليغية تعتمد استلهام المفاهيم العامة، وتطبيق الجوانب الاجتماعية المستوحاة من العقيدة والرسالة بصفتها أطروحة تغييرية نحو بناء حياة اجتماعية لها نظامها وأحكامها الهادفة إلى توثيق الصلة العميقة بين أبناء الأمة.

وهذا هو الصحيح الذي له كبير

الأثر في البناء، لأن الإسلام دين المجتمع قبل أن يكون ديناً فردياً كما قال تعالى: (وما أرسلناك إلا كافة للناس) سبأ: ٢٨. حيث يُعطى الإسلام حقه كنظام عادل و دستور خالد للبشرية.

الثانية؛ قد يوجد هناك خلاف بين الاصطلاحين بشأن دراسة الأفكار والقوانين الأخرى غير الإسلامية، فهل هناك ضرورة لفهمها ومناقشتها من قبل الداعية المسلم؟ أو ليست هناك حاجة إلا إلى فهم الفكرة والأطروحة التي يؤمن بها الداعية المسلم وذلك لأن رسول الله عليه قام بهذه الطريقة بغض النظر عن إيضاح الأطروحة المعاكسة للإسلام؟

وفي هـذا الصدد؛ لابـد أن نعرف أن الظرف الذي عمل في نطاقه رسول الله على يختلف عن ظرفنا الحاضر لأنه الله على فتح عينيه على جاهلية محصنة ومجتمع بسيط. كان يتطلع أبناؤه إلى عقيدة ومنهج للحياة، وإن كانت هناك منهجية جاهلية ملتزمة، لكنها لم تتجذر في أعماق الفطرة ولم تحرفها كلياً عن الإيمان بالله عز وجل، سوى أنها انحرفت عن العقيدة التوحيدية إذ لم تقم الحجة ولم تتضح لهم الفكرة إلا بعد البعثة النبوية الشريفة التي غيرت الواقع الجاهلي وصنعت منه حضارة امتدت مع الزمن.

أما في عصرنا الحاضر فقد ولدت أفكار وبنيت حضارات وسادت قوانين وضعية مبنية على فلسفة عن الكون والحياة، وجرفت في خضمها أبناء الأمة الإسلامية، وهي تدعو إلى تصفية الوجود الإسلامي وتخريف الفكرة الإسلامية في ذهن الإنسان المسلم لذا ينبغي أن تدرس



هذه الأطروحات دراسة تفصيلية وتناقش لبيان خطئها في نظر معتنقيها لتنقية واقع المسلمين منها لأن الواقع الاجتماعي الذي يعتنق حضارة معينة، يصعب جره إلى واقع الحضارة الإسلامية إلا بعد بيان فساد حضارته وأخطاء أفكاره.

الثالثة؛ إن الداعية المسلم يتبنى أسلوب التربية لأبناء الأمة وعلى هذا الأساس فإن للتربية أسلوبين تختلف آثارهما ونتائجهما على حياة الجيل الذي يراد إعداده، وهذان الأسلوبان هما؛

أولاً: الأسلوب العلمي أو التربية العلمية، التي تعني الاهتمام بترسيخ النظرية أو الحقيقة العلمية في الذهن بغض النظر عن الجوانب الأخرى التي لها ارتباط بسلوك المتعلم.

ثانياً: التربية الإسلامية التي تعتمد السلوك موضوعاً للتوجيه والإعداد الجيد للمتعلم، لأن أي شخص يُربى على علم فسوف يكون بمستوى ذلك العلم من الناحية العقلية، بينما لا تكتفي التربية الإسلامية بالجانب العقلي للمتعلم، بل لابد من الدخول إلى عواطف المتعلم لأجل أن يكون في غاية الاستعداد للتفاعل مع القيم والمثل العليا لمعلمه ومربيه. وكيفية الدخول في العواطف تعود إلى عدة أمور كان يعتمدها المعلم الأول للأمة رسول الله على الله

أ ـ أسلوب اعتماد القرآن الكريم منهجاً لتربية الأمة، بما يمتاز به من تناغم مع أعماق العاطفة الإنسانية وشد بعضها بالبعض (واذكروا نعمة الله عليكم إذ كنتم أعداءاً فألف بين قوبكم فأصبحتم بنعمته إخوانا) آل عمران.١٠٣.

ب ـ خلق القدوة الصالحة من ذات المعلم ومن جوهر سلوكيته التجسيد الصادق للمبادئ والقيم التي يؤمن بها والمنعكسة على سلوكه أولاً كما كان رسول الله في يمثل القدوة الحسنة بنص القرآن الكريم: (لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة لمن كان يرجو الله واليوم الآخر وذكر الله كثيراً) الأحزاب: ٢١.

ج - لين الطبع وسعة الصدر فإنها سمة الرئاسة كما جاء في الحكم (سعة الصدر آلة الرئاسة) وبها يمتلك الإنسان السيطرة على ساحة الواقع كما خاطب الله عز وجل رسوله الكريم ألله ملفتاً نظر كل داعية مسلم إلى سر النجاح في خط التربية الإسلامية (ولو كنت فظاً غليظ القلب لانفضوا من حولك) آل عمران.109.

د ـ الدخول في حل مشاكل المتعلمين والتعايش معهم في الأفراح والأتراح، والتحسس عن بعد لمعاناتهم وهذا ما يؤكده مدلول الحديث النبوي الشريف (مثل المؤمنين في توادهم وتراحمهم كمثل الجسد الواحد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمى).

ودلك حين يسعده ما يسعدها ويؤلمه جزء من الأمة يسعده ما يسعدها ويؤلمه ما يؤلمها، وحين تتحسس منه الأمة تجاوباً صحيحاً مع مشاعرها، يكون له الأثر الكبير في التغيير. ومن هذا المنطلق تتفاعل مشاعر الأمة في احتضان مسؤوليتها تجاه رسالتها وتجاه البعض.

(والمؤمنون والمؤمنات بعضهم أولياء بعض يأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر...) التوبة: ٧١ ■

# تعقيب على مقال:

# الشيخ بهاء الدين العاملي .. العالم الموسوعي

### • المهندس سعد حاتم مرزة

(ينابيع نشر الأستاذ كاظم عبود الفتلاوي على ص ١٢٢ - ١٢٥ من العدد الرابع من (مجلة ينابيع) مقالة (الشيخ بهاء الدين العاملي: العالم الموسوعي) وقد تضمنت بعض المفاهيم الخاطئة وبعض الآراء التي تحتاج إلى توضيح.

أشار الكاتب إلى أن الشيخ الذي ترجم له استطاع أن يحطم الذرة، وأن يسيطر على طاقتها وأن يستخدمها في الحاجات.

أعتقد أن هذا النص قد نقله الكاتب من أحد الذين عاشوا خلال القرن الرابع عشر الهجري، وإلا فما كان أحد يعرف مصطلح النزرة بمعناها المعاصر وإنها تحتوي إلى طاقة ويمكن استخدامها قبل القرن الرابع عشر الهجري.

إن تحطيم الذرة والسيطرة على طاقتها واستخدامها يحتاج إلى أجهزة علمية متطورة وحساسة، لم يكن بالإمكان حتى وفاة الشيخ البهائي في سنة ١٠٣٠هـ أن يتم ذلك ولا يمكن استخدام أجهزة بدائية في إنجاز ذلك.

لعل الشيخ البهائي تنبأ بذلك وأن



المستقبل سوف يشهد تحطيم الذرة والسيطرة على طاقتها واستخدامها من خلال اطلاعه على بعض نصوص الأحاديث المنقولة عن الأئمة الله ، فقد نقل الدكتور محمد محمود غالي ضمن بحثه في كتاب (محيط العلوم) الذي كتبه نخبة من العلماء العرب في مصر، عن المؤلف الأمريكي

(جون) في قول الإمام علي السلام : (إذا فتحت الذرة تجد في قلبها شمساً) فلعل الشيخ البهائي استنتج من وجود الشمس بمعناها المجازي في قلب الذرة وجود طاقة هائلة في الذرة يمكن الإستفادة منها واستخدامها مستقبلاً ، أو لعل هناك بعض النصوص الأخرى قد استنتج منها ما تنبأ به.

وقال الكاتب: (بأن الشيخ البهائي قد صنع ساعة دائمة الحركة دون أي حاجة إلى من يحركها، وإنه أبدع في صنع شمعة أوقدها في أتون حمام تكفي لتدفئة الحمام بكامله مدة ثلاث قرون وتزيد).

إذا كان الشيخ البهائي قد استطاع بقربه من الله تعالى خرق قوانين الطبيعة المعروفة كصنع الساعة والشمعة أعلاه، فذلك إعجاز لا يمكن تفسيره، ولكن السؤال الذي لا يمكن الإجابة عليه هو: لماذا لم يقم الأنبياء والرسل والأوصياء ألم باستخدام الإعجاز وخرق قوانين الطبيعة في انجاز وتنفيذ مشاريع خدمية لصالح البشر تستمر فترة ثلاث قرون، واستطاع أحد أتباعهم ذلك؟

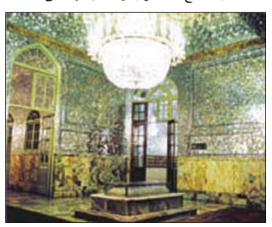
علماً أن الإمام الصادق على وأبحاث العلم الحديث أكدت على عدم إمكانية إيجاد حركة دائمة أو تصغين المواد دون وجود طاقة كامنة أو مخزونة ضمن مواد توليد الطاقة منها. فقد نقل الطبرسي في (الاحتجاج) احتجاج الإمام الصادق على الزنديق، فقد جاء ضمنه قول الإمام على الزندية، فقد جاء ضمنه قول الإمام على كاتمة بأعيانها كالحجر والحديد، فإذا ضرب أحدهما بالاخر، سقطت من بينهما نار، تقتبس منها سراج له ضوء، فالنار أبت في أجسامها والضوء ذاهب.

فالنار في قوله الله: (النار في الأجسام كامنة) و (فالنار ثابت) هو النذي يعرف حالياً بمصطلح (الطاقة) وفي قوله الله: (سقطت من بينهما نار) هو المفهوم المعروف للنار الذي مازال استعماله شائعاً.

وجد العلم الحديث أن الطاقة في أنواع الوقود موجودة بشكل طاقة كامنة تختزنها بشكل مواد كيميائية، وبعمليات محددة يمكن توليد الطاقة منها، أي تحويل الطاقة الكامنة إلى أنواع من الطاقة المستهلكة (كما قال الله و الناوة والنار (الضوء ذاهب) مثل الضوء والنار (الحرارة) والكهرباء، ويمكن استخدام هذه الأنواع لإنتاج الشعل كالحركة والتسخين والإنارة...الخ.

جرت محاولات كثيرة وأنجزت أعمال ومشاريع كثيرة، تم خلالها إخفاء مصادر الطاقة والقوانين العلمية المستخدمة فيها، وعد بعضها من السحر.

فقد قام الفراعنة والبابليون بمثل هذه الأعمال لخداع الشعوب والسيطرة على



قبر الشيخ البهائي قرب مشهد الإمام الرضا عليته

عقولهم، وقد قص القرآن الكريم قصة سحرة فرعون الذي استطاعوا خداع الناس بما يسمى بخداع البصر الذي له استخدامات واسعة وذلك قوله تعالى: (سحروا أعين الناس) (الأعراف: ١١٦) فقد ذكر بعض المفسرين أنهم استخدموا الزئبق في إملاء تجاويف العصا، وباستعمال تقنية خاصة وعند تمدد الزئبق بحرارة الشمس تبدو العصا تتحرك كأنها حيات.

فلا مانع من القول بأن الشيخ البهائي قد استخدم تقنيات خاصة في إخفاء مصادر الطاقة المستخدمة في الساعة والحمام، وربما استخدام طاقة الرياح أو طاقة الشمس أو طاقة حرارة باطن الأرض أو حرارة المياه الساخنة في باطن الأرض أو غيرها من أجل تحريك الساعة وتدفئة الحمام.

أما قول الكاتب بأن المهندسين الإنكليز قد هدموا الشمعة والحمام لاكتشاف أسرار اختراعها، فربما عرفوا أسرار ذلك ولم ينشروه، أو أن الشيخ البهائي قد وضع تقنية خاصة لإخفاء أسرار ما قام به عند التهديم.

أما الصخرة التي تكون الشمس عليها عمودية عندما يحين موعد صلاة الظهر في

جميع فصول (أيام) السنة، وقوله بأن عمل ذلك صعب جداً.

ليس من الصعب عند خبراء الفلك والرياضيات إنجاز مثل ذلك العمل، وقد طرحت على السيد مدير مكتبة الحكيم العامة القيام بإنجاز مشروع يتضمن إطلاق إشارة صوتية خاصة(أو الآذان) عندما يحين موعد آذان الظهر بالاعتماد على موقع الشمس في قبة السماء في جميع أيام السنة، ولكنه إعتذر في حينه بأن سلطات العهد البائد لا تسمح بأي مشروع خاص بالشيعة.

وأكرر هذا الاقتراح متمنياً من هيئة الإشراف على تنفيذ مرقد شهيد المحراب السيد محمد باقر الحكيم تنفيذه ضمن مشروع مرقد شهيد المحراب مع اقتراح آخر يتضمن إطلاق صوت خاص عندما المقدسة (ويحدث مرتين في السنة) وربطها بمحطة التلفزة، لكي يتمكن المسلمون في نصف بقاع الأرض من تحديد اتجاه القبلة الذي يكون في حينه بعكس اتجاه الظل، ليكون معلماً خاصاً بالنجف يجمع بين العلم الحديث ومفاهيم الفكر الإسلامي ومن الله التوفيق

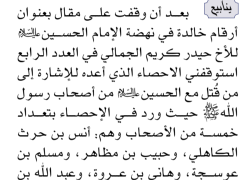
# من أمثال العرب

(كُفيتَ الدعوة) أي: كفيت مؤنة الدعاء لي.

وأصله أن بعض مجّان العرب نزل بصومعة راهب، وأحب أن يوافقه في دينه ويقتدي به في عبادته ويزيد عليه، وبقي على ذلك أياماً. ثم إنه سرق صليب الراهب وكان من الذهب ثم استأذنه في الفراق، فأذن له وزوّده من الطعام، وقام لوداعه، فلم ودّعه قال له: صحبك الصليب وهذه العبارة رسمهم في الدعاء للمسافر فقال الماجن: (كفيت الدعوة).. فصارت مثلاً.

# عشرون صحابيا ممن استشهد مع الحسين الله في كربلاء

# • السيدمحمد على الحلو



والواقع أننا أحصينا من أصحاب النبي عَينا الدي استشهدوا مع الامام الحسين عالسه عشرين صحابياً، ولعلنا لم نبالغ إذا قلنا إنها أول إحصائية نوفق فيها لتعداد صحابة رسو لرَّبُيُّةُ ممن التحق بالحسين عللسلا وقد جاء في كتابنا أنصار الحسين علاسه الثورة والثوار ما نصه:

و هـذه أسـماء صحابة رسـول الله عَلَيُّةُ انخرطوا إلى صفوف من نصر الحسين علاسلام لتتم على أولئك الذين توقفوا في مشروعية خروج الحسين السلام كونه خروجاً على خليفة المسلمين، على أننا لا نحتاج إلى إثبات مشروعية حركة يقودها إمام معصوم إلا إتمام الحجة ضد من يعتبر حركة



يرماً هي الطريق من محكة إلى كفريلاً، أيام في كريلاً (س) محي كلي كريلاً عبد المنازل بسب حضة راسكرة فتلها الركب العسبي متر رسل ك مراراً) عزلاً (منا ما فرها من المنازل والم البلدان رافسانة بين كل مزارل واخر طريح أو إمياً المنت فراسخ. والتي مز يها والتي المنازل من التحوية الى المنازل من التحوية الى المنازل المنازل المنازل من التحوية الى المنازل المناز

(۱۳) شهيدا، كما واستشهد ثارثة أطفارا , بني هاشم فيكون بدلك مجموع الشهدا , أبناء أبي طالب (۲۳) شهيداً. قابلناء الإمام العسين الخالف؛ 7 أشخاص. و أولاد الإمام علي الخالف؛ 4 أشخاص. و أولاد الإمام العسن الخالف؛ 3 أشخاص.

مترة نهضة الإمام الحسين الثاة: امتدت مدة قيام الإمام الحسين الثا امدت مده هيم او مام العصيري هيمه مير يوم رفضه البيعة ليزيد وحتى يوم عاشوراء (١٧٥) يوماً، (١٢) يوماً منها في المدينة و(أربعة أشهر وعشرة أيام) في مكة، و(٢٣)

الإمام الحسين عليسلا حركة غير شرعية. ١- أنس بن الحارث الكاهلي:

أدرك النبي عَيْلًا وسمع منه يقول: إن ابنى هذا ـ يعنى الحسين ـ يُقتل بأرض يقال كربلاء فمن شهد ذلك منكم فلينصره. ٢- جنادة بن الحرث السلماني:

ذكره أهل السير من أصحاب رسول الله عَيْلَةُ ثم من أصحاب أمير المؤمنين عالسه يقطر العميري.

# مقالة وتعقيب

كما أثبته المامقاني في تنقيحه(١).

٣ـ جنادة بن حجير؛

ذكر أهل السير أن له صحبة، وأنه من أهل الكوفة<sup>(٢)</sup>.

٤-جونبن حوي (مولى أبي ذر الغفاري): له صحبة وإدراك، فقد ذكر أهل السير أنه كان عبداً للفضل بن العباس ابن عبد المطلب، اشتراه أمير المؤمنين الته ووهبه إلى أبي ذر، فخرج معه إلى الربذه ومقتضى حاله لإدراكه النبي الله.

٥ ـ حبيب بن مظاهر:

وابن حجر ضبطه برحبيب بن مظهر) له إدراك وعمر حتى قتل مع الحسين بن علي، ذكره ابن الكلبي مع ابن عمه ربيعة (٣). ٢- زاهر بن عمرو:

من أصحاب الشجرة روى عن النبي الشهد الحديبية وخيبر، وكان من أصحاب عمرو بن الحمق كما نص على ذلك أهل السير (1).

٧- سعد بن الحرث الخزاعي - مولى على الله -:

له إدراك لصحبة رسول الله وكان على شرطة أمير المؤمنين الله الكوفة ولاء أذربيجان (٥).

٨- شبيب بن عبد الله (مولى الحرث الجابري):

٩- عبد الرحمن بن عبد ربه الخزرجي:
أدرك النبي الله ذكره ابن عقدة
في كتاب الموالاة في من روى حديث:
من كنت مولاه فعلي مولاه، من طريق
الأصبغ بن نباتة، قال: لما ناشد علي الناس
في الرحبة (رحبة الكوفة) وقال: من سمع

النبي على يقول يوم غدير خم ما قال إلا قام، ولا يقوم إلا من سمع، فقام بضعة عشر رجلاً منهم أبو أيوب، وأبو زينب، وعبد الرحمن بن عبد ربه. فقالوا: إنا سمعنا رسول الله على يقول: إن الله وليي وأنا ولي المؤمنين فمن كنت مولاه علي مولاه.

١٠- عبد الله بن يقطر:

مقتضى اجماعهم أنه ممن أدرك النبي على لأنه لدة الحسين الله كما عن كل من أرخ له، وعده بعضهم أنه رضيع الحسين الله لأنه رضع معه من أمه التي كانت حاضنة له الله.

وقد رددنا ذلك، إذ أن الحسين السلام ترضعه غير فاطمة المتكال نعم كان الحسين السلام أي مساوياً لعمره الشريف فمقتضى ذلك أن يكون له إدراك وصحبة. قال ابن حجر: إنه كان صحابياً لأنه لدة الحسين عليسلام.

17 عمار بن أبي سلامة الدالاني: قال بن حجر: له إدراك وكان قد شهد مع علي مشاهده، وقتل مع الحسين ابن علي بالطف ذكره إبن الكلبي<sup>(^)</sup>.

١٣ قرة بن أبي قرة الغفاري:
 ذكره بن حجر ممن سمع النبي قَيَّةُ (١٠).
 ١٤ كنانة بن عتيق:

كنانة بن عتيق بن معاوية بن الصامت الكوفي قال في الإصابة: إنه شهد أُحداً هو وأبوه عتيق فارس، فهو أُحدي أدرك رسول الله عَيَّةً.

١٥ـ مجمع بن زياد الجهني:
 عـدّ العلامـة المامقاني ممـن أدرك

النبي عَلَيُّ فقدكان شهدبدر أو أُحدمعه عَلَيُّ (۱۱). ١٦- مسلم بن عوسجة الأسدى:

عدّه السماوي في الأبصار ممن أدرك النبيء الشيء السعد في طبقاته الكبرى(١٣).

١٧ـ مسلم بن كثير الأزدي:

١٨ هاني بن عروة المرادي:

بعد أن تحدث ابن حجر عن قصة مقتله رضوان الله عليه ومناصرته مسلم بن عقيل عليه قال: واستدعى عبيد الله بن زياد هاني بن عروة فأدخل عليه القصر وهو ابن بضع وتسعين سنة فعاتبه، ثم طعنه بالحربة، وحز رأسه، ورمي به من أعلى القصر، والقصة مشهورة في جزء مقتل الحسين، والغرض هنا أقوله؛ إنه جاوز التسعين، فيكون أدرك من الحياة النبوية فوق الأربعين فهو من أهل هذا القسم (۱۰).

١٩- نعيم بن عجلان النصاري:

له صحبة قال في تنقيح المقال: نعيم بن عجلان النصاري كان هو وأخواه النضر والنعمان أدركوا النبي الناسية (١٤٠٠).

٢٠ يزيد بن مغفل الجعفى.

أدرك النبي سي وشهد القادسية في عهد عمر بن الخطاب وكان من أصحاب أمير المؤمنين عليه ذكره ابن حجر في الإصابة وروى أبيات رجزه رضو ان الله تعالى عليه (١٠٠).

هـذا ما تسنى لنا ذكره من شهداء الطف الذين أدركوا النبي الله وعلى للباحث متسع في تحقيق آخر تتضح له هذه الحقائق فضلاً عما سيصل إليه من المزيد •

- (١) تنقيح المقال ١: ٢٣٤.
- (٢) نفس المصدر : ٢٣٦.
- (٣) الإصابة في تمييز الصحابة ١: ٣٧٣.
  - (٤) تنقيح المقال ١: ٤٣٧.
    - (٥) تنقيح المقال ٢: ١٢.
    - (٦) تنقيح المقال ٢: ١٢.
- (٧) الإصابة في تمييز الصحابة عن السماوي في أبصار العين: ٦٩.
  - (٨) تنقيح المقال ٢: ٢٥٤.
    - (٩) الإصابة ٣: ١١١.
  - (١٠) نفس المصدر ٣: ٣٣٤.
    - (١١) تنقيح المقال ٢: ٥٣.
    - (١٢) أبصار العين: ١٧٠.
  - (١٣) الإصابة في تمييز الصحابة ٣: ٦١٦.
    - (١٤) تنقيح المقال ٢: ٧٢.
  - (١٥) راجع الإصابة في تمييز الصحابة ٣: ٧٧٦.

# التكبير في الزفاف

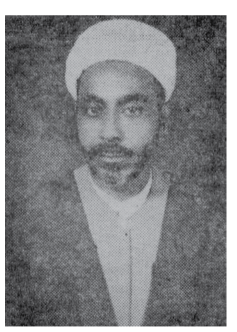
ومما تميزت به سيدة النساء فاطمة (سلام الله عليها) أن النبي على الله على بنفسه الشريفة قال المجلسي تثن في البحار: فلما كانت ليلة الزفاف أتى النبي على ببغلته الشهباء وثنى عليها قطيفة وقال لفاطمة: اركبي وأمر سلمان يقودها والنبي يسوقها فبينها هو في بعض الطريق إذ سمع النبي على وجبة فإذا هو بجبرئيل في سبعين ألفاً وميكائيل في سبعين ألفاً وميكائيل في سبعين ألفاً فقال النبي على النبي على الأرض قالوا: جئنا نزف فاطمة الى على بن أبي طالب فكبر جبرئيل وكبر ميكائيل وكبرت الملائكة وكبر محمد على العرائس من تلك اللها.

# شهيد المنبر الحسيني الخطيب الخالد الشيخ عبد الزهرة الكعبي طاب ثراه)

# • أحمد الكعبى الطويرجاوي

# المنبر الخالد للشهيد وآثاره

لنابع لئن كان الأديب الكبير الراحل السيد حيدر الحلي ناعية الطف بأدبه وشعره الدي رثا به جده الحسين السلام وذكر مصائبه ومواقفه فلقد كان خطيبنا الشهيد الشيخ عبد الزهرة الكعبي تثم ناعية الطف بخطابت ومنبره الشريف، وإخلاصه في تلك الخدمة الشريفة المقدسة.



ولقد خلّده بحق منبره في العاشر من المحرم الذي كان يتلو فيه القصة الكاملة لجهاد الحسين الليه ومن ناصره من أهل بيته وأصحابه ومأساة استشهادهم في طف كربلاء، فكان مجلس شيخنا الكعبي يَّتُنُ يعقد في بداية سوق العرب الواقع في كربلاء المقدسة في ذلك اليوم بحضور آلاف المستمعين، والذي عرف برمقتل الحسين) يذاع بنصه الكامل من دار الإذاعة العراقية منذ عام ١٩٥٩م.

و قد أذيع لمرتين في نفس العام صباحاً ومساءاً، لأن أربعة عشر ألف طلب برقي وهاتفي انهالت على وزير الثقافة والإرشاد ودار الإذاعة طالبةً تكرار إذاعته().

شم بادرت إذاعة الأهواز لإذاعته في اليوم العاشر من كل عام، واعتاد القسم العربي لإذاعت في طهران من كل عام كذلك. كما أذيعت أقسام منه عبر إذاعة الكويت لبعض السنين.

بل ولا أبالغ إن قلت إن جيلنا هذا من الكهول والشباب لا يشعر بأثر يوم العاشر من المحرم بذلك الشعور العظيم ما لم يستمع إلى قصت الكاملة بصوت الشهيد الشيخ الكعبي تثن الذي يتراءى لكل مستمع إنه يتحدث من ساحة

الجهاد والفداء في كربلاء يوم العاشر من محرم (عام ٢٦هـ) ولا تكاد تجد بيتاً من بيوت الشيعة في العراق والخليج وخوزستان ولبنان وغيرها إلا وقد اقتنى من الأشرطة المسجلة للمقتل بصوت الشيخ الكعبى يتين .

بل وتعتبر هذه الأشرطة من الباقيات الصالحات والآثار المباركات له تمنن لما لها من التأثير البالغ في أوساط أبناء المذاهب الإسلامية الأخرى كذلك حيث اعتنق كثير منهم مذهب أهل البيت المناه بل أصبحوا من الدعاة إليه بتأليفاتهم كالأستاذ إدريس الحسيني مؤلف كتاب (لقد شيعني الحسين)، والأستاذ صائب عبد الحميد مؤلف كتاب (نشأة التشيع والشيعة).

الأشرطة وانتشرت في بعض دول أفريقيا مؤثرة في مستمعيها هناك. وقد طبع هذا المجلس المفصل لواقعة كربلاء بكتاب خصص لقراءة المقتل

يوم العاشر بعنوان (الحسين قتيل العبرة). كما وكان شهيدنا معروفاً بقراءته تكملة مأساة الطف مبتدئاً من مسير العائلة المخدرة مع الإمام السجاد الشيخ يوم الحادي عشر من المحرم وجهادهم ومصائبهم في الكوفة والشام حتى وصولهم يوم المدينة فكان شهيدنا تشئ يتلوها في الزيارة المليونية - التي يحضرها المسلمون الزيارة المليونية - التي يحضرها المسلمون بمختلف أقطارهم وجنسياتهم -يوم الأربعين بجوار حرم سيد الشهداء الحسين التخيرة بمواكبها من العراق وغيره في الحسين العموا بمواكبها من العراق وغيره في الحسينية الطهرانية.

## نسبه وولادته ونشأته

هـو الخطيب الشهيد الشيخ عبد الزهرة بن فلاح بن عباس بن وادي آل منصور من قبيلة بني كعب الشهيرة.

وقد نزحت أسرته من المشخاب واستوطنت كربلاء.

ولد الشهيد الكعبي في مدينة المشخاب يوم الخامس من شهر جمادى الأولى عام (١٣٣٧هـ-١٩٠٧م) ذكرى مولد الصديقة الطاهرة الزهراء المنها ولذلك سمي برعبد الزهرة).

نشأ وترعرع في ربوع كربلاء المقدسة بعد أن شد عوده وقوى ساعده دخل معاهد العلم والأدب عند الكتاتيب آنداك يسمى بـ (الملل) فتعلم القراءة والكتابة وحفظ القرآن الكريم كله وهو في سن مبكر خلال ستة أشهر على يد المرحوم الشيخ محمد السراج في الصحن الحسيني الشريف، وفي علم العروض على يد الشيخ عبد الحسين الحويزي، ثم أصبح من أساتذه الحوزة العلمية الشريفة في كربلاء حيث كان يلقى دروسه في الفقه الإسلامي واللغة العربية وفن الخطابة على عدد من طلبة الحوزة والعلوم الدينية وتولى التدريس في مدرسة الإمام القائم ومدرسة السيد المجدد الشيرازي ومدرسة (باد كوبة) الدينية وغيرها كما درس الأحاديث النبوية وخطب نهج البلاغة.

حضر مباديء العلوم على الحجة الشيخ علي بن فليح الرماحي، ثم درس الفقه والأصول على العلامة الشيخ محمد داود الخطيب، وأخذ المنطق والبلاغة على العلامة الحجة الشيخ جعفر الرشتي.

## للفضيلة نجومها

أما الخطابة فقد أخذها على الخطيبين الجليلين الشيخ محمد مهدي المازندراني الحائري المعروف بـ(الواعـظ) وخطيب كربلاء الأوحد الشيخ محسن بن حسن أبو الحب الخفاجي ثم برع فيها واشتهر، وذاع صيته في الآفاق مخلصاً متفانياً في خدمة الإمام سيد الشهداء عليسة.

فكانت له المجالس العامرة بالجماهير من الرجال والنساء والأطفال في مساجد كربلاء وحسينياتها ودورها وأسواقها فضلاً عن مجالسه في مدن العراق الأخرى مثل بغداد والنجف الأشرف والحلة والدجيل والمشخاب والبصرة والديوانية والشطرة والمجر الكبير والأهواز.

وقد سافر لعدد من الدول العربية من أجل التبليغ بإشارة من مراجع الدين العظام أمشال آية الله السيد محسن الحكيم وآية الله السيد الشيرازي وبعض أهل



العلم والفضيلة فذهب إلى دولة البحرين والقطيف والإحساء وجنوب إيران وغيرها من البلدان خارج العراق. ونال إعجاب المستمعين وتأثرهم بمجالسه، لما له من دور متميز في هذا الفن، فضلاً عن سجاياه الحميدة وطباعه الكريمة التي شهد بها له الصديق والعدو والقريب والبعيد.

## دروس من خطابته

امتاز الشهيد الكعبي يَدُلُ بقدرته المنبرية الفائقة المتمثلة في قوة البيان والشجاعة في عرض الأفكار المقدسة للإسلام الحنيف وفي مهمة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، كما كان مهتم بحفظ القرآن الكريم، والتأكيد على حفظ الأحاديث الشريفة للنبي وأهل بيته الكرام المالي بنصها، فضلاً عن المتمامه بالجانب الأدبي بانتقائه البليغ من عيون الشعر وعلى هذا يمكننا أن نستفيد بأن المواد الأولية للمنبر الحسيني الشريف ومقوماته هي:

١- القرآن الكريم.

٢. الأحاديث والخطب النبوية.

٣- الشعر العربى الأصيل.

ثم يأتي بعدها اختيار موضوع المنبر من التاريخ والأخلاق والتفسير والسيرة وغيرها. وقد هيأ الشهيد الشيخ الكعبي تثن جيلاً من الخطباء البارعين بخطاباتهم وتأثيرهم في المجتمع، فكان يؤكد عليهم في دروسه بالاهتمام بالمنبر الشريف ومقوماته وعوامل التوفيق لخدمته المقدسة، فتخرج من تحت منبره ودرسه عدد من الخطباء الكبار يربو عددهم على (٣٠٠) خطيب حسيني بارع منتشرون

في البلاد الإسلامية أمثال الشيخ ضياء الشيخ حمزة الزبيدي والخطيب الشيخ على الساعدي والخطيب الشيخ عبد الرضا الصافي والخطيب الشيخ عبد الحميد المهاجر والسيد محمود الخطيب والشيخ أحمد عصفور وغيرهم.

### جهاده ومعاناته

عُرف تَثُنُ بإخلاصه وتفانيه في خدمة أهل البيت النه ولما كان زاهداً في الدنيا وحطامها، فلقد كان معروفاً بجهاده أينما حل، ومناهضته ضد الباطل والانحراف والظلم والجور والتعدي مهما كانت نتائجه والمعاناة بسببه حيث المضايقة من قبل الطغاة وأعوانهم لمن سلك هذا السبيل المقدس المناصر للحق على مر العصور كما هو معروف.

ولقد كان له دور متميز بجهاده في تربية الجيل من الشباب بالثقافة الإسلامية والتسلح بالوعي بمخاطر الانحراف والظلم وذلك من خلال منبره ومشاركته في مشاريع التوعية والتربية أينما حل (رضوان الله تعالى عليه).

أي أنه كان يتميز من دون باقي أقرانه بالجرأة المشهودة واهتمامه بالشباب وكان يمانع من إخراج الأطفال من المجلس قائلًا: (إن اهتمامنا عملياً ينبغي أن ينصب على هؤلاء لأنهم الثمرة في المستقبل. وكذلك تميز بالذكاء وقوة حافظته حيث الخزين العلمي الذي كان يتبين من خلال مجالسه المؤثرة في مستمعيه فكان يطرح المعلومات التاريخية والبحوث العقائدية والتي لا يراجع بها كتاباً في موسم التبليغ.

كان يذهب إليها في موسم التبليغ في حل كثير من المشاكل الاجتماعية والعائلية مهتماً بإصلاح ذات البين.

وكما سعى في تزويج كثير من الشباب المؤمن بالمال والجاه مؤثراً في أوساط المجتمع وعلى العموم فلقد كان عالماً عاملاً مجاهداً، دمث الأخلاق متواضعاً، لا يشعر جليسه بأي حرج في طرح الأسئلة معروف بالنوادر وظرف الحديث والمزاح المتزن.

وقد نقل عن جهاده ومواقفه الشيخ ضياء الزبيدي وهو من تلامذته قائلاً.

(تم اعتقال الشهيد السيد حسن الشيرازي تمثل من قبل السلطة البعثية الجائرة في العراق على أثر اختلاق اعتراف من قبل (رشيد مصلح) أحد رموز حكومة عبد الرحمن عارف حيث ظهر (مصلح) أمام الملأ وعبر شاشات التلفزيون موجهاً



## للفضيلة نجومها

يشجعه على الإطاحة بحكومة البعث وذلك عام ١٩٦٩م. في العراق.

فاعتقل السيد على أثرها فبادر بعض خطباء كربلاء برفع برقية إلى (البكر) طالبين إطلاق سراح السيد، فما كان من السلطة إلا أصدرت أمراً باعتقال الموقعين على البرقية وهم الشيخ عبد الزهرة الكعبى، الشيخ حمزة الزبيدي، السيد كاظم القزويني والسيد مرتضي القزويني والشيخ حميد المهاجر.

فتمكنت السلطة من اعتقال الشيخ الكعبى والشيخ حمزة الزبيدى واختفى الآخرون. فكان اعتقال الكعبى والزبيدي في دائرة أمن كربلاء لمدة ثلاثة أيام نُقلا بعدها إلى مركز أمن (الحرية) ثم مديرية الأمن العامة في بغداد.

بعدها تم نقلهما إلى سبجن (بعقوبة) حيث حكم عليهما بالحجز الإحترازي

الاتهام للسيد الشيرازي تمين بأنه كان لمدة أربعة أشهر أطلق سراحهما بعدها

## الكعبى والأدب العربي

يتبادر إلى الذهن عندما يذكر الشيخ الكعبى مقتل الحسين، وخطابة المنبر إلا إن للشيخ الخطيب باع طويل في الأدب العربى بقسميه الفصيح والدارج، فقد ذكر المرجاني في كتابه خطباء المنبر إن له ديوان شعر تحت عنوان: (دموع الأسيى) و لا يزال مخطوطاً، و لا يعلم عما اعتراه من التلف أو الضياع ومن نماذج شعره في مدح الإمام الصادق عليسلام:

لأبي الكاظم الإمام أياد سابقات تعـم كل البريـة أظهرها الله في شرعة طه بعد إخفائها فعادت بهية

رويت عنه للأنام علوم هي كانت من قبل ذاك خفية



في ذكرى شهادة الصديقة الزهراء الله يرتقى الشيخ الكعبي المنبر في مدينة كربلاء عام ١٩٦٩م

فحفظنا تلك العلوم ومن ذا قد عرفنا بالفرقة الجعفرية

### استشهاده

ولا يـزال يواصـل مسـيرته الجهادية المقدسة، سيما جهاده المنبري الذي كان مدوياً، ولم يكتـرث فيه مـن مضايقات الطغاة وأسـاليبهم القمعيـة الإرهابية، فما كان منهم إلا أن سـخروا بعض جلاوزتهم لـدس السـم القاتـل إليـه في القهـوة التي قدمت له في مجلس فاتحة حضره الشـيخ الكعبي وبعض تلامذته، فرجع إلى مجلسه في صحن العباس عليه وأثناء قراءته أصابته حالة إغماء سقط على أثرها من على المنبر وفي طريقه إلى المستشـفي عرجت روحه الطاهـرة إلى ربها راضيـة مرضية في ليلة شهادة فاطمـة الزهـراءهي يوم ٢/ ٢/ الماعي تمثل ولدين هما (علي، عبد الحسين).

### تشييعه

كان يوماً مشهوداً في مدينة كربلاء بل في العراق، فقد زحفت الجماهير من كل حدب وصوب للاشتراك في تشييع جثمانه المقدس عبر الخط الطويل من داره إلى مرقده في الوادي القديم بعد إتمام الزيارة والصلاة عليه.

وكانت مراسيم تشييعه مشابهةً تماماً لمراسيم تشييع مراجع الدين الكبار، حيث وضع جثمانه في (العماري) وهي نعش خشبي كبير يوضع فيه التابوت احتراماً للمتوفى.

ثم انطلقت المسيرات العزائية الحزينة في مقدمة الجنازة.

وقد ضجت لوفاته كثير من البلاد الإسلامية فكتبت عنه الصحف والمجلات وأقيمت على روحه مجالس الفاتحة في كثير من البلاد داخل العراق وخارجه. وقد أبنّه كثير من أهل العلم والفضيلة وإليك ماكتب في رثائمه صاحب الفضيلة العلامة السيد عبد الستار الحسني دامت بركاته يقول: مضى من به كائت تميس المنابر وتزهو بمسعاه الحثيث الشعائر ومَن كان في دئيا الخطابة بدرها ال

مُنير الذي تَتْجابُ مِنْهُ الدياجِرُ لِسانُ الهُدى المنْطيقُ سحبْانُ عَصْرِه لَهُ تَتَهادى كالجُمانِ العَبائرُ

به أَتْلُعَت (قَيْسُ بنُ عَيْلانَ) جيدها وحازَتُ ذُرى العَلْياءِ (كَعْبُ) و(عامر) وشيعَةُ أَهلِ البَيْتِ تَهْتِفُ باسمه

إذا غابَ منه الجسم فالذكر عاطر ومازال بَيْنَ الخُلْقِ يُرْفَعُ صَوْتُهُ

بـ(مَقْتَلِ) سَبِط المُصْطَفى وهو هادرِ ُ أَجَلُ (عَبُدُ زَهْراءِ) النُبُوّةِ خالِداً

سيَيْقَى وَإِنْ قَدُ غَيبَتهُ المقابرُ

شَهَيداً قَضَى بالسَّمِّ مِنْ أَجْلِ دينه

فَسالَتْ دَماً ـ مُذْ غَابَ عَنْها ـ المحاجِرُ بأَمثالهِ ظَلَّ الهُدى شامخ الذرى

وَدارَت على أَهْلِ الضَّلالِ الدوائرِرُ لَئِنْ خَلَتِ (الأَعْوادُ) مِنْهُ وَأَوحشَتْ

فَقَدُ عُمرَتُ ـ ممّا بناهُ ـ المآثرُ ■

المصادر:

- (١) شهداء المنبر الحسيني ج١.
  - (٢) معجم الخطباء.
- (٣) الشيخ الكعبي صوت حزين وعبرة ساكبة.
  - (٤) خطباء المنبر الحسيني.

# الإمام عبد الحسين شرف الدين (قدس سره) في مرآة العلماء

### • حيدرالـجد

ينابيع تمضي الأيام والدهور، ويذهب بمضيها كل شيء، خلا ذكرى العظماء الذين خضعت لهم الدنيا حين أعرضوا عنها ولم يحتفلوا بزخارفها، فكان لزاماً عليها أن تمجدهم وتلقي لهم عاطر الذكر الذي يفوح مسكه يوماً بعد يوم.

لقد احتفظت ذاكرة التاريخ بكل ما يمت بصلة إلى هؤلاء الأفذاذ، فالولادة تعني إشراقة أمل جديد به تحيى الأمة وسيرة الحياة تعني الجهاد والكفاح من



أجل نشر العلم والفضيلة، وأما الممات فيعني الرواح إلى رضوان الله.

وفي هذه الأيام تمر علينا الذكرى الخمسون لرحيل فارس من فرسان حلبة الأدب، ورمز من رموز الإسلام الذي استقام له البيان مهندا، والكلام درعا، واليراع صمصاما، والقرطاس ساحة وغى.

إنه السيد عبد الحسين نجل العلامة السيد يوسف آل شرف الدين الموسوي العاملي، الذي اختار له الله(جل وعلا) نسباً طاهراً مباركاً يتصل من كلا الوالدين بالإمام أبي إبراهيم موسى الكاظم السلاما وجعل (تعالى) بلدة الكاظمية حيث مزار جدّه السلام مسقطاً لرأسه كما اختار تعالى روضة جده مولى الموحدين على بن أبي طالب السلام رمساً له، يرقد مطمئناً في وادحفّ به الملائكة وغبطت تربته أرضً

وإذا أردت الحديث عن هذا السيد الهمام فلابد لي من الصمت كي أدع الكلام لمن هو أعلم مني بحاله وسيرته وعلو مقامه، فكانت عبارات العلماء فيه أدلة واضحة تعكسها مرآة صافية تحكي الواقع بعينه، فلا يشوبها شائب ولا يلامسها زيف كاذب.

فرأيت أن أنقلها(١) لتعبّر بصدق عن

هذه الشخصية التي ملأت الدنيا بحسان المعارف وجواهر العلوم.

فقد قال الإمام السيد محسن الحكيم للله في معرض الكلام عن سيرة شرف الدين:

(إن السيد شرف الدين معدن رحمة وإحسان، فلا يفيض إلا رحمة وإحسان).

وقد أوجز سيدنا الحكيم قوله معبّراً عن طهارة الذات عند السيد عبد الحسين، معتمداً على المشهور من القول (خير الكلام ما قلّ ودل)، مجملاً الكلام بوصفه معدن رحمة وإحسان وهذا ما نقله بعينه الشيخ مرتضى آل ياسين قائلاً: (فهو مفزعٌ يأوي إليه المحتاجون والمكربون، وملجأ يلوذون به في الملمات ويستدفعون به المكاره، حين تضيق بها صدور الناس، وتشتد بهم آلامها، فإذا طفت بينه، رأيت ألوان الغايات، تدفع بألوان من المحتاجين إليه، المعولين عليه في مختلف أحوالهم، وأوضاعهم الخاصة والعامة مما يتصل بدينهم أو دنياهم، وتراه قائماً بين هؤلاء وهؤ لاء، يجودهم بنفحاته العلوية، ويغدق عليهم من أريحيته الهاشمية، ويبذل لهم من روحه وراحته ما يملأ به نفوسهم مرحاً وسروراً، ثم لا يسألهم على ذلك جزاءً ولا شڪوراً)(۲).

أما السيد أبو القاسم الخوئي تتنش فيحدث عن انطباعاته حول شخصية الإمام شرف الدين قائلاً:

(التقيت بالفقيد الراحل في لبنان عام تشرفي بحج بيت الله الحرام، والتقيت به في زيارته النجف الأشرف، وفي كلتا المرتين لمست في خلقه عظمة لا تجارى، وفي آرائه سمواً لا يُدانى، وإن جهاده في

سبيل الإسلام لا يكاد يجهله أحد، ولا يسع كل من يراجع كتبه إلا أن يستفيد منها الحقيقة ويخضع لها مهما كان قوياً في آرائه، عنيداً في معتقداته وقد وفّق كل التوفيق في ذبّه عن شريعة الإسلام، وفي انتصاره للمذهب الجعفري بالسبيل الأقوم، والدعوة إلى الإصلاح، جزاه الله عن الإسلام خير جزاء المحسنين، وقد ترك وراءه ثلمة لا يسدها شيء، وخلف في ترك وراءه ثلمة لا يسدها شيء، وخلف في حشره الله مع أجداده الطاهرين، وخلّد خكره في المجاهدين).

ركّ ز السيد الخوئي تثن هنا بعد استعراضه لعظمة خلقه وسمو آرائه وجهاده في سبيل الإسلام على كتبه، وهي الباقيات الصالحات التي تضفي لذكره ذكراً ثانياً، وهي مشهورة العناوين معروفة المضامين، تنوّعت مواضيعها وتشعبت مصادرها، فالمراجعات وكما تعرفون هو كتاب البرهنة على حقيقة الشيعة والدفاع عن آرائها ومعتقداتها بعيداً عن روح العصبية والتشنج، قريباً من لغة الحوار الهادئ والهادف المدعم بالدليل، المثبت بالبراهين وفيه يقول مؤلفه: (وما أحق كتابي هذا بأن أخاطبه بقول ولي الدين يكن):

كتابي سر في الأرض وأسلك فجاجها وخل عباد الله تتلوك ما تتلو فما بك من أكذوبة فأخافها

ولا بك من جهل فيزري بك الجهل أما شيخ الببليوغرافيا كما عبر عنه أغا بزرك الطهراني الله فيقول عنه؛

(ماذا يقول الواصف في راحلنا العظيم، فقيد الإسلام والمسلمين، فقيد العلم والدين، فقيد القلم والمنبر أكان

## للفضيلة نجومها

مجتهداً بارعاً، أم كان خطيباً مصقعاً، أم باحثاً ناقداً أم مجاهداً دائب المناضلة عن الدين دائم المكافحة عن المذهب الحق.

نعم هو كل ذلك، تشهد له به المحابر والمزابر والكتب والدفاتر، هل طالعتم المراجعات؟ أم هل تأملتم في الفصول المهمة؟ أم هل سمعتم أن أحداً كتب في الإسلام حقائق مدرجة في أبي هريرة كما كتب الفقيد إلى غير ذلك من الآثار العلمية الكثيرة والمعاجز القلمية الباهرة). لنقف عند قول آغا بزرك الله الله

(... مجاهداً دائب المناضلة عن الدين، دائم المكافحة عن المذهب الحق).

كان جهاد السيد شرف الدين قد اكتسب صفة الشمولية، فجهاده ديني وطنى اجتماعي، أما كونه ديني فيبرز في دفاعه عن بيضة الإسلام عموماً، لا يفرق بين مذهب وآخر فالمسلمون عنده كلهم إخوان، لا يفرِّق بين الحنفى والمالكي والشافعي والحنبلي والجعفري، الكل ينظر إليهم بعين الرأفة ويسدى إليهم يد المعروف وبهذا يكون السيد شرف الدين رائداً من روّاد التقريب بين المذاهب الإسلامية، الذين كان حلمهم جمع شتات المسلمين تحت خيمة (لا إله إلا الله محمد رسول الله) والتي تحتم على من يدخلها نبذه لكل حقد وضغينة في النفس.

أما جهاده الوطني، فلننظر إلى كتب التاريخ، لنجد فيها أروع صور للوطنية التي جسدها السيد شرف الدين، فقد تنوعت هذه الصور فمرة في العهد العثماني، وذلك العهد الذي حاول طمس الهوية العربية الإسلامية، متخذاً من سياسة التتريك وسيلة للقضاء على لغة القر آن فكانت مو اقف

السيد مشهورة فاضحة لتلك الأقنعة التي يختفى ورائها السلاطين، الذين ينعمون بالعيش الرغيد في قصور يلدز، بينما يرزح الشعب العربى تحت نير الجهل والتخلف والفقر، فكانت خطب شرف الدين باعث محفر ومعرف للناس على الحقيقة.

أما ما لاقاه من الفرنسيون بسبب دعمه المادي والمعنوى للمقاومة فحدّث ولا حرج، ولما ضاق الفرنسيون منه ذرعاً أوعزوا إلى عميلهم ابن الحلاج أن يهجم على داره، فقد روى الإمام شرف الدين فصلاً من هذا المشهد (اقتحموا الباب ثم أحكموا أرتاجها، ودنى الفتى العربي ابن الحلاج شاهراً مسدسه وهو يطلب منى أن أعطيه التفويض الذي كنا أخذناه من وجوه البلاد، وثائق تخول الملك فيصل(٦) أن يتكلم باسمنا في عصبة الأمم، وحين أصبح على خطوة منى ركلته في صدره ركلة ألقته أرضاً فسقط المسدس من يده، وأتبعت الركلة بضربات عنيفة بالحداء على وجهه ورأسه، وعلت صيحة نسائنا في الدار فملئت الطريق خلف الباب، فإذا الرهبة تتولى هزيمة الجنديين وصاحبهما مخفقين، وقد كادت الأيدى والأرجل أن تقضى عليهم)(٤) كان هذا الموقف في ضحى يوم الثلاثاء ١٢ ربيع الثاني سنة ١٣٣٧هـ الموافق ١٤ كانون الأول سنة ١٩١٩م.

ولما يئس الفرنسيون من إخضاع السيد شرف الدين وإخماد جذوته الملتهبة قرروا مهاجمة داره الواقعة في بلدة شحور في جنوب لبنان، فقاموا بإحراقها، وقد حرقت نفائس كتبه ضمن ما أحترق، فهذا هـو يحدّث بقوله: (نكبنا في سبيل

المؤمنين سنة ١٩٢٠م وهي سنة ١٣٣٨هـ يوم رزئنا بجلِّ ما ألَّفناه قبل تلك النازلة التي عمت أبناء عاملة واختصت بهذا الضعيف حيث أوغل الغاشمون في طغيانهم ولجوا في عدوانهم... ثم يضيف وكنت في طليعة من تبدد وتشرد وليتهم كفّوا عن تلك الكتب القيمة واكتفوا بما سواها، عند الله أحتسب تلك المؤلفات التي أفنيت فيها عمري ورهقنى بفقدها ما نقض مره صبرى فإنا لله وإنا إليه راجعون: أنشد الله امرئاً وقع في يده شيء منها إلا أثلج ب كبدى الحرّى، فإن لكل كبد حرى أجراً)(٥)، ثم يأتي على ذكر تلك الكتب المفقودة فيعددها ويشرح مظانها، موجزاً تعريفها وقد تنوعت محتوياتها بين المعقول والمنقول، وكان عددها تسعة عشــر كتاباً، ولو قُدّر لهــا البقاء لكانت بحق إثراءً للمكتبة الإسلامية.

وقد نجّاه الله من أعداء حيث كان السيد شرف الدين موجوداً في شحور حينما داهمها الجيش الفرنسي ولكنه نهض مسرعاً واتجه إلى مغارة قرب النهر، وبقي إلى أن جن الظلام، وعندها عاد إلى مدينته فبات ليلته هناك ثم توجّه متنكراً إلى دمشق عاصمة الشام(٢).

أما جهاده الاجتماعي فيتمثل بالتوعية والإرشاد لأبناء مجتمعه، وله في هذا الصدد كلمة حكيمة، ربما تعطي مغزى الشعار لتطلعاته الإصلاحية يقول: (لا ينتشر الهدى إلا من حيث ينتشر الضلال)(").

(والحقيقة إن الضلال الذي عناه الإمام بهذا القول يتمثل بالمناهج الفكرية المستقاة من مصادر غريبة عن مفاهيمنا، ولعلها موضوعة على أساس

أن تكون سبباً واحداً من أسباب كثيرة يروجها الاستعمار الغربي من أجل تسميم أفكار الناشئة وتنحيتهم عن مسؤولياتهم وتجريدهم من مقومات تفكيرهم، ولذلك كان يشجع ويدعو إلى تأسيس المدارس التي تطبق المناهج النابعة من صميم تفكيرنا وعقيدتنا، على اعتبار إنها تصون مداركنا عن الغزوات التبشيرية المبرقعة بستار من الحرير)(^).

(كان يريد مدارس عصرية بكل ما تحمله هذه الكلمة من معنى، ولكن في إطار من البرامج والعلوم التي لا تمس مبادئهم الدينية، مع ضميمة دروس دينية تكفل تركيز هذه الروح، والاحتفاظ بها في نفوس الجيل.

وعلى هذا الأساس سعى وجاهد من أجل هذا النمط من المدارس فكانت معاهده في صور، تطبيق حي لهذا الرأي. حيث المدرسة الجعفرية ونادي الإمام



## للفضيلة نجومها

جعفر الصادق عليه الذي أعده للاحتفالات والمواسم العلمية والدينية ثم أسس بعد كل هذا مدرسة للإناث وهي تتوخى ما توخته مدرسة الذكور من التوفيق في التربية بين المناهج الصالحة الضامنة لحياة أمثل وأفضل)(٩).

واليوم أصبحت تلك المباني مدينة علمية تسمى بـ(مدينة العلم) التي توسعت شيئاً فشيئاً مصداقاً لقوله تعالى: (وما كان لله ينمو).

وأما الشيخ عبد الكريم الجزائري وشقد قال عنه: (إني أعرف فقيدنا الراحل منذ قديم الزمن، رجلاً قد بلغ في العلم والأدب الدرجة العليا كما كان محيطاً بالتاريخ الإسلامي إحاطة كاملة، كان ذا قلم سيّال رافق صاحبه طيلة عمره الشريف ذاباً عن حوزة الدين، جارياً في ميدان النضال عن شريعة جدّه سيد المرسلين ألى الأخلاق ولا يمل مضافاً إلى ما تحلّى به من الأخلاق الفاضلة الإسلامية والسيرة الحسنة اللتين بهما امتلك القلوب واجتذب الألباب).

النقف عند عبارة الشيخ الجزائري:
(...وقد بلغ في العلم والأدب الدرجة العليا)
وهذا المبلغ في العلم والأدب لابد أن يكون
مسبوقاً بجد ومثابرة يمازجهما عبقرية
وذكاء وهذا ما كان لائحاً على شخصية
الإمام شرف الدين يحدث الكاتب عباس
علي بقوله: (كانت أيامه تلك أيام مثابرة
واجتهاد، ما جف فيها لبده، ولا فاتته فيها
نهزة وكان دأبه تعقب خطوات أساتذته
الأعلام متتبعاً أطوار الأبطال من أركان
تلك الحوزة، مستقرئاً طرائق الماضين من
أساطين الإمامية، يتعرف بذلك مداخل
العلماء في التدقيق والتحقيق ومخارجهم

ويتدبر أساليبهم في النقض والإبرام واستنباط الأحكام، ليطبع على أفضلهم غيراراً وينهج مناهج أعدلهم أسلوباً، وأمثلهم طريقة، شأن من عناهم سبحانه بقوله: (الذين يستمعون القول فيتبعون أحسنه أولئك الذين هداهم الله وأولئك هم أولوا الألباب))(۱۰).

فهو يتنقل بين أولئك الأفذاذ الأخيار يرتوي من نمير علومهم ويتغذى من لباب معارفهم فتارة في حلقة السيد محمد كاظم اليزدي وأخرى عند الأخوند الخراساني ومرة مع فتح الله الأصفهاني وهكذا عند الشيخ محمد طه نجف والشيخ حسن الكربلائي، ومع هؤلاء فقد شرح الله قلبه لتلقي العلم بل وراح يناقش ويشارك في البحث، ثم لازم الإمام المجدد السيد محمد حسن الشيرازي يوم كانت سامراء محط ورحاله وموئل حضار درسه.

حينها كان خال السيد شرف الدين، أبو محمد الحسن الصدر، العلامة الموسوي والمحقق المكثر صاحب كتاب تأسيس الشيعة لعلوم الإسلام، في سامراء فكان شرف الدين ينهل العلم من كلا العلمين، الحسنين، الحسن الصدر والحسن الشيرازي.

وأخيراً لنستمع إلى مقالة آية الله الشيخ الجليل حسين الحلي يَثِنُ وهو يقول: (كان الفقيد يَثِنُ من أعاظم العلماء العاملين في سبيل إعلاء كلمة الحق ونشر لواء الإسلام، وإن مؤلفاته الخالدة ومواقفه المعروفة لخير دليل على ذلك، فقد خسر المسلمون بوفاته خسارة عظيمة وترك فراغاً وثغرة في الإسلام لا تسد إلا بعناية من الله سبحانه ونظرة رحيمة من ولي

العصر أرواحنا فداه).

نأخذ من هذه الفقرة عبارة (...من أعاظم العلماء العاملين في سبيل إعلاء كلمة الحق ونشر لواء الاسلام، وإن مؤلفاته الخالدة ومواقفه المعروفة لخير دليل على ذلك).

نعم كانت مؤلفاته عيارة عن ذخائر، يرجع إليها كل مسلم ليجد الحقيقة بعينها، بعيداً عن دسائس الزيف والكذب وها هي نراجعها معاً:

١- المراجعات، الـذي ذكرناه في معرض كلام السيد الخوتي تيُّث.

٢- الفصول المهمة في تأليف الأمة: كتاب من أجل الكتب الاسلامية، يبحث مسائل الخلاف بين السنة و الشيعة على ضوء الكلام والعقل والاستنتاج والتحليل.

٣- أجوبة مسائل موسى جار الله، وهي أجوبة عشرون لعشرين مسألة سأل بها موسى جار الله علماء الشيعة.

٤- الكلمة الغرّاء في تفضل الزهراء.

٥- المجالس الفاخرة في مآتم العترة الطاهرة: وهو كتاب من الكتب التي حُرقت أثناء حادثة الهجوم على بيت السيد، ولم يبق منهاسوى أجزاء، قام البعض بطبعها.

٦- أبو هريرة، بحث في حياة أبي هريرة وعصره وظروفه وعلاقاته وأحاديثه.

٧- بغية الراغبين، وهو كتاب يتناول تراجم شخصيات من آل شرف الدين، طبع حديثاً بعد أن كان ينشر على شكل حلقات في مجلات العرفان والألواح و المعهد اللبنانية.

٨ فلسفة الميثاق والولاية.

٩- كلمة حول الرؤية.

١٠ ثبت الإثبات في سلسلة الرواة.

11 مؤلفو الشيعة في صدر الإسلام. رحل الإمام شرف الدين في ٣٠ كانون الأول سنة ١٩٥٧م الموافق ٨ جمادي الثانية سنة ١٣٧٧هـ بعد أن ناهز السابعة والثمانين، عمر ملىء بالعطاء و الجهاد و العلم.

وقد أرخ وفاته العلامة الشاعر السيد محمد الحسيني الحلى قائلاً:

طأطأ الفكر وألوى الفضل جيدا واشتكى منه هموداً وخمودا شرف الدين قضى فانتكست راية الدين وقد ماد صعودا

علمٌ من آلِ فهر رفعت بأسمه فهرٌ لها مجداً مشيدا

ولسان الحق لم تمسكه عن قولة السلطة وعدأ ووعيدا

ويراع الأمة القاطع لم

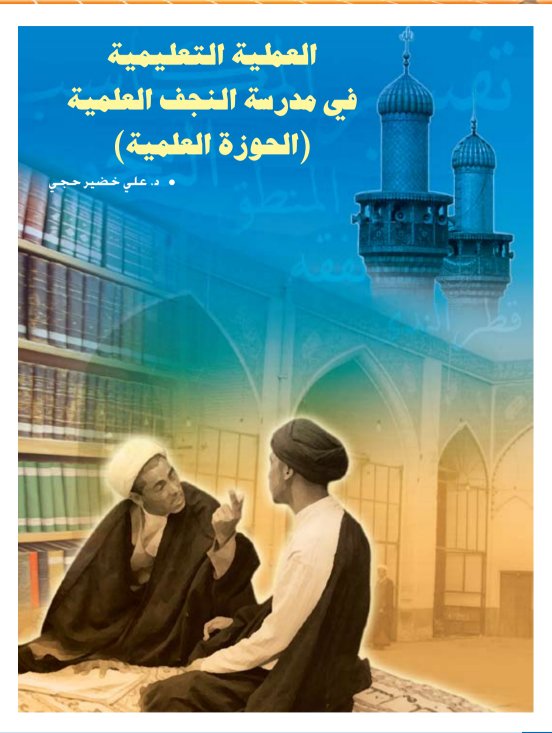
ينب يوماً عن مباديه قعودا خسرته قائداً كم حطمت

بمساعيه حصونا وقيودا صعقت مذ فقدت تاريخها

(فبكته شرف الدين فقيدا)

■ -\$17 V V

- (١) ما سيرد من أقوال العلماء هو من مقالة لمحمد الخليلي، انظر مجلة النشاط الفكري، جمعية التحرير الثقافي، العدد الخامس، السنة الأولى.
  - (٢) انظر مقدمة المراجعات، ص٨.
- (٣) حينها كان الملك فيصل ملكاً على سوريا.
- (٤)، (٥) الفصول المهمة في تأليف الأمة، ص٢٠٠، ٢٠٣.
- (٦) الإمام شرف الدين، حزمة ضوء على طريق الفكر الإمامي، عباس على، ص١٢٢.
  - (٧) انظر مقدمة المراجعات، ص٢٠.
- (٨) الإمام شرف الدين، حزمة ضوء على طريق الفكر الإمامي، عباس على، ص١٣١.
  - (٩)، (١٠) المصدر السابق، ص١٣١، ١٣٢.



سنابيع تعد المساجد التعليم الإسلامي في العصور الأولى، وقد عرفت فيما بعد. وكانت المراحل طالب العلم تبدأ من و العلوم الاسلامية، فإذا ما الطوق ليذهب إلى حلقات عنهم، حتى يكتمل علمه ويصبح أهلل لأن يأخذ عنه جلس هو من معلمیه، والمتعلم حرّفي أن يذهب إلى أتم على شيخ علماً أو مسألة

المعلم شكل رقم (١)

انتقل إلى شيخ آخر ، فيكو ن والكتاتيب من أهم مراكز باب التعليم مفتوحاً لكل من شاء، وتكون مناهج التعليم مختلفة باختلاف الغرض.

وتبعاً لذلك ظهرت عدة التعليمية التي يمر بها مدارس علمية منذ القرن الأول الهجرى فكانت مرحلة الكتّاب وجمعها مدرسة المدينة، ومدرسة الكتاتيب، وهي التي يذهب البصرة، ومدرسة الشام، إليها الصبيان ليتلقو اشيئاً ومدرسة الكوفة، ولكل من علوم القرآن، والمبادئ مدرسة منهجاً متخصصاً ويشير إلى المتعلم. العامة للقراءة والكتابة ومتنوعاً فتلاحظ التخصص والتنوع، في الفقه والحديث شب طالب العلم عن هذا والتفسيروالنحو وغيرها(١).

حتى إذا جاءت مدر ســة العلماء يتابع دراسته بغداد وبلغت ذروتها على ويستكملها بعد التطواف يد معلمها الأكبر الشيخ على حلقات الشيوخ يأخذ المفيد(ت ٤١٣هـ) فتكامل فيها تدريس العلوم الإسلامية، وتخرج منها غيره، ويجلس منه كما الأساطين، كان أبرزهم الشيخ الطوسى (ت ٤٦٠هـ) التعليمية انظر شكل رقم الذي جاء بمدرسته وهبط أية حلقة والى أي شيخ فإذا النجف عام (٤٤٨هـ) لينذر ببداية العلم والتعليم، والدراسة والتدريس، والبحث والتأليف، والمناظرة والخطابة، فازدهرت النجف بمدر ستها العالية منذ ذلك الوقت والى اليوم.

> فتشكلت العملية التعليمية المتكاملة والمتمثلة بأركانها الثلاثة. -١ المعلم.

\_٢ المتعلم.

\_٣ المنهج.

ويعتقد التربويون أن كل عملية تعليمية لا بد من أن تتضمن الإجابة على الأسئلة التالية:

- الماذا نعلم؟ و يشير هذا السؤال إلى الأهداف المراد تحقيقها.

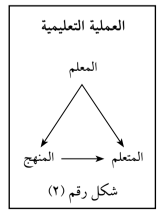
> -۲ من يَتعلّم؟ -٣ من يُعلَّم؟

ويشير هذا السؤ الإلى المعلم.

ے ماذا نتعلّم ؟ و یشیر هذا السـؤال إلى (المحتوى) المادة الدراسية.

\_ه کیف نتعلّم؟ ويشير إلى الأساليب التعليمية والأنشطة وطرائق التدريس.

وعطفاً على هذه الأسئلة وبالنظر الى أركان العملية (7,7)



طروحات عامة

ويستمد الباحث إلى شرحها انسجاماً مع حدوث البحث.

أولاً \_ المعلم (الأستاذ): والسطوح: الأستاذ في الحوزة العلمية شخص عال الجناب بيدأ حديث رسول الله علي (لأن يهدى الله بك رجلاً واحداً العلمية التي تتمثل ب: خير لك من الدنيا وما فيها). ومستنيراً بقوله عِلاً إِنما بعثت معلماً)

> لغيرها وهى مضيئة بنفسها، وهو كالمسك الذي يطيب غيره وهو طيب بنفسه.

> يتمتع المعلم في الحوزة العلمية بصفات وكفاءات أبرزهاي

-١ غزارة المادة العلمية.

\_٢ الثقافة العامة.

-٣ معرفته بطبيعة المتعلمين.

وينقسم المعلم إلى صنفين حسب هذه الكفايات: أ\_ معلم المقدمات

-۱ یتم اختیاره من قبل طلابه بعد أن يتفقون على الدرس واضعاً نصب عينيه شيخ معين في مكان وزمان معینین بناءاً علی شهرته

أ\_ الأسلوب الواضح. ب\_ غزارة العلم.

ت\_الاشكالات المنطقية فتراه كالشمس تضيء التي يطرحها أثناء الدرس والتى تفتح ذهن المتعلم و تمرنه على الاستدلال.

-٢ ينصـح المعلـم فـي هذه المرحلة على المتعلمين (حضار درسه) بالتزام بعض الأمور أمثال:

صلاة الليل، قراءة آية الكرسي، قراءة عشر (المجتهد): آيات من القرآن، وفي ذلك نوع من الضبط والالتزام.

-٣ يبدأ المعلم الدرس بعد البسملة والتمهيد للصلاة على النبى بقراءة سورة الفاتحة على مصنف الكتاب الـذي يبدأ شرحه.

ـ٤ يجلس فـي مكان مخصص في المسجد أو المدرسة متوسطاً طلابه الذي

أحاطوا به على شكل نصف دائرة وتكون مدة درسه (٤٥ دقيقة) في الغالب.

٥ يطلق عليه في هذه المرحلة (فاضلاً مشتغلاً)

وهناك صفات وسمات وخصائص ومزايا يتمتع بها المعلم في الحوزة العلمية، ومن أهمها:

-١ الألتزام بآداب تعليم

-٢ تنزيه التعلم عن المطامع الدنيوية.

-٣ الاتصال بالحياة الاحتماعية.

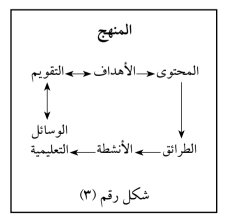
-٤ العدل والموضوعية.

-٥ العناية بالمظهر العام. طريقة التدريس وهي (المحاضرة وتحليل النص).

ب\_ معلم البحث الخارج

و المجتهد هو (من كان عالماً بالأحكام الشرعية عن أدلتها التفصيلية بالاستدلال إما بالفعل أو بالقوة القريبة منه) أو هو (العارف باستنباط جميع الأحكام الشرعية من أدلتها الجلية). (الحيدري، ٣١٥).

ومن تحديد هذا المصطلح يتبين أن (المعلم) في البحث الخارج على درجة عالية من الرقى العلمى و الاحاطة الكاملة بالمعار ف





العقلية والنقلية التي تمكنه من استنباط الأحكام الشرعية، وهذا يعنى مروره بمراحل طويلة من الدراسـة ليتسنى له الوصول إلى هذه المكانة السامية.

ويفترق (المعلم) في وجل. درس الخارج عن (المعلم) في المراحل السابقة من حيث المقرر إذ يكون في مرحلة الخارج مقتصراً على مادتين فقط هما: مغبون). الفقه والأصول، فعلى سبيل المثال يكون درس الفقه إلى اللحد). في الصباح معتمداً على متن ألف السيد محمد كاظم الغرب اليوم. اليزدي (ت١٣٣٧هـ).

> وفى المساء يكون الأصول معتمداً على متن (الكفاية) للشيخ محمد كاظم الخرساني (ت ١٣٢٩هـ) الملقب بالاخوند والاخوند كلمة فارسية تعنى (رجل الدين).

ثانياً - المتعلم (الطالب): المتعلم غير مشروط بسن معينة، ولا شهادة مخصوصة، فيدخل الحوزة العلمية من يحمل الشهادات الابتدائية، ومن يحمل الشهادات العليا، فنقطة الشروع واحدة، والهدف

على ضبط المقدمات كل بحسب جده واشتغاله و مثابرته.

فيكون شروط قبوله، إجادة القراءة والكتابة، و خلو ص النية إلى الله عز

فأول ما يبدأ به المتعلم (الطالب) وأمامه أقوال رسول الله ﷺ:

ـ (من اسـتوى يوماه فهو

- (اطلب العلم من المهد

وهذان القولان نظريتان (العروة الوثقى) وهو كتاب علميتان في التعليم يتبناها

وهاتان النظريتان تجعل المتعلم في الحوزة يعمل دائباً فلا فترة انقطاع ولا راحة، فأيام السنة عنده تنقسم إلى:

أيام اشتغال.. وهي المداومة على الدرس و الحضور.

أيام تعطيل... ويراجع فيها ما درس ويقرر ما حفظه.

أوقات الدرس تبدأ عند طلوع الفجر حتى آذان المغرب، وأيام تعطيله تقتصر على شهر رمضان، والشطر الأول من شهر واحد، وإنما تتوقف النتائج محرم الحرام وأيام وفيات على نظام (المباحثة) وهو

المعصومين السِّلْمُ .

أ\_ في مرحلة المقدمات والسطوح:

ويكون المتعلم ملتزماً ب (أول العلم الصمت، ثم الاستماع، ثم الحفظ، ثم العمل، ثم نشره).

فتراه يصغى باهتمام لشرح أستاذه مقدماً إخلاص النية لله عز وجل، موقراً شيخه، محترماً أقرانه، غير مجادل، صبوراً.

ويقوم الطالب في هـذه المرحلة بكتابة مـا يمليه إستاذه عليه وتسمى ب(الفوائد) وهو مصطلح له جـذر في الحـوزة العلمية أو (التقريـرات)(۲) وقد تكون الثانية مختصة بمرحلة البحث الخارج.

الوسيلة التعليمية: (هو كتابه فليس هناك وسيلة تعليمية للطالب غير مقرراته المنهجية فهو يستمع إلى شرح أستاذه وينظر إلى متن كتابه فتشترك حاستان في تحصيله العلمي هما السمع والبصر.

والسع يشكل نسبة 11/ والبصر يشكل نسبة ١٨٣٨ فيكون المجموع للتحصيل ۹٤%

وتكون أنشطته معتمدة

## طروحات عامة



نظام له من الإيجابيات التعليمية، وعلى ثبوت إذ يتفق المتعلمون فيما بينهم على إعادة الدرس، فيحضرون في الزمان عليهما ثم يتقدم أحدهم ص٧٥) فيلقى الدرس كأنه أستاذ للآخرين، وكلهم صاغين لسماعه، ولا يسمحون له باجتياز نقطة من نقاط البحث، ما لم يشبعها بحثاً، طرائق وأساليب تدرسية مهارات معينة في مجال من فإذا عجز، فإنهم متكفلون بإيضاحها، فإذا عجزوا أجمع، أرجعوها إلى الأستاذ في وقت لا حق.

> ب\_ في مرحلة الخارج. المتعلم يحضر في هذه المرحلة بعد أن تتكامل أدوات حضوره من ضبط المقدمات والسطوح وتمثل مرحلة الخارج هي مرحلة التحليل والتركيب والتقويم

بعد أن اجتاز مرحلة المعرفة والفهم والتطبيق. ويوضح ذلك الشكل رقم (٤).

فالمتعلم يعرف ثم يفهم ثم يطبق ثم يحلل ثم يركب ثم يقوّم.

ثالثاً\_ المنهج:

المنهج الدراسي هو النظام التعليمي الذي يحدد فيه للمتعلم نوع العلوم التي الكثيرة على سير العملية يدرسها والمقدار اللازم منها بحسب الاختصاص المعلومة في ذهن المتعلم المقصود، وكيفية ترتيبها بغية تيسير الدراسة وتحقيق أفضل النتائج بأيسر السبل وأقل ما يمكن من الجهد والمكان اللذين اتفقوا والوقت. (الجابري، ١٤١٩،

وكل نظام تعليمي لا بد أن تتوافر فيه عناصر محددة لترتيب وتيسير وتحقيق أفضل النتائج بواسطة

موفرة للجهد والوقت.

وقد أجمع علماء المناهج على أن العناصر الأساسية للمنهج التعليمي تتكون من سنة عناصر أساسية متكاملة ترتبط فيما بينها ارتباطاً عضوياً، وهذه العناصر هي:

\_١ الأهداف.

\_٢ المحتوى.

\_٣ طرائق التدريس.

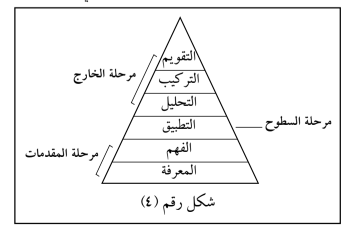
\_٤ الأنشطة المصاحبة.

\_٥ الوسائل التعليمية.

-٦ التقويم.

وسيتناول الباحث هذه العناصر مع ما يتوافق مع سير العملية التعليمية في الحوزة العلمية بإيجاز.

-١ الأهداف: وهي تعني التغيرات المراد إحداثها في سلوك المتعلمين بإضافة معلومات أو إكسابهم





المجالات وتنمية مفاهيم معينة لديهم. (عليان وذياب، ۱۹۹۰، ص۷۸)

وتعد الأهداف هي مرتكز النجاح لأى منهج دراسى، فهى الدليل للمعنيين بالتنفيذ تيسرأ يضمن لهم نجاحهم في مهماتهم، فالأهداف تجعل المعنين على دراية كاملة تسير فيه العملية التعليمية، فهي تدلهم على جوانب الفلسفة للتعليم.

إذن هي تقدم دليالاً يرتكز عليه البرنامج التعليمي، فهي استبصار مسبق للعملية التعليمية.

ومن خلال ما تقدم يمكن إيجاز الأهداف العملية التعليمية في الحوزة العلمية.

الأهداف العامة:

وجل) من خلال الاستجابة للنصوص الشريفة التي رويت، من أمثلتها:

\_قول الرسول الأكرم. (طلب العلم فريضة على كل مسلم).

المؤمنين على على السلام: (تعلموا العلم، فإن تعلمه حسنة

عنه جهاد، وتعليمه من لا يعلمه صدقة، وهو عند الله لأهله قربة، لأنه معالم الحلال والحرام، وسالك بطالبه سبيل الجنة).

ثانياً؛ الاجتهاد؛ وهو ملكه يقتدر بها على تحصيل الأحكام الشرعية عن أدلتها التفصيلية.

ويمارس الاجتهاد من باللإطار العام الذي يجب أن تتكامل لديه الأسباب والأدوات اللازمة لبلوغه وهو غاية طلاب العلم.

فهذه الأهداف العامة في عرف الحوزة العلمية وقد تنبشق عن الهدفين أهدافاً خاصة، يمكن اختصارها إلى ما يأتى:

> الأهداف الخاصة. وتتمثل فيما يأتي:

-١ إعـداد نخبة من رجال الدين المعروفين بالورع والتقي والزهد والعلم أو لاً \_ إدراك رضا الله (عز والقناعة والعدالة والثقافة الإسلامية، ليقيموا صلاة الجماعة بإمامة المصلين في المساجد، ونقل فتوى المرجعية العليا إليهم، وقضاء احتياجات الناس من العقود الشرعية وحل المشاكل \_وقول الإمام أمير والخصومات ويتجلى هذا الهدف في قوله تعالى: (فلولا نفر من كل فرقة ومدارسته تسبيح، والبحث منهم طائفة...) (التوبة/ ١٢٢).

\_٢ إعـداد خطباء المنبر الحسيني، وهو جهاز إعلامي في الحوزة العلمية هام، يقومون بمهمة الوعظ والارشاد الدينى لمن لا يتسنى له المطالعة والقراءة من عامة الناس، ونقل روايات أهل البيت السلام. (الراوية لحديثنا يشدبه قلوب شيعتنا أفضل من ألف عابد).

٣- إعداد الباحثين والمؤلفين والمحققين في الشريعة والعلوم الإسلامية من عقائد، وأخلاق، وفقه، ولغة وبلاغة وهؤلاء

يقومون بتسهيل إسلوب الدراسة الحوزوية بشكل مبسط إلى عامة الناس.

-٤ طبع ونشر کل ما يؤدى إلى خدمة الدين الإسلامي من مخطوطات، ومؤلفات وإصدار مجلات ونشرات. (ظ، الحكيم، ص٤١\_٤).

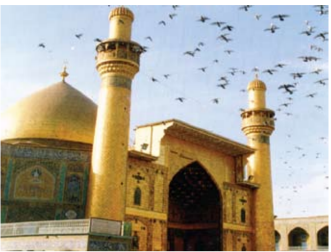
-٢ المحتوى: كلمة المحتوى ترادف معنى المنهج بمعناه الضيق، وهو مساوى للمقرر الدراسي.

المحتوى = المنهج (المفهوم الضيق) = المقررات الدراسية.

ويعرف بأنه نوعية المعارف التي يقع عليها الاختيار والتى يتم تنظيمها

## طروحات عامة





على نحو معين سواء كانت هذه النعارف مفاهيم أو حقائق أو أفكار أساسية، ويعد المحتوى هو متن المضمون الذي يتم في تحقيق الأهداف ويتكون الدراسية) أمثال: من الحقائق والمفاهيم والمبادىء والقوانين والنظريات التى يجب أن يكتسبها الطالب.

والمقررات الدراسية أو يهتم بدراستها في الحوزة دراسية ثلاث (٢): العلمية.

- **-١** النحو.
- \_٢ المنطق.
- \_٣ البلاغة.
- \_٤ الكلام.
- - \_٦ الفقه

-٧ أصول الفقه.

\_٨ الأدب. \_٩ الفلسفة. ١٠- علوم الحديث.

وفى السابق كان يتناول عدد من المناهج (المقررات

- \_١ الحساب.
  - \_٢ الهيئة.
- \_٣ الهندسة.
  - \_٤ الطب.

وتنقسم هذه المناهج التي لابد أن يدرسها الطالب الدراسية إلى عدة مراحل

- ۱ مرحلة المقدمات.
- -٢ مرحلة السطوح.
  - ـ٣ مرحلة الخارج.

وفيمايأتي مخططأ يوضح سير الطالب من مقدماته إلى ـه علوم القرآن والتفسير. الاجتهاد عبر مناهج دراسية مقررة في الحوزة العلمية، وهو يمثل الصعود الهرمي

للطالب ابتداءً من القاعدة العريضة إلى الخارج. انظر الشكل رقم (٥). \_٣ طرق التدريس: تمثل طرائق التدريس عنصراً

من عناصر المنهج وهي ترتبط بالأهداف والمحتوى والوسيلة والنشاط والتقويم ار تباطاً و ثيقاً.

واتفق القائمون على العملية التعليمية على أن المدرس لا يعلم بمادته فحسب وإنما يعلم بطريقته في التدريس التي تجعل العلم أيسر وأسهل مع توفير الوقت والجهد، وهناك فرق بين الطرائق والأساليب، فقد يستخدم المدرس (المعلم) العرض طريقة فيقدم بها المعلومات لطلبته، لكن عرض المعلومات يمكن أن يتم بأساليت متعددة ويتوقف اختيار الأسلوب على مجموعة من المتغيرات.

- -١ محتوى المادة.
- \_٢ مستوى الطلبة.
- \_٣ مستوى الأهداف.

وتعرف الطريقة بأنها سلسلة من النشاط الذي ينتج عنه التعلم لدى الطلبة. ويختلف استخدام طرائق التدريس بحسب المراحل الدراسية، فترى المدرس (المعلم) مراعياً لمستوى



المرحلة ومحتوى المادة المقدمات والسطوح. الدراسية على النحو الآتى: أو لاً\_ مرحلة المقدمات والسطوح: الطرائق المستخدمة.

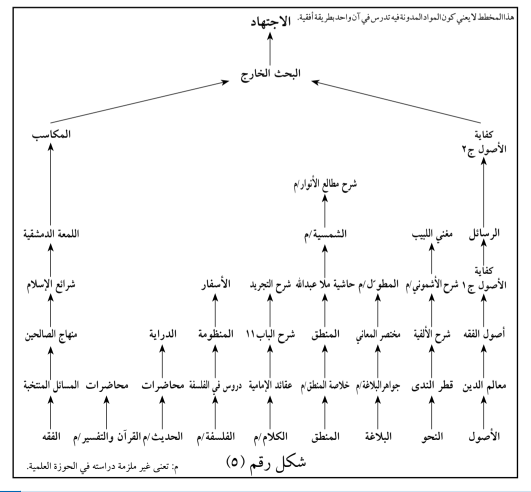
\_١ طريقة المحاضرة. -٢ طريقة تحليل النص.

الطلبة، ومستوى أهداف واستخداماً في مرحلتي والاستدلال عليها. ثانياً ـ مرحلة الخارج:

الطرائق المستخدمة: الطرائق الاستدلالية. أ\_ الطريقة الاستقرائية. ب\_ الطريقة القياسية.

وتعد الطريقة الثانية باختلاف الأستاذ وذوقه

\_٣ الطريقة الاستكشافية. \_٤ الأنشطة التعليمية: تحتل أنشطة التعليم والتعلم مكان القلب من المنهج لأن لها تأثيراً كبيراً في تشكيل خبرات المتعلم، ومن ثم وهذه الطرق تختلف تغير في سلوكه وتعد أنشطة التعليم والتعلم العنصر الرابع أكثر الطرائق شيوعاً في عرض المطالب العلمية من عناصر المنهج، وتؤثر



طروحات عامة

الإسلامي حين ترك آية ويتفق مع ميولهم.

وهو نظام يعتمد على المذاكرة مع زملائة في يزيد في نسبة التذكر لدي النقاشية (السمنار)في نظام الجامعات العالية.

وكذلك تعد (التقريرات) إحدى الأنشطة التي يمكن ملاحظتها ورصدها.

\_٥ الوسائل التعليمية: إن أهمية الوسائل التعليمية تتأتى من خلال تحقيق فائدة للمتعلم، إذ ليس فائدتها في استخدامها، وإنما الفائدة في

تأثيراً مباشراً في نتائجه تحقيق أغراضها في أذهان النهائية. وللأنشطة جذورها المتعلمين واحرازالتقدم في الإسلامية في التراث استيعاب المادة المعروضة.

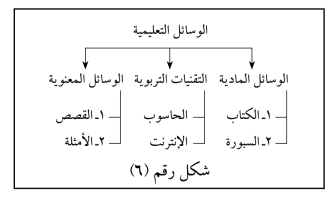
و إن هـذه الوسائل لهـا التيمم وعلم رسول الله عَلَيْ جذورها الإسلامية، فقد أصحابه التيمم بقوله: (صلوا روى عن النبي عَلَيْ أنه خط كما رأيتموني أصلي)، خطأ وقال: هذا سبيل الله، ولعل من أهم أهدافها وخطعن يمينه وعن شماله مساعدة المنهج على تحقيق خطوطاً، وقال: هذه سبل، أهدافها الإسلامية \_ إشغال وعلى كل سبيل شيطان وقت فراغ الطلبة بما يفيدهم يدعو إليه، ثم تلا قوله تعالى: (وإن هذا صراطي مستقيماً ويعد (نظام المباحث) فاتبعوه ولا تتبعوا السبل أهم الأنشطة التي يمارسها فتفرق بكم عن سبيله ذلكم طلاب الحوزة العلمية وصاكم به لعلكم تتقون) التقنيات الحديثة ودخول (الفضلي، ٢٠٠٣، ص٣١). وقدتتنوع الوسائل الحلقة الدراسية، وتعتمد التعليمية لتشمل الوسائل على أسلوب التكرار مما الكتابية البسيطة المتاحة مثل السبورة والكتاب.. وشبكة المعلومات العالمية الطلبة كما تعتمد على والوسائل المعنوية المتاحة توضيح المبهم والغامض مما مثل استخدام الأمثلة يفهمه الطالب أثناء درسه، والقصص... والوسائل

الحاسوب وغيرها من الوسائل المتطورة.

وقد كانت الوسائل التعليمية هي الكتاب وهي وسيلة الطالب الوحيدة، فهو يقرأ المتن، ويسمع الشرح لترتكز المعلومات في ذهنه فيكون التحصيل جيداً. وتشترك فيها الحاستان: السمع بنسبة ١١٪ البصر بنسبة ٪۸۳ فيكون مستوى

التحصيل ٪٤ ٩

أما اليوم فمع وجود الحاسوب إلى الحوزات الأخرى أمشال حوزة قم، وحتى مؤخراً الحوزة العلمية في النجف، (الإنترنت)فقد أصبح الطالب يعتمد كثيراً على ذلك، وقطعاً ذلك له آثار الإيجابية وقد تسمى اليوم بالحلقة السمعية البصرية مثل في عملية التعلم والتعليم.





انظر الشكل رقم (٦).

التقويم: التقويم بمفهومه العام (عملية يقوم بها الإنسان أو الجماعة لمعرفة مدى نجاحه أو فشله عندما عندما يقوم بعمل ما). وقد ورد في القرآن الكريم (يا أيها الذين آمنوا القوا الله ولتنظر نفس ما قدمت لغد واتقوا الله إن الله غبير بما تفعلون).

وفي مأثوراتنا الإسلامية؛ (حاسبوا أنفسكم قبل أن تحاسبوا، وزنوها قبل أن توزنوا). والتقويم في عملية الندريس هو عملية يعرف بها القائمون على أمر التعليم مدى ما حققه الطالب خلال دراسته والمستوى الذي وصل إليه وتقدمه ومدى اكتسابه للمعلومات والمهارات التي تلقاها.

وتتجلى أهمية التقويم في أنه يقرر نتائج الطلبة وهو النوع المألوف لدى المدربين والإداريين ويتم عن طريق اختبار وقياس وتقدير تحصيل الطلبة مشخصاً التقدم الذي حصل عنده مقارنة مع النتائج ومعدل الدرجات التي حصل عليها باقى الطلبة.

ويتميز التقويم في حوزة النجف من خلال أمرين:

الإمتحانات التي يمر بها الأساتذة في مرحلتي المقدمات والسطوح، وهو (إمتحان نزيه ينتهي بمعرفة فإن الإمتحان فيها لا يتخلله شيء من الغش ولا الرشوة ولا الوساطة، ولا مراعاة في قرابة، ولا محاباة لصديق، ولا تستطيع السلطة أن تنفع ولا تستطيع السلطة أن تنفع الطالب، لأنه عندما يتشفع بها يسقط من جهة أخرى سقوطاً محتماً). (ال الفقيه، ب.ت، ص١٢٠).

- ٢ تقويم أستاذ البحث الخارج (المرجع الديني) أثناء القاء دروسه ومحاضراته الإستدلالية على طلبته، فيعرف مقدار التحصيل للطالب من خلال:

أ\_ طرح إشكالياته المنطقية.

ب حتابة تقريراته بدقة، وهو أمر يصعب اجتيازه إلا من كان له القدرة العالية على الحفظ والاستيعاب ■

### المراجع:

- ١- آل الفقيه، محمد تقي، جامعة النجف في عصرها الحاضر، ط١، ب. ت.
- ٢- الجابري، كاظم بغية المتعلم
   من آداب التعلم، ط١، بهمن،
   ١٤١٩هـ.

- ٣- الحيدري، علي تقي الكاظمي،
   أصول الاستنباط، ط٢، بغداد،
   ٩٥ ٩٠.
- الحكيم، محمد باقر، الحوزة العلمية، ط۱، إيران، ١٤٢٤هـ.
   عليان، هشام عامر، وهندي صالح ذياب، دراسات في المناهج والأساليب العلمية، عمان، ١٩٩٠.
- ٦- الفضلي، عبد الهادي، التربية الدينية، دار التعارف، بيروت،
   ٢٠٠٢.
- ٧- الطهراني، آغا بزرك،
   الذريعة إلى تصانيف الشيعة،
   النجف،١٣٥٥.

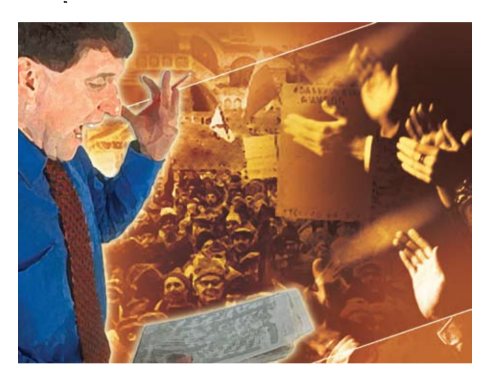
### الهوامش:

- (۱) لسنا بصدد بيان تاريخية المدارس.
- (٢) التقريرات: عنوان عام لبعض الكتب المؤلفة من أواخر القرن الثانى عشر ونعده حتى اليوم وهو نظير الأمالي في كتب الحديث للقدماء، والفرق إن الأمالي تكتب في مجالس إملاء الشيخ للحديث عن كتابة أو عن ظهر قلبه، وكان السامع يصدر الكتاب باسم الشيخ، ويعد من تصانيف الشيخ، بخلاف التقريرات فإنها مباحث علمية يلقيها الأستاذ على تلاميذه عن ظهر قلب ويعيها التلاميذ فى حفظهم ثم ينقلوها إلى الكتابة في مجلس آخر، ويعد من تصانيفهم. (الطهراني ٤/ ٣٦٦).
- (٣) ومنهم يعدها مرحلتان فقط.



## فن الإلقاء والخطابة

## • الأستاذ محمد علي هاشم



(ينابيع) الفن ككل ألوان الحاضرة ويجعلها محسوسة المهارة والنتاجات الثقافية أو مجسمة بطريقة يمكن التي تتناقلها الناس والتي إدراكها. تستخدم عادة لإثارة الخبرة الجماعية المرضية.

اتجاهاته ومشاعره وأفكاره وممتع ومثير.

أما الإلقاء: فهو المهارة الفنية في استغلال الصوت فالفن: هو محاولة البشرى بما يخدم الإنسان الشخص ليعبر للآخرين أو في تعامله واتصاله مع ينقل إليهم خبرته الماضية أو الآخرين بشكل جميل

ويعرف البعض بأنه: المهارة الفنية والمعرفة العلمية في كيفية تطويع الصوت البشرى الخام إلى حروف وكلمات وتراكيب وجمل تتجسد فيها روح الجمال والإبداع والتأثير. أما الخطابة فيعرفها البعض بأنها: الكشف عن



الطرق المختلفة للأوضاع في أي موضوع كان.

أهمية تربية الصوت وفن الالقاء بالنسبة للخطيب إلى الآخرين. والمبلغ:

> إن تربية الصوت وفن الالقاء ذا أهمية كبيرة للمبلغ إضافة إلى صفات ومدرك ويشعر بالمسؤولية سليمة ذات عيارة دقيقة المعنى جميلة الواقع رشيقة الأسلوب يتوفر فيها الجرس الموسيقي والبلاغة والفصاحة في الاقتصاد و الايجاز.

لفنون لغته وكيفية نطق الحروف والأصوات المكونة لبيان اللغة بما يلائم الموقف ويناسب الحالة وينسجم مع الذوق العام إنما يوفر قفزة نوعية بعمله التبليغي.

ذو حدين يمكن أن يستغله الظالم الجائر والمستعمر الكافر لإقناع الجمهور بقبوله وكذلك يستعمله المصلح والمبلغ للوصول إلى هدف الصالح ولكن كم من هـؤلاء المبلغين من تغلى

في أعماقه الأفكار الخيرة والمشاعر الإصلاحية النبيلة بيد أنه لا يستطيع إيصالها

وفي المقابل كم من علم قليل و معلو مات بسيطة لكنها تستثمر بصوت جميل و إلقاء فني فيكسب قلوب أخرى أساسية كإنسان واع الجمهور وإعجابهم ويشترى آرائهم أكثر بكثير ممن أن كيف يتكلم ويبلغ هو مملوء علماً دون أن يجيد ويعبر عن أفكاره بلغة هضمه وطرحه بالشكل المطلوب بل و كم من عالم ومؤلف ومحقق لا يستفيد من عمله إلا الخاصة لأنه لا يستطيع مواجهة الجمهور.

إن فن الإلقاء ضروري لكل شرائح المجتمع إن معرفة المبلغ الواعى وليس للمبلغ والخطيب فقط إنه ضروري للقاضي والمحامي والأب والمدرس بل حتى البائع فالمدرس مثلاً مهما يكن متمكناً من مادته وعلمه وتجربته فإنه لا يستطيع التوصيل الجيد إلى طلبته إن لـم يكـن عالمـاً إن فن الإلقاء سلاح خطير بطريقة التدريس وأسلوب التوصيل يتمثل بالصوت الهادىء والإثارة واليقظة المستمرة.

إننا نعلم أن النغم الصوتى أو (الكلمة) تمر بأربع مراحل:

ويمثل الزفير الذي يخرج من رئتى الإنسان ليحرك الوتر في الحنجرة ويظهر الصوت.

الثانية :مرحلة التصويت: ويمثل الوتران الصوتيان الموجودان في الحنجرة أو الضيق الذي يتولد بينهما أو بين عضوين أو أكثر من الأعضاء الذي تكون الحروف ويخرج الصوت في هذه المرحلة ضعيفاً يحتاج إلى تقوية وتفخيم يتمان في المرحلة التالية.

الثالثة :مرحلة التقوية: وتعرف أدائها بالمفخم وتكون بالتجاويف الأنفية والفموية والبلعومية.

الرابعة: مرحلة التشكيل:

والأعضاء التى تقوم بهذه المهمة هي: اللسان، الشفتان، الأسنان وأعضاء غيرها لها علاقة بتشكيل الحروف.

وهذه الأعضاء التي هي أساس تكون الكلمات إنما هي متكونة من أنسجة وغضاريف وعضلات.... الخ فهي يمكن أن تنمو وتكبر وتتوسع وتزداد فعاليتها من خلال التمارين ويمكن أن يحدث العكس الأولى :مرحلة التحريك: فتصاب بالضعف والكسل

طروحات عامة

لكل عضو وبالطبع إن الحروف. لكل عضو تمرين خاص لطبيعة الإلقاء والارتقاء به.

الصوت:

المسؤلة عن الصوت منها: -١ تمرين المضغ: وهي

محاولة المتمرن أن يتمثل بابتلاع لقمة كبيرة ولابد مضغ تلك اللقمة بشكل عضلى مبالغ فيه.

فتكرار هذا التمرين الذي تلقى فيه. يومياً سوف ينشط أنسجة لا تقسر تلك العضلات أكثر من اللازم في التعب والإجهاد الكبيرين.

> ٢- تمرين اللسان؛ وهو مد اللسان إلى الأمام بأطول مسافة ممكنة عدة مرات

والضمور عند عدم تمرينها العضو فيجعله ذا حيوية بالقسط المطلوب من وفعالية ومقدرة في إنتاج الحركة والنشاط فلا بد الحروف التي يقوم بها. إذن من تمرينها وتطويرها وبكسل هذا العضو يسبب بعد المعرفة التشريحية مشاكل كثيرة في إنتاج

٣- تمرين الواو؛ إن أحسن يراه المختصون ضروريا تمرين لتوسيع التجويف الداخلي للفم هو تمرين نطق تمارين على تقوية الواو بأوسع فتحة ممكنة عند نطق هذا الحرف حيث هناك تمارين وضعها يوفر هذا التمرين المتعدد المختصون لتقوية الأعضاء غرفة رنين ومجالاً أوسع لحركة اللسان الفكين.

أسلوب الإلقاء الخطابي: الأسلو ب يعتمد الخطابى على طبيعة الخطابة وموضوعها والجمهور المتلقى. وعلى المكان

فلابد أن يعرف الخطيب عضلات التجويف الداخلي تلك العناصر قبل الأقدام باختلاف المناسبة. للفم وعضو اللسان في نفس على إلقائها كما لابد أن الوقت والدليل على استيفاء يضع أمامه الهدف الذي جاء التمرين اليومي هو الشعور به وهو إقناع المستمعين بتعب عضلات التجويف بموضوعها أو آثارهم. ولو الداخلي للفم بشرط أن تتبعنا الأساليب الإلقائية عند العرب وخاصة عند خطبائهم وملو كهم لوجدنا إن لهم أسلوب وقواعد فنية وعلمية سواء كان في أيام الجاهلية أم بعد ظهور الإسلام وهو الأسلوب الذي ملكوا به يومياً وذلك لتنشيط هذا قلوب الناس وإثارة حميتهم. ومنهجيت من (بروتس) أو

يعتمد الأسلوب الخطابي بالدرجة الأولى على إيصال المشاعر أكثر من اعتماده على نقل المعانى وعلى هذا الأساس لا بد للخطيب من أن يدرس العوامل النفسية التي تحرك نفوس المستمعين وطباعهم. و كلما كان الشعور موحداً لدى المستمعين وكانت روح الجماعة مسيطرة عليهم وتوافر الإيمان بالخطيب سهلت إثارة العواطف.

فالخطبة تنقسم إلى ثلاثة أقسام رئيسية هي:

أو لاً \_ المقدمة؛ أو ما يعبر عنه بالتمهيد للموضوع ولا بد أن تكون المقدمة تحتوى على عناصر التشويق وإثارة انتباههم. والمقدمة وعنصر التشويق يختلفان

فالخطبة الحربية تختلف عنها في المأساوية أو الحزينة وكذلك يختلفان عن الخطبة العقائدية أو الوعظية و كما إن الخطبة تختلف عن القصة وكلاهما يختلفان عن المجلس الحسيني الذي لابد أن يحتوي على جميع ضو ابط الالقاء مثلاً.

وعلى المبلغ الإسلامي قبل أن يتعلم أصول الإلقاء



(شكسبير) مثلاً الذين فليستفد ذلك من القرآن الكريم الـذي احتوى كل أصول الالقاء والخطابة ويستفاد من خطب الرسول عَيْثاً: والإمام على على السلام بل إن التاريخ مملوء بأسماء مشاهير العرب الذين كانوا يتفننون بالإلقاء وأساليبه.

ففي القرآن مشلاً لو وهذا أولا. اطلعنا على فن القصة لوجدنا إن عصر التشويق مثلاً في قصة يوسف علاسلام كان هو المرأة وبطلها يوسف عالسلا بينما لا نجد ذلك في قصة أصحاب الكهف الذي كان لها أسلوب تشويقي لم يتوصل إليه كتاب القصة إلى يومنا هذا حيث إن عنصر التشويق نراه من الظاهر منعدماً لكنها تتصف في التشويق من حيث لا نعلم وبعد المقدمة التى بها يثير الخطيب انتباه المشاهدين لابد من التسلل إلى الموضوع وهو القسم الثانى والذي هو مجمل الأفكار الرئيسية التي يريد طرحها على مسامع المجتمعين.

الخاتمة: فهي الجمل التي يستشهد بهما وبأمثالهما تحتوي على النتائج التي كتابنا ومفكرينا ومؤلفيها يتوخاها الخطيب من خطبته أو القرارات التي يصل إليها.

إن تعيين أماكن الوقف وكل أنواع القصة وأساليبها يساعد على السيطرة على تنفسه وتعيين مواقع تغيير الطبقة الصوتية ويساعد الخطيب على عدم إيذاء حنجرته عند اضطراره للصعود بالسلم الصوتى

وثانياً: تعيين الجمل والكلمات التى تحتاج إلى التركيز.

ثالثاً: تعيين سرعة الإلقاء حتى لا يضيع الأمور المهمة في مقطع معين دون

الأخر حيث يعين الخطيب المقاطع التي لا أهمية لها فيسرع في إلقائها. رابعاً: معرفة نوع الخطبة لتحديد الأسلوب الذي يستخدم عند إلقائها.

وهدا ما نتناوله في الفقرة التالية من كلامنا. ضوابط إلقاء الخطبة. يرتبط أسلوب إلقاء كل خطبة بنوعها. فالخطبة السياسية لا تلقى بنفس أسلوب الخطبة الدينية ولا بنفس إلقاء الخطبة القضائية. أما القسم الثالث ويتحدد الأسلوب بشلاث

نقاط مهمة:

١- ملائمة المعانى: ففى الخطبة الحربية على سبيل المثال يحتاج إلى قوى صوتية زائدة وطبقات صوتية عالية والى تسارع في الأداء

بينما لا تحتاج الخطبة الدينية إلى مثل ذلك. فالصوت فيها دافيء والسرعة بطيئة.

٢ـ ملاءمته للسامعين: فلابد للخطيب أن يراعى نوعية السامعين وثقافتهم ومقدار تقبلهم للموضوع المطروح.

٣ـ ملاءمته الخطيب:

فلابد للخطيب أن يعرف قدراته الخطابية ومدى قوة صوته. ويتأكد من ضبطه قواعد اللغة ويعرف الطبقة الصوتية التي يبدأ بها الخطبة وأن يوازن بين قوة صوته وحجم المكان الذي هـو فيـه وأن يعيـن أماكن الوقف وأماكن أخذ الشهيق وأماكن التركيز. وأن يهتم بالوضع الصحيح أثناء الالقاء كما يلاحظ إشاراته وأن لا يكثر منها وأن يكون دقيقاً في ملاءمة الإشارة لمعانى الكلمات التي يلقيها



## كنوز يكشفها العلم الحديث

### • علاء الدين صبحى السلامي باحث في كلية العلوم/ جامعة الكوفة

أو على مستوى العلوم الصرفة من علوم فيزياء وكيمياء وطب وصيدلة وعلوم بايلوجية جاءت في عديد من صفحات القرآن الكريم منها قوله سبحانه وتعالى (ألم تروا إن الله سخر لكم ما في السموات وما في الأرض وأسبغ عليكم نعمه ظاهرة وباطنة) (لقمان: ۲۰).

لذا فقد شرع الإنسان باستخدام جميع المواد والأشياء التي تقع عينه عليها منذ قديم الزمان وحتى الوقت الحاضر إما بفطرته أو عن طريق درايته من التجربة والممارسة وعلى العموم فأغلب البشر يميل إلى أخذ الجاهز أو السهل من الأدوات والمواد...

ونتيجة تطور الحضارة البشرية ومند الثورة الصناعية أخذ البشر باستخدام كثير من المواد



(بنابیع) لعل قارئ العنوان بأن سبائك من الذهب أو الجواهر النادرة اكتشفت في هذا العصر بواسطة العلم الحديث..

ولكن الذي اكتشف يتبادر إلى ذهنه أول وهلة بأن هناك كثير من الأسرار والغيبيات أثبتها العلم اليوم وعلى مختلف العلوم سواء كانت على مستوى العلوم الأدبية والفلسفية والبلاغية



الصناعية التي أعطت كثير من النتائج الإيجابية لذلك اعتقد الكثيرون نتيجة لهذا التطور في فروع الكيمياء فإن الأدوية المصنعة ذات الأصل الكيميائي سوف تحل مشاكل كبيرة في علاج الكثير من الأمراض المزمنة وكان من المتوقع أن يتراجع المرض أمام هذه الثورة الكاسحة من المواد الكيميائية المصنعة في علم العقاقير، لكن الـذي حـدث هـو العكس تماماً فقد ظهر ت عدد من التأثيرات الجانبية نتيجة للإستعمال الخاطىء وغير العقلاني لهذه المواد لذا بدأت العديد من الدول الأوربية وأمريكا بالتفكير فى بدائل تحل محل هذه المواد الكيميائية وبدأت توصيات المؤتمرات العلمية المخصصة بالنباتات الطبية تدخل مرحلة التنفيذ الفعلى إذ كان هدفها الرئيسي هو البحث عن نباتات جديدة تكون مصدراً للدواء وذات تأثير جانبي قليل...

الاقتصادي الذي فرض على شعبنا في زمن النظام السابق فقد سارع ثلة من الباحثين العراقيين في بلدنا العزيز

ومند ذلك الحين بالبحث عن بعض النباتات الطبيعية الممكن تداولها لتحل محل العقاقير الضارة... وفي مقالات لاحقة سوف نتناول بعض هذه النباتات الطبيعية، ومن بين تلك النباتات التي سلطنا الضوء عليها حالياً هـو نبات الحلبة إذ يعد هذا النبات من النباتات الطبية كثيرة الاستعمال فهو نبات حولى عشبى يحمل أزهارا بيضاء وثمارا رفيعة وطويلة تحتوي على بذور صفر مخضرة ودائماً الجزء المستعمل هو البذور الجافة ويبلغ ارتفاع العشب إلى ما يقرب (٥٠ ـ ٧٠) سـم وغالباً ما تستخدم أوراق هذا النبات في كثير من الأكلات الشعبية العراقية أما في تسمية وانتشار هذا النبات فله أسماء شائعة في أنحاء متعددة في المعمورة قد تصل إلى أكثر من ثلاثين اسماً حسب البلد أو المكان الذي توجد به فعلى سبيل المثال يعرف بالهند (مجيكا) أو (جندریکا)، وفی بلاد ونتيجة لظروف الحصار فارس بـ (السـمبليل)، أما فى الوطن العربى يعرف بالحلبة، أما الإسم العلمي لهذا النبات في كتب الباحثين هـو (Trigonella

(Feanum - Graceum وإن الوطن الأصلى لبذور الحلبة ونباتها هو بلاد الهند وبعض بلاد آسيا وجنوب أوربا كما عرفت أيضاً في مصر وحوض البحر الأبيض المتوسط وفى شمال أفريقيا وبلاد المغرب العربى، وعند دراسة المحتوى الكيمياوى لنبات الحلبة وجد أنه متكون من ٢٨٨ مواد صمغية وسكريات (مثل کلو کو ز و نشأ) و ۲۲٪ زيوت طيارة (مثل المين وسليلينين) وبعض القلويدات ترايكونيلين (مثل وكولين) أما ١٠٠ الأخرى فهي تمثل البروتينات والفيتامينات المتواجدة بكثرة في داخ نبات الحلبة (مثل فیتامینات: ، ، C، D، B (B) وبعض المعادن الأخرى من كالسيوم ومغنسيوم وصوديوم وزنك وفسفور وسليكون وحديد). أما الأهمية الطبية لنبات الحلبة يمكن إجمالها كالآتى: ۱- الجلد (Skin):

يستعمل مسحوق الحلبة بوصف علاجاً جلدياً إذ يستعمل لعلاج الدمامل والخراج النتن وتستعمل أيضاً للتقليل من تهيج الجلد و الالتهابات الجلدية فضلاً

من فائدتها في زيادة قوة أن نبات الحلبة فعال في زيت الحلبة يساعد على إزالة تجاعيد الوجه.

:(Respiratory System)

التنفسي فهي تعمل على علاج من التهاب الحبال الصوتية السعال وعلاج بعض أمراض والتهاب الجيوب الأنفية.

٣- الجهاز الهضمي (Digestive System)

و تر ایمثیلین و و جد أنها تعمل على تحفيز زيادة تناول تقليل تلك الالتهابات. الغذاء مؤدياً إلى السمنة ووجد أنها تعمل أيضاً على التقليل من التهاب الأمعاء وزيادة الإفراز المعوى.

٤- تأثيرات أخرى:

بصيلات الشعر والتقليل خفض مستوى السكر من فرص سقوطه وبذلك والكولسترول في ينصح باستعمالها لعلاج علاج مصل الدم للفئران بعض حالات الصلع كما والجرذان المختبرية، تفيد بذور الحلبة في غسل وتناولت هذه الدراسات الجلد المتشقق وزيادة أيضاً عمل الحلبة في علاج نعومته وطراوته في حين أن بعض حالات ارتفاع السكر والكولسترول المستحدث الألوكسان ىمادة ٢- الجهاز التنفسي (Aloxane) وأثبتت فاعليتها في خفض مستوى السكر أثبتت بأنها تعالج أمراض والكولسترول في الدم كثيرة تصيب الجهاز وكما ذكرنا إن بذور الحلبة غنية بأيونات الحديد التهاب اللوزتين والتقليل وفيتامين A وD التي تسهم إسهاماً كبيراً في زيادة والقصبات ولتسكين حدة نسبة الهيموكلوبين في الدم للأشخاص الذين الربو والتدرن الرئوى يعانون من حالات فقر الدم (Anaemia) وهيى حالة مرضية تسبب ضعف البصر وأيضاً ذات تأثير فكما ذكر سابقاً فإن في الأشخاص الذين بذور الحلبة تحتوى على يعانون من التهاب العظام زيوت ومن أمثلتها نيورين (Osteomyelitis) ووجد الباحثون أنها تساعد على

كما أن هناك بعض المواد الفعالة في نبات الحلبة مثل ترايكونولين وحامض النيكوتين لذا فإن لها فعالية كبيرة في القضاء أثبتت دراسات كثيرة على الكثير من الجراثيم

البكتيرية والفطرية التي تصيب الجسم، كما أكدت دراسات متعددة امتلاك الحلبة صفات مدررة للبن الأم وقد لوحظ ذلك من خلال زيادة كمية الحليب المطروحة لدى النساء اللواتي تناولن بذور الحلبة ووجد أيضاً أن لها تأثيراً بالغاً في زيادة هرمون البرو لاكتين. وفي دراسة أخرى تناولت مجموعة من الأسر التي تعانى من زيادة الضغط وبعض أمراض القلب، وجد أن إعطاء بذور الحلبة إلى هؤلاء الأشخاص يساعد على خفض ضغط الدك لديهم. والتقليل من تركيز البروتينات الدهنية واطئة الكثافة (LDL) مما يؤدى إلى التقليل من خطورة الإصابة بتصلب الشرايين. ونشر أحد الباحثين في بحثه بشأن بذور الحلبة في الجهاز البولى أنها تخفف آلام المغص الكلوى وإنزال الحصى مع البول ويزيد في إدرار البول. وبحوث أخرى أثبتت فعالية بذور الحلبة كونها مضاداً لبعض الطفيليات التي تصيب الإنسان ومنها طفيلى الملاريا حيث يثبط فعاليته، وأثبتت أيضاً هذه البذور فاعليتها في التقليل



لذلك تقل حالات التسرطن ولاسيما سرطان الشدى. البحوث المنشورة حول تأثيرات نبات الحلبة في ذكرته كتب ومؤلفات الكثير من العشابين والعطارين والاسيما ما جاء من داودالأنطاكي في تذكرته والشيخ الرئيسي ابن سينا في كتابه القانون في الطب وأيضاً ما ذكره ابن قيم الجوزية في كتابه الطب النبوى وما ذكرته الكتب والمؤلفات من تأكيد الرسول الكريم على الإستشفاء بكثير من النباتات، ففى الجعفريات بإسناده إلى موسى بن جعفر عن أبيه عن آبائه الله عن رسول الله عَيِّلَةَ إنه قال: (تداوو بالحلبة، فلو تعلم أمتى ما لها في الحلبة لتداوت بها ولو بوزنها من الذهب).

فقد أجريت دراسة حدیثة فی أحد مختبرات كلية العلوم لجامعة الكوفة حول استخدام مستخلص لنبات الحلبة ولوحظ تأثير هذا النبات في فعالية الجهاز التناسلي فقد أثبت هذا

من حدوث الطفرة الوراثية البحث الذي أجرى على ومعامل انقسام الخلاياونتيجة حيوانات مختبرية فكانت الذكور لهذه الحيوانات المعاملة بمستخلص بذور وكنتيجة إلى أرضية الحلبة قد أعطت نتائج إيجابية هائلة منها:

١ـ زيـادة في عدد النطف معظم الأجهزة للجسم وما من نطف الحيوانات غير المعاملة بمستخلص الحلبة وهذا ممكن عكسه على البشر الذين يعانون من قلة النطف فيمكن أن يؤدي إلى زيادة عدد النطف عندهم والتقليل من نسبة العقم.

٢- زيادة في النسبة المئوية للنطف الحية والنسبة المئوية للنطف السوية ونقصان في النسبة المئوية للنطف المشوهة والنسبة المئوية للنطف الميتة وهذا أيضاً يمكن عكسه على البشر الذين يعانون من قلة في النسبة المئوية للنطف الحية والسوية وزيادة في النسبة المئوية للنطف الميتة والمشوهة وبالتالى زيادة في نسبة القدرة على التخصيب. ٣ زيادة في وزن الجسم الكلى ووزن الأعضاء التناسلية (الخصية والبربخ). أما أناث الحيوانات المختبرية فقد كانت النتائج بها هي:

الكلى وأوزان الأعضاء التناسلية (المبايض والأرحام)، وعكس هذه النتيجة على النساء اللواتي لديهن ضعف في المبايض و الأرحام و ممكن الاستفادة من استخدام الحلبة.

ب ـ وعند اختبار الأناث المعاملة بمستخلص الحلية بعد تزاوجها مع الذكور غير معاملة طبيعية فقد أثبت المستخلص للحلبة جدارته فى زيادة النسبة المئوية للحمل وإعداد الأجنة.

وعند إجراء دراسة نسيجية لتقصى الفعل الحقيقي لمستخلص الحلبة في هذه الحيوانات وخصوصاً على مستوى الأعضاء التناسلية كانت زيادة في أعداد الخلايا الجرثومية لانقسام الخلايا النطفية وصولاً إلى النطف الناضجة وكذلك زيادة فى قطر البربخ مما يعنى زيادة في عدد النطف في ذكور الحيوانات المختبرية أما أناث الحيوانات كانت الدراسة النسيجية مذهلة أو هائلة وهو زيادة في أعداد الجريبات المبيضية الأولية والثانوية ووصولاً إلى جريبات كراف أ زيادة في وزن الجسم التي تعتبر هي البويضات

## طروحات عامة

الناضجة والمهيئة للتلقيح من قبل الحيامن وقد وصل أعداد هذه البويضات في التركيــزات إحدى المستخدمة في الدراسة إلى (١٦) بيضة ناضجة عن مجموعة السيطرة في الحيوانات غير المعاملة حيث كانت (٤) بيضة ناضجة وهذا يعطى مؤشرأ بأن الحلبة قادرة على زيادة الجريبات المبيضية وهـذا مهم جداً على النساء اللواتى تعانى من قلة سورة النجم: ٤-٥. فى أعداد هذه الجريبات المبيضية وهذا ما أكدته الزيادة في أقطار المبايض لهذه الحيوانات المعاملة وفي سمك طبقتى الرحم لأن زيادة سمك الرحم يعنى زيادة في الهرمونات الطبيعية المؤثرة على عدد هـ ذه الجريبات الناضجـة وتهيئة الرحم لإستقبال البيضة المخصبة ونموها داخل الرحم وهنذا أيضاً عكسه على النساء اللواتي تعانى من اختلال الهرمونات الجنسية والتي عند أخذها أو تناولها للحلبة سوف يعطى نتائج إيجابية.

> والمحصلة النهائية لهذا البحث هو الكنز الذي اكتشفه العصر الحديث

باستخدام العلوم الحديثة عن الغيبيات التي أخبر عنها نبى الرحمة الرسول الكريم محمد ﷺ وناهيك عن التطبيقات العملية لهذا الاكتشاف والاكتشاف الحقيقى الذي ثبت يوماً بعد يوم وعصر بعد عصر هو رسالة النبى الكريم من خلال كثير من الآيات القرآنية إذ قال سبحانه وتعالى: (إن هو إلا وحي يوحي \* علمه شديد القوى)

ويثبت أيضاً صحة الإمامية التي نعتقد بها إلى أئمتنا الإثنى عشر من خلال أفعالهم وأقوالهم ورواياتهم التي تتحقق الآن وغداً وفي المستقبل (اللهم اجعلنا من المتمسكين بهم) ■

المصادر:

١- شبع، شاكر، ٢٠٠٢، طب الإمام الكاظم، دار النشر للطباعة والنشر.

٢- السلامي، علاء الدين صبحي، ۲۰۰٤، تأثیر مستخلصی خلات الأثيل والكحولى الأثيلى لبذور نبات الحلبة في خصوبة ذكور الفئران البيض وأناثها. رسالة ماجستير كلية العلوم/ جامعة الكوفة.

رينابيع إن تسوس الأسنان [بنابيع] من المواضيع المهمة والتي تحتل الصدارة في اهتمام الباحثين في مجال طب الأسنان، ويعد هذا المرض مشكلة بالغة الصعوبة تواجه ذوى الإختصاص. يحدث المرض بسبب نشاط الجراثيم الموجودة في الفم (Oral Flora)، ومن أهم تلك الجراثيم المكورات السبحية (Streptococcus .(Mutans

استذ

تنتشر هذه الجراثيم بشكل واسع في الطبيعة، فهي موجودة في الحليب ومشتقاته، والغبار والماء والخضر والسبيل المعوى للحيوانات وكذلك الإنسان، وهذه الجراثيم موجبة لصبغة كرام، غير متحركة، غير مكونة للأبواغ، وهي من الجراثيم الشرهة التي تحتاج إلى الدم أو مصل الدم لكي تنمو، تترتب هذه الجراثيم بهيئة سلاسل وتنقسم هذه المكورات بمستوى عمودي على المحور الطولي للسلسلة ويختلف عدد هذه



## دام مستخلصات المسواك

## كوسيلة بديلة لمنع مرض تسوس الأسنان . الأستاذ عدي الذبحاوي باحث في كلية العلوم/ جامعة الكوفة

الجراثيم اختلافاً معنوياً بين الأطفال الذين يعانون من تسوس الأسنان والأطفال الأصحاء.

تلتصق هذه الجراثيم على سطح السن بعد تحويل مركبات الدكستران (Dextran) وهي مركبات عديدة السكريات (Polysacharides) تحيط بهذه الجراثيم على هيئة محفظة تساعدها على الإلتصاق بسطح السن، تعمل هذه الجراثيم على تحويل السكروز وباقي السكريات القابلة للتخمر إلى الدكستران بفعل إنزيم .(Glycosyltransferase) يعد سـكر السـكروز من أهم السكريات التي لها علاقة وثيقة بتسوس الأسنان والسبب في ذلك هو إن السكروز يعمل على زيادة نفاذية الصفيحة الجرثومية (Dental Plaque) فضللاً عن كونه سكر قابل للتخمر . ومن جهة أخرى تعمل هذه الجراثيم على تخمير هذا السكر وانتاج حوامض ومن بينها حامض

اللاكتيك (Lactic Acid) وتختلف حساسية الأسنان لفعل هذه الحوامض.

إن إنتاج حامض اللاكتيك بكميات كبيرة من بقايا الكاربوهيدرات القابلة للتخمر يحث التغير البيئي في الصفيحة السنية مع ازدیاد فی اعداد جرثومة (Streptococcus Mutans) يرافق ذلك حصول زيادة في فقدان المعادن الميناء وتكوين تجاويف، تبدأ هذه التجاويف بمساحات صغيرة بيضاء عديمة الألم خالية من المعادن ثم تتسع خلال العاج واللب مكونة تجاويف مع ظهور صبغات مائلة إلى اللون البنى وحالما يصل التسوس إلى العاج يظهر الألم بسبب التحفيز الحرارى وتناول الحلويات أو الطعام أو الشراب الحامض.

استعمل المسواك (Miswak) منذ زمن البابليين (۷۰۰۰ سنة ق.م) وقد انتشر استعماله لدى الرومان والإغريق وكذلك المصريين القدماء، ويستعمل

حالياً في المجتمعات الإسلامية وغيرها ومن هذه المجتمعات الهند والباكستان والدول العربية فضلاً عن بعض الدول الأفريقية، وتشير كلمة مسواك (آراك، سواك) بالعربية (عود تنظيف الأسنان)، أما بالانكليزية فيشيرهذا الإسم إلى (فرشاة الأسنان الطبيعية) يتم تقطيع ساق أو جدر هدا النبات (Salvadora Persica) إلى قطع بطول (١٥ - ٢٠) سم وتستعمل هذه القطع للتنظيف، وقد وضعت عدة تفسيرات لآلية عمل المسواك منها:

١- التأثير الميكانيكي للألياف.

٢- احتواءه على عدد من
 المركبات الكيمياوية
 المثبطة لنمو الجراثيم.

٦- التأثيران (١ و٢) معاً، فضلاً عن ترك السواك لفترة (٥ - ١٠) دقائق في الفم يحفز إفراز اللعاب وبالتالي يتم الحصول على نتائج أفضل لتنظيف الأسنان

### الحجاب والمجتمع

لطالما كان هذا الموضوع موضع جدال ونقاش بين أوساط المجتمع وقد لقي (الحجاب) الكثير من المعارضة. من قبل ذوي النفسيات الضعيفة الذين زين لهم الشيطان سوء أعمالهم سواء من النساء أو من الرجال الذين ينهون زوجاتهم أو أخواتهم عن لبس الحجاب لاعتقادهم بأنه حالة غير حضارية ولا تواكب التطور الذي يشهده العالم في شتى المجالات بل أرادوا أن يدخلوا الحجاب في موكب التطور. واعتبروا بأن كل من ترتدي الحجاب هي امرأة متأخرة غير مثقفة بل تكون موضع متأخرة غير مثقفة بل تكون موضع استهزاء من قبل الآخرين.

فيا من تعتقدين بأن ارتداء الحجاب من فعل الجاهلية... فأنت في غفلة من أمرك لأن كل سافرة ومتبرجة إنما هي التي تعيش الجاهلية بعينها... وإن كنت تدعين الإسلام وتقرئين القرآن فاقرئى قوله تعالى في سورة الأحزاب (بسم الله الرحمن الرحيم ولا تبرجن تبرج الجاهلية الأولى) صدق الله العلى العظيم. ففي هذه الآية الكريمة يأمر الله تعالى النساء أن لا يخرجن من بيوتهن سافرات متبرجات على عادة النساء في الجاهلية... ومعنى التبرج (إظهار المرأة محاسنها أمام الرجال الأجانب) وهذا ما نهي الله عنه وحرمه. ولابد من الإشارة إلى ملاحظة مهمة بأن الحجاب ليس الرقعة ذات الألوان البراقة والشفافة التي تخنقين بها عنقك فأنت يا أختى تخدعين نفسك. فالحجاب لا يدخل ضمن الموضة إلا إن أعداء الإسلام أرادوا بكل صورة

أن يجردوا المرأة المسلمة من حجابها فاحذري أن تقعى في شراك الشيطان. فالشيطان إذا لم يستطع أن يوقع عبداً مؤمناً في الخطأ عن طريق الحرام دخل له عن طريق الحلال. وهذا هو حالنا اليوم فهذه الرقعة الشفافة قد أطلقوا عليها حجاب. فالحجاب يا عزيزتي هو أسمى من ذلك فهو الحرز الآمن الذي يحرسك من الفساد والمفسدين ويصونك من الشقاء والأشقياء وهو الحصن المنيع الذي يمنع عنك السوء وأهله أن الحجاب رسالة الله إليك فأطيعي الله ونفذي أمره فإنه لمصلحتك ومن أجل المحافظة عليك وخير من نقتدى بها السيدة فاطمة الزهراء(ع) المرأة المثالية في الإسلام. والقدوة الصالحة لكل امرأة تبحث عن السعادة في الحياة فهي سيدة نساء العالمين وربيبة الوحى والتنزيل وخديجة مدرسة النبوة والرسالة وهي التي بلغت القمة الشاهقة في العظمة والمنزلة حتى قال عنها أبوها رسول الله(ص): (إن الله يرضى فاطمة ويغضب لغضبها).

لقد كانت هذه السيدة الجليلة قمة في الحجاب والعفة لا تخرج من بيتها إلا والعباءة تستر جميع جسدها من الرأس إلى القدم، وكانت تكره السفور والتبرج أشد الكراهية وما ذاك إلا لأن الله يكره ذلك ولأنه (أي السفور) مفتاح كل رذيلة وطريق للفجور ومقدمة للسقوط بل السقوط بعينه.

يسرى حفظي كلية التربية/ قسم الجغرافية

## سفينة نوح

في تموز ١٩٥١م حينما كان جماعة من العلماء السوفيت المختصين بالآثار القديمة ينقبون في منطقة بوادي (قاف) عشروا على قطع متناثرة من أخشاب قديمة متسوسة وبالية مما دعاهم إلى التنقيب والحفر أكثر.

ومن بين تلك الأخشاب التي توصلوا اليها نتيجة التنقيب، خشبة على شكل مستطيل طولها ١٤ عقدة وعرضها ١٠ عقدة سببت دهشتهم واستغرابهم حيث لم تتغير ولم تتسوس كغيرها من الأخشاب الأخرى، وفي أواخر ١٩٥٧م أكمل التحقيق عنها فظهر أن اللوحة كانت ضمن سفينة النبي نوح(ع) مما يذكر المؤرخون أن سفينة نوح استوت على قمة جبل (قاف). وقد شوهد أن هذه الخشبة نقشت عليها بعض الحروف التي تعود إلى أقدم لغة.

وفي عام ٥٣ م ألفت لجنة قوامها سبعة من علماء اللغات القديمة واتفقوا بعدها أن هذه اللوحة مصنوعة من نفس خشب سفينة نوح(ع) وأنه وضعها

في السفينة للتبرك والحفظ، وكانت حروف هذه اللوحة باللغة السامانية، وقد ترجمها للانكليزية العالم البريطاني إيف ماكس أستاذ الألسن القديمة في جامعة مانشستر، وهذا نصها.

يا إلهي ويا معيني
برحمتك وكرمك ساعدني
ولأجل هذه النفوس المقدسة
إيليا
شبر
شبير
فاطمة
الذين هم جميعهم عظماء
ومكرمون
العالم قائم لأجلهم

أنت فقط تستطيع أن توجهني نحو الطريق المستقيم

رقية ناظم حسين الثالث بايلوجي

## الجنين

يمر الجنين في بطن أمه بعدة مراحل.. من نطفة ثم علقة ثم مضغة.. مخلقة وغير مخلقة. وقد تم تصوير هذه المراحل في كتاب: Developing والذي حاز على جائزة أحسن كتاب في العالم ألفه مؤلف واحد.

وعندما اكتشف مؤلفه (د. كيث إل. مور) أن هذه المراحل مطابقة لما جاء في القرآن الكريم والسنة النبوية، لم يملك إلا أن قال: (إن هذه الأدلة حتماً جاءت لمحمد ـ صلى الله عليه وآله ـ من عند الله، وأن هذا يثبت لي أن محمداً هو رسول الله).

### بريد إلكتروني

الحمد لله والصلاة والسلام على أبي القاسم رسول الله وآله الميامين الهداة وسلم تسليماً كثيراً.

سادتي الكرام المشرفون على مؤسسة الحكمة للثقافة الإسلامية. السلام عليكم ورحمة الله وبركاته.

أما بعد.. فبعد العزاء لمصابنا بسيد الشهداء أبي عبد الله الحسين صلوات الله وسلامه عليه وعلى الأرواح التي حلّت بفنائه، أود أن ألتمس من جنابكم الكريم أن ترتأوا في حدود الإمكان موافاتي بنسخة من العدد القادم من مجلة ينابيع الجميلة والبديعة والتي تحمل بين صفحاتها إشراقات نحن في أمس الحاجة إليها في الجزائر، ربما تتساءلون كيف حصلت على هذه النسخة، فلقد كان ذلك في مكة المكرمة عندما التقيت بأحد السادة العلماء في مكتب المرجعية فأهدوني بعدما أهديت لهم أحد دواويني الشعرية الموسوم (الروضة الفيحاء في سيرة خاتم الأنبياء) صلى الله عليه وآله وسلم.

السيد سليمان شريفي الحسني الجمهورية الجزائرية

## ظواهر سلبية في مج<mark>تمعنا</mark>

كثرت هذه الأيام ظاهرة الاستجداء، بحيث تجد بين كل بضعة أمتار فقيراً أو سائلاً ، حتى وصل الحال بالنساء أن يقفن عند نقاطع المرور ، يسألن اصحاب السيارات والمارة، كما سرت الحالة الى الأطفال أيضاً، فاليوم تجد أطفالاً يرتدون ملابساً رثّة ويتفوهون بعبارات الشكوى والحاجة والعوز ، وهؤلاء هم ضحايا الأهل، فالأهل يجبرونهم على هذا الفعل، ناسين حرمانهم من طفولتهم البريئة، والتي يأخذ فيها الطفل حقه من اللعب والعيش بين الأسرة. أما التعليم فليس بواجب حسب نظرية الأب ، يكفي ان ينزل الطفل للشارع ، ومنه يتعلم وهذا يصنع بالمدرسة ، المدرسة لا تجلب الخبز. أيها الآباء ، رفقاً بالأبناء ، أدوا الأمانة التي جعلها الله في أعناقكم ، امنحوهم فرصة الحياة الكبرى ، امنحوهم نعمة التعليم.

ايها المتنفذون في الدولة، يا من اتيتم باسم الخلاص والتحرير للوطن انظرو في ظلامات الشعب وخصوصاً الفقراء، اين التكافل الإجتماعي، واين اليد الأمينة التي تحفظ امواله وتصلها الى المستحقين والمتعففين، اين النزيه الأمين، وعلى ذكر النزاهة، يقال ان خريجا لم يجد وظيفة في مثل هذه الأيام، اتصل بجهة عليا من معارفه فقالوا له سوف تتعين في لجنة النزاهة الوطنية، مقابل اربع أوراق (\$٤٠٠) تدفعها ثم تستلم الوظيفة، اتدري كم ستحصل على هبات وهدايا إضافة للراتب الخيالي، فقال لهم المسكين لو عندي اربع اوراق لم ابق ساعة في العراق؟ 1

علي الغزالي

## مسابقة العدد

٤

من أئمة المسلمين، اشتهر بين المؤرخين باسم: (عمودالشرف) فمن يكون؟ أ. الإمام السجاد ب. الإمام الصادق ج. الإمام الهادي

من أصحاب الإمام الصادق عليه قتل على يد عامل بني العباس على على المدينة، قال فيه الإمام: «إنما هلك فلان من جهة إفشائه لسر"نا» فمن هو؟ أ. زرارة بن أعين ب. معاوية بن عمار ج. المعلى بن خنيس

ثائر علوي، اسمه اسم الحسين الله واسم أبيه اسم أمير المؤمنين الله قتل في زمن خلافة موسى الهادي، شابهت ظروف معركته ظروف واقعة الطف، فما اسم تلك الواقعة؟ أ. واقعة عين وردة ب. واقعة أحجار الزيت ج. واقعة فخ

لقد كثرت الشواهد الشعرية في نهج البلاغة، وقد اختار الإمام علي الله منها ما يلائم الحدث حتى يكون وقعها أكثر، ومن تلك الأشعار: ودع عنك نهباً صيح في حجراته

وهات حديثاً ما حديث الرواحل لمن هذا البيت؟ أ. الأعشى الكبير

ب. دريد بن الصمّة ج. امرؤ القيس



جواب السؤال الثاني

جواب السؤال الثالث

جواب السؤال الرابع أ ب

من علمائنا الأجلاء، لقب بالمجدد الثاني، توفي سنة ١٣١٢هـ فمن هو؟ أ. الشيخ مرتضى الأنصارى ب. السيد محمدحسن الشيرازي

مسجد من المساجد المشهورة فيه مقامات للأنبياء والأئمة عليه قال فيه الإمام الصادق علسًا فيه: «لو استجار عمى زيد بمسجد ؟؟ لأجاره الله، فأي مسجد هو؟ أ. مسحد السهلة ب. مسجد الكوفة ج. مسجد الأقصى

ج. الشيخ محمد حسن الجواهري

المصباح، كتاب الأدعية المشهور الذي جمع بين دفتيه الكثير من أدعيّة الأيّام وغيرها، ألفه علم من أعـــلام الشــيعة فمن هو؟ أ. السيد على بن طاووس ب. الشيخ إبراهيم الكفعمي ج. الشيخ عباس القمى

في أي سنة كانت وفاة السيد

محمد حسين الطباطبائي صاحب

تفسير الميزان المشهور؟

أ. ١٣٩٩ هـ

س. ۱٤۰۰ هـ

ج. ۱٤٠١ هـ

٩ خاض الإمام على علسكانة عدة معارك في حياة النبي سَالِينَ وبعد مماته، فكم معركة شهدها معه؟ أ. ١٨ ب. ۸۵ ج. ۸۱

### جوائز المسابقة

الجائزة الأولى: ٧٥،٠٠٠ دينار. الجائزة الثانية: ٥٠،٠٠٠ دينار. الجائزة الثالثة: ٢٥،٠٠٠ دينار. يتعين الفائز بعد إجراء القرعة.

### شروط المسابقة

- \* الإجابة عن ثمانية أسئلة فقط.
- \* يوضع الكوبون في ظرف ويكتب عليه (مسابقة مجلة ينابيع) مع الاسم الثلاثي والبريد الالكتروني ورقم الهاتف بوضوح ويرسل على عنوان المؤسسةً. \* آخر موعد لاستلام الأجوبة هو ١/ شعبان.
- \* آخر موعد لاستلام أجوبة مسابقة العدد (٥) هو ۱/ جمادي الثانية

