عاشوراء الدم والشهادة

يـومُ الطَف.. مِحْوَرٌ وَقَفَ عِنْدَهُ الزَمَنُ لِيَـٰدُورَ حَوْلَه مُتريّثاً ثمّ يَنطَلِقُ فِي مَسارِه وَهوَ يَحِملُه خُلُودًا وَجَحِداً وَفَخراً، وَيَحْمِله أيضاً دَماً وشَهادةً وأسي وَلوعةً، وَيَحمَلُ مَعهُ صَرِخَةَ الحُسَينِ السِّهِ (ألا هَلِ مِنْ ناصر يَنصُر نا... ألا هَل مِنْ مُغيث يُغيثنا... ألا هَل مِنْ ذابِّ يذبِّ عَن حُرَم رَسولِ الله عَلَيْ ...)، وَيحمل أيضاً أَلَم وَلوعَة عَقيلة الطالبين زَينَبَ بنْتِ أَمِير المُؤمنينَ عند وَقفتِها عَلى جَسَد أخيها سَيّد الشُهداء الشّهداء السّه مُخاطِبةً جَدّها رَسولِ الله وَلَيَّةُ: (يا جَدَهذا خُسَين بالعَراء، مُقطّع الأعضاء، مَسْلوب العهامة وَالرداء...).

كل هذا قَد منَح عَاشُوراءَ الدم والشَهادة رُمُوزاً وَدلالات، اختَزنَتْهما ذاكرة الأجِيَال وَقد تُواصَتْ أَنْ لا تَنساهُما، أَوْ أَنْ يَضيعَ عَنها، وَعاهدتِ الحُسَين عللسِّهُ عَلى ذلك، فَكان أَنْ دَفَعتْ جِيلاً بَعدَ جِيل ضَريبةَ هذا التَواصي المُبارَك قَرابينَ وَشُهداءَ، حَفَلَ بِم تارِيخُ عاشُوراء، تَقرّباً للله، وَحتاً لبت النبوّة المُبارك، وَتَباتًا عَل نَهْ ح الحُسَن عللسِّه.

لله وَحبًا لِبَيتِ النبوّة المُبارك، وَ ثَبَاتًا عَلَى نَهْجِ الْحُسَينِ عَلَيْكِم. وَحبًا لِبَيتِ النبوّة المُبارك، وَ ثَبَاتًا عَلَى نَهْجِ الْحُسَينِ عَلَيْكِم. إنّ ذاكرة السائرينَ عَلى دَرْبِ الحُسَينِ عَلَيْكُم تَنشطُ في عاشُوراءَ وَيزيدُها نشاطاً وَعُنفواناً إنشادُ المُنشدينِ، وَترتّم المُترنمين، وَالتَفنُن في التَعبِير عَنْ صور المَأساةِ المُروّعة، وَالمَظلوميّة الضَخْمَة التي أَلَتْ بالحُسَينِ عَلَيْتُهِم وَأَهل بَيته.

نَعِمْ تَسْتَعَيدُ الذاكِرةُ نَشَاطَها فإذا كُلَّ الإنشاد وَالتَفنُن يُلامسُ الروحَ مُلامَسةً، فَيستَنزفُ الدَمْعَ حَسْرَةً وألمًا، وَلُو أَنّه استَطاعَ النفوذ بَدَل المُلامسةِ لَفجّرَ الروحَ أَلمًا وَحُزناً وَلما استَطاعَتْ قَراراً أو استِقْراراً في هَذا الجَسَدِ الفاني، كَالذِي حَصَلَ مَعَ الشَريفِ الرَضي ثَنَتُ .

وَصُور التعبير عَنْ مَكانَةِ عاشُوراء الدَم وَالشَهادة في نفوس السائرينَ على دَرْب الحُسَين على حَرْب الحُسَين على حَرْب الحُسَين على حَرْب الحُسَين على حَرْب الحُسَين على حَدْدة، وَضروباً مُختَلفَة، لكنّها جَمِيعاً تَستَمِد شَرْعيتَها أو مَشْروعيّتَها مِنْ قُولِ الصادِقين اللهُ عُن الْحُيوا أَمْرَنا، رَحِمَ اللهُ مَنْ أَحْيا أَمْرَنا)، وَإِحياء الأَمْرِ هذا لا يَتَقيّد بشكل خاص، أَوْ مَسار خُصُوص، بَل يَتَنوّع وَيتلوّن حتّى يَتُوزّع عَلى عُرْض عَريض مِنْ أَشْكالِ الشَعائِر وَالطُقوس وَأَلُوانَّ التَعبير، وَيَتَحكّم فِيها حُبّ الحُسَين علايته، وَمستَوى مِنَ الوَعي يَستَدرِج المُحِبَّ إلى اختيار شكل التَعبير أَوْ لُونِه، لذا أَحْسَبُ أَنَّ مِنَ الخَطاِ أَنْ يَنتقدَ الوَعي يَستَدرِج المُحِبَّ إلى اختيار شكل التَعبير أَوْ لُونِه، لذا أَحْسَبُ أَنَّ مِنَ الخَطا أَنْ يَنتقدَ نَاقَدٌ ضَرْ باً مِنَ التَعبير، لأَنَّ نَفسَهُ لا تَعِيلُ إَلَيْه أَوْ تَرْهدُ فِيه.

نعَمْ إِنَّ مَنَ الصَحَيحِ أَنْ نَتُرُكَ لِمحبَّي الْخُسَينِ عَلَيْكُمْ مُمَارِسَة الشَكلِ الذي أحبّوه أَوْ أَلِفوه فِي التَعبير عَنْ المُواساةِ أَوْ يَرَوْنَ أَنَّهُ يُخَفَّف مِنَ المُعاناةِ، وَأَخالُ أَنَّ الأَجيالَ القَادِمة مِنْ مُحبِيهِ سَوْفَ يُنتَجُ وَعيُها وَثقافَتُها أَشْكَالاً مِنَ التَعبِيرِ لَمْ تُنتَج بَعَدْ، وَمعَ ذلك فَإِنَّ حَديثَ الصادِقينَ السَّا يَنتَج بَعَدْ، وَمعَ ذلك فَإِنَّ حَديثَ الصادِقينَ السَّا يَنتَج بَعَدْ، وَمعَ ذلك فَإِنَّ حَديثَ الصادِقينَ السَّا الشَّرْ عية.

وَمُواساةً لِصاحِبِ الأَمْرِ (عَجّلَ اللهُ فَرَجَهُ) وَالتِزاماً بَحَديثِ الصادِقينَ السَّا كَانَ هَذا الجُهْدُ المُتواضِعُ المُتَمثَّلُ فِي هَذِهِ الوُّرَيقاتِ التِي تَناوَلتْ عَاشُوراءَ الدَّم والشَّهَادَة فِي جَوانِبَ مُتَعدَّدَة.



# ملامح الشعر الحسيني في كربالاء

• سلمان هادي الطعمة

وينابيع عرفت كربلاء المدينة الإسلامية الخالدة في التاريخ، ذات المجد الأثيل والتمدن الأصيل، لما حوته من قدسية وعلم وأدب وصرح ثقافي عتيد. وقد أنجبت على مر القرون شعراء مجيدين كانت لهم مكانة سامية في المجتمع العراقي، لاسيما في القرن التاسع عشر ميلادي/ القرن الثالث عشر الهجري، وقد مارس هؤلاء الثانث عشر الهجري، وقد مارس هؤلاء وحماسة ورثاء وما إلى ذلك، ولكنهم برعوا في فن الرثاء براعة فائقة بسبب المأساة الحسينية التي حدثت في كربلاء باستشهاد أبي الشهداء الإمام الحسين ابن علي عليه السلام وصحبه الغر الميامين.

وأدب الرشاء كما هـو معروف فن قائم بذاته، وهو كسائر الفنون الشعرية مليء بالعواطف الزخارة، لكن بحثنا هنا يقتصر على أدب الرثاء الحسيني الذي يشكل سفر جامعاً لحادثة الطف وسيرة الشهادة المتمثلة بالأبطال من آل هاشـم وبني علي. وقد رثى الإمام الحسين ابن علي عليه السلام جملة

من الشعراء كربلاء بقصائد عصماء كانت صرخة مدوية في وجه الظلم، وعنوان بارزاً تشع منه ألواح الفضيلة، مما أكسبت الشعراء ذكراً حسناً وشهرة طائلة وغير خاف أن تلك القصائد صدرت عن قلب مكلوم وشعور صادق وعاطفة محتدمة في التاريخ الإسلامي، ومن الخطوب الجليلة التي يضوع منها عطر التفاني في سبيل المبدأ.

ولعل أبرز من رثى سيد الشهداء الإمام الحسين ابن علي عليه السلام وأهل بيته الأطهار في هذه الفترة أعني القرن التاسع عشر هم: الشيخ هاشم الكعبي الحائري والشيخ قاسم الهر والحاج محمد علي كمونة والحاج بدقت والسيد أحمد الرشتي والشيخ محسن أبو الحب والشيخ موسى الأصفر والشيخ علي الناصر السلامي والشيخ كاظم الهر والسيد جواد الهندي وقد اخترت على سبيل الاستشهاد خمسة مفهم في هذا البحث، وهم:

١- الشيخ هاشم الكعبي الحائري:

هو الشيخ هاشم ابن حردان ابن إسماعيل الكعبى الدروقي الحائري، من مشاهير شعراء كربلاء أبان القرن الثالث الهجرى، هاجر إلى كربلاء واستوطنها خلال احتدام الفرقتين الأصولية والإخبارية، وحضر على علمائها عدة سنوات حتى صار من أهل الفضل والأدب، وبرع في فنون الشعر، وتوفي سنة ١٢٣١ه.. معظم شعره في رثاء ومديح أهل البيت عليهم السلام. له ديوان شعر أخرجته المطبعة الحيدرية في النجف باسم (ديوان الشيخ هاشم الكعبى الحائري) وأعادت طبعه ثانیة سنة ١٩٦٥م/ ١٣٨٥هـ، ثم تصدی الأديب الفاضل السيد محمد حسن الطالقاني لشرحه والتعليق عليه. وشعره على العموم رقيق منسجم، صادق التعبير، يدل على روح فياضة تزخر بالعواطف والأحاسيس. قال من قصيدة في رثاء الإمام الحسين بن على عليه السلام:

أرأيت يوم تحملتك القودا من كان منا المثقل المجهودا؟ من كان منا المثقل المجهودا؟ حملتها الغصن الرطيب وورده وحملت فيك الهم والتسهيدا وجعلت حظي من وصالك أن أرى يوماً به ألقى خيالك عيدا لو شئت أن أعطي حشاي صبابة فوق الذي بي ما وجدت مزيدا أهوى رباك وكيف لي بمنازل حشدت على ضغائناً وحقودا أمعرس الحيين مالك لم يجب مضنى ولم تسمع له منشودا؟

ومنها قوله: إنسان عيني يا حسين أخيً يا أملى وعقد جمانى المنضودا

مالي دعوت و لا تجيب ولم تكن عودتني من قبل ذاك صدودا؟ ألمحنة شغلت عني أم قلى حدودا؟ حشاك أنك ما برحت و دودا؟

### ٧- الحاج جواد بدقت:

هو الحاج جواد بن محمد حسين ابن الحاج عبد النبي ابن الحاج مهدي الأسدي الحائري الشهيد ببذقت، المولود في كربلاء سنة ١٢١٨هـ والمتوفي بها سنة ١٢١٨هـ، وأشتهر هذا البيت ببدقت وهو لقب جدهم الحاج مهدي الني أراد أن يقول عن الشمس بزغت فقال لتمتمته في لسانه بذقت فلازمه وصار لقب له وأسرته. وكان الحاج جواد قد أمتهن بيع الحبوب، وصار الشعر عنده سليقة وهواية.

كان فصيح العبارة، لطيف الإشارة، بديع السبك، مدح السادة آل لرشتي وكان له منهم القبول الحسن، وحصل منهم العطاء الجزيل والنيل الغزير.

وشاءت المقادير أن يحضر كل يوم في ديوان السادة المار ذكرهم، ويحاور الشعراء حتى بزّ أقرانه، وكان ذلك الالتقاء الفكري أثره في تفكيره. خلّف الحاج جواد ديوان شعر مخطوط كلّه من الجيد، لكنه احترق، وفيه قصائد رثى بها الإمام الحسين عليه السلام وأهل بيته الطاهرين، كما أشتمل على الأغراض الأخرى.

وقد سعيت في جمع ما تناثر من شعره في المجاميع المخطوطة، وأصدرته في ديوان طبع بلبنان سنة ١٩٩٩م. وها هو ذا ينقلك بفخامة أسلوبه، وديباجته الرائعة إلى آفاق بعيدة من الإحساس الرفيع في قصيدته التي رثى بها أبا الشهداء الإمام الحسين بن علي عليه السلام، وهي من قصائده المشهورة.

شجتك الضعائن لا الأربع





وسال فؤادك لا الأدمع ولو لم يذب قلبك الاشتباق فمن أين يستر سل المدمع

توسمتها دمنة بلقعاً فما أنت والدمنة البلقع

تخاطبها وهي لا ترعوي

وتستألها وهي لا تسمع فعدت تروم سبيل السلُّو

وسهمك طاش به المنزع بألسنة العاذلين خــــذو هُ

فقد عاد في سلوة بطمع هل ارتعت من وقفة الأجر عين

فأمسيت من صابها تجرع؟ فأينك من موقف في الطفوف

يحط له الفلك الأرفع؟ بملمومة حار فيها الفضاء

وطاش بها البطل الأنزع

ومن روائعه الخالدة قصيدة أخرى رثى بها الإمام الحسين علال استهلها بقوله:

غدات أبو السجاد والموت باسط

موارد لا تلغى لهن مصادر أ أطل على وجه العراق بفتية تناهت بهم للفرقين الأواصر

فطاف بهم والجيش تأكله القنا

وتعبث فيه الماضيات البواتر على معرك قد زلزل الكون هوله

وأحجن عنه الضاديات الخوادر يزلزل أعلام المنايا بمثلها

فتفضى بهول الأولين الأواخر وينقض أركآن المقادير بالقنا

إمام على نقض المقادير قادر أمستنزل الأقدار من ملكوتها

فكيف جرت فيما لقيت المقادير؟ وأنَّ اضطرابي كيف يصرعك القضا

وأنَّ القضا إنقاذ ما أنت آمر؟ بأن ابن بنت الوحي قد أجهزت به

معاشر تنميها الأماء العواهر

فماكان يرسى الدهر في خلدي بأن تدور على قطب النظام الدوائر وتلك الرفيعات الحجاب عواثر بأذيالها بل إنما الدهر عاثر تجلى بها نور الجلال إلى الورى على هيئة لا أنهن حواسر يطوف على وجه البراقع نورها فيوهم راء أنهن سوافر

### ٣- الحاج محمد على كمونة:

هو الحاج محمد على بن محمد بن عيسى آل كمونة الأسدى أحد شعراء كربلاء المجيدين، ولد بها حدود سنة ١٢٠٠هـ وتوفي بالوباء الذي اجتاح المدينة سنة ١٢٨٢هـ وذهب ضحيته جمع غفير من أبناء البلدة. كانت له مكانة سامية في الفضل والأدب، وله آثار دلت على سمو مقامه وعلو منزلته. اندفع يختلف على المجالس العلمية والأندية الأدبية، وانصرف إلى درس مقدمات العلوم كالنحو والصرف، وحفظ عيون الشعر العربى، حتى صار أحد الشعراء المبدعين فى نظم قصائد الرثاء، وراح يهز بشعر أعطاف القلوب، ويمتع الآذان والنفوس، وقد كانت لقصائده رنة استحسان يتذاكر بها الأدباء والمتأدبون في المجالس، لما لها من قوة السبك ولطف الأسلوب ودقة المعنى ورقة البيان.

لقد كان الشاعر قليل الاتصال بالناس سوى بعض الشخصيات التي أشاد بها وأثنى عليها، وفي رثائه دوّن تواريخ وفيات من اشتهر منهم بالعلم والأدب، وطبع له ديوان شعر صغير باسم ديوان ابن كمونة وذلك سنة ١٩٤٨م/ ١٣٦٧هـ بتحقيق: محمد كاظم الطريحي. أما ديوانه الكبير الذي عرف بـ(اللئالئ المكنونة في منظومات ابن كمونة) فقد أتلف في حادثة معروفة. Land Berger St. Charles

ويحوي ديوانه جميع الفنون الشعرية، كما أن له في مأساة كربلاء قصائد تنتزع الإعجاب. ونختار من مراثيه هذه القصيدة في رثاء الإمام الحسين بن علي الله التي تعتبر من خيرة مراثيه:

عرافاستمرالخطب واستوعب الدهرا مصاب أهاج الكرب واستأصل الصبرا وطبق أرجاء البسيطة حزنه وأحدث روعاً هوله هون الحشرا وجاس خلال الأرض حتى أثارها إلى الجو نقعاً حجب الشمس والبدرا ومارست له حتى السماء وزلزلت له الأرض وانهدت أخاشبها طرا وغير عجيب أن تمور له السما ومن أوجها تهوي النجوم على الغبرا ومنها قوله:

وأعظم بخطب زعزع العرش والخنى
له الفلك الدوار محدودباً ظهرا
غداة أراق الشمر من نحره دماً
له انبجست عين السما أدمعاً حمرا
فيالدماء قد أريقت وياله
شجر فتت الأكباد حيث جرت هدرا

وهذه قصيدة أخرى يظهر فيها تمسكه بولاء أهل البيت عليهم السلام: متى فلك الحادثات استدارا

متى فلك الحادثات استدارا فغادر كل حشى مستطارا كيوم الحسين ونار الوغى تصاعد للفرقين الشرارا فلم تر إلا شهاباً وروى وسهما بنقع المنايا توارى إلى أن أطل بها فادحاً تزلزل منه الوجود ومارا



أخذت هذه الصورة في ستينيات القرن الماضي لأحد المواكب الحسينية في منطقة (خان النص) ويظهر في الصورة الخطيب الشيخ شاكر القرشي.



وعـاد ابـن أزكـي الـوري متحداً وامنع كل البرايا جوارا تجول على جسمه الصافنات وتكسوه من نقعها ما استتارا

## ٤ الشيخ محسن أبو الحب:

هو الشيخ محسن - الكبير - بن محمد الحويزي المعروف بأبى الحب، شاعر وخطيب في غنى عن التعريف، جمع الفضائل، واستكمل عدتها، وهو ينتمي إلى أسرة عربية أدبية معروفة تنتسب إلى قبيلة (بنے کعب). وله فی کربلاء حدود سنة ١٢٤٥هـ، وتوفي بها سنة ١٣٠٥هـ، واندرج في معارج الأدب والفضل حتى بلغ الغاية وأوفى على النهاية، فهو أجد المشاهير الذين برز شعرهم بعناية واهتمام. اندفع يحفظ أدب الطف الذي تنوع في مقتل الإمام الحسين عليه السلام، فأرهف إحساسه وألهب شعوره اليقظ، ولما أن قوى طموحه، واشتد ولعه بفن الخطابة والنياحة على الإمام المظلوم الحسين بن على عليه السلام، أرتقى أعواد المنابر، فكان الخطيب المفوِّه الذي أخذ يلتقط صوراً من فنه، تساعده على الوصول إلى هدفه السامي. إنَّ ديوانه طبع مؤخراً في بيروت سنة ٢٠٠٣م بتحقيق الدكتور جليل كريم أبو الحب، أشتمل على قصائد في إعراض شتى، كما حوى قصائد الرثاء التي صوَّر فيها مأساة كربلاء الدامية.

أن من بين هذه الدرر اللامعة، والصور المبدعة التي يضمها ديوانه، يقف القارئ على أسمى قصيدة تناقلتها المجاميع ورددها خطباء المنبر، وهي في رثاء سيد الشهداء الإمام الحسين عليه السلام ومطلعها. إن كنت مشفقةً علىً دعيني ما زال لومك في الهوى يغريني

ولعل البيت الذي تغنت به الركبان من كونه أحسن بيت قيل في الرثاء، يعطينا صورة صادفة يؤيد ما اعتقده الأدباء في ذلك، وهو يقول الشيخ محسن أبو الحب عن لسان حال الإمام الحسين عليه السلام. إن كان دين محمد لم يستقم إلا بقتلى ياً سيوف خذينى وقال من قصيدة أخرى في رثاء الإمام

الحسين الشهيد بن على عليه السلام: أبكى ويبكى كل من في محفلي

حتى يحن لحالى الجلمودُ ولرب قائلة علامك قلت يا هـذى اتركني فالمصاب شـديد قتل الحسين فأي عين بعده لم يعمها التسكاب والتسهيد أيسمّر بي ذكر الحسين ولم أذب حزناً له إنى إذاً لجليد إنى لأبكيه وأعلم أننى قصرت والأعوال ليس يفيد ذنبى عظيم حيث إنى لم أكن

وقال في رثائه أيضاً. إلا يابن بنت المصطفى أي فادح عراك وخطب حلّ ضك بمربع؟ يميناً بمن ألقى عليك أزمّة

عنه بعرصة كربلاء أذود

خلايق من سامين عزاً ووضع لأنـت الذي ما خامـر الضيم منزلاً حواك ولم يظفر لديك بمطمع وإن الذي وافاك لو شئت رده لما اسطاع أن يومي إليك بأصبع

٤- السيد جواد الهندى:

هو السيد جواد بن محمد على الحسيني الهندى الحائري المولود في النصف الثاني من القرن الثالث عشر الهجري والمتوفى سنة ١٣٣٣هـ، كان خطيباً ذاكراً للامام الحين عليه السلام، وكان مثالاً طيباً يقتدى

به في تواضعه الجم إلى جانب الحق واغاثته للملهوف وإعانته للمظلوم وسخطه على الظالم وفي بذل كل قواه لأعلاء راية الحق ورفع لوائه. قال عنه الشيخ محمد علي اليعقوبي: ما رأيت ولا سمعت أحداً من الخطباء أملك منه لعنان الفنون المنبرية على كثرة ما رأيت منهم وسمعت، فقد حاز قصب السبق بطول الباع وسعة الإطلاع في التفسير والحديث والأدب والنقد والأخلاق والتاريخ، ورثاه الشاعر أبو المحاسن الكربلائي بقصيدة عصماء مطلعها:

ليومك في الأحشاء وجدٌ مبرّحُ برحتَ ولكنَّ الأسى ليس سرحُ

وكان رحمه الله طموح النفس، واسع الخيال، استبعد الرصين من القول وامتلك البليغ من الكلام له ديوان شعر صغير مخطوط يشتمل على قصائد معظمها في مدائح النبي المختار وأهل بيته الأطهار ومراثيهم، وفي قصائده كان صادق الشعور، وفيها قوة النظم ومثانة التركيب وجزالة المعنى. وإليك قوله من قصيدة رثى بها الإمام الحسين عليه السلام.

غريب بأرض الطف لاقى حمامه فواصله بين الرماح الشوارع أفديه خواض المنايا غمارها بكل فتى نحو المنون مسارع كماة مسواحرى القلوب إلى الردى فلم يردوا غير الردى من مشارع فمن كل الشايا شمردل طلاب المنايا في ثنايا الطوالع ومن كل مقدام السرايا بغرة ومن كل مرقال إلى الحرب باسل سوى الموت في أجم القنالم يصارع سوى الموت في أجم القنالم يصارع

ومن كل قدم خائض الموت حاسر

ومن كل ليث بالحفيظة دارع

توصلوا لحفظ الآل بالصبر غدوة فأضحواوهم طعم السيوف القواطع وله قصيدة أخرى في رثائه، لا تقل قوةً ومتانةً عن سابقتها، وقد أبدع فيها غاية الأبداع، قال:

هوى فهوى العرش الجليل على الثرى وعفّر وجه الدين وابتهج الكفر وأمست سماء المجد تبكى عميدها وأوضحت ربوع العلم غامرها قفر و كاد الشرى شـجو أيسـيح بأهله غداة على صدر الحسين رقى شمر رقى صدر من عرش العلا دون كعبه ومن دونه الأفلاك والشمس والبدر وقيى صدر من صدر النبوة مهده ويا طالما رباه في حجره الطهر وأقبل للفسطاط ينعاه مهره بروحى وجسمى يفتدى ذلك المهر يرجف أطبأق الشرى من صهيله وتنذرف من أجفانه أدمع حمر فاقبلن ربات الحجال صوارخأ تزلزل من إعوالها البحر والبر قد احدودبت فما دهاها ظهورها فطوراً لها ممشي وطوراً لها عثر

إن الإنسان ليقف مبهوراً أمام هذه القصائد التي صورت حادثة الطف بتفاصيلها الدامية، وأبرزت المبادئ السامية التي استشهد دونها أولئك الأماثل من الأئمة العظماء.

وإن القارئ للصفحات التي قدمناها سيقف بنفسه مع تفاعل شعراء الإمامية مع مبادئ أئمتهم التي أعلنت للملأ أن صاحب الحق مهما كان ضعيفاً، لابد أنه سينتصر على الظالم، وهكذا عاش الإمام الحسين عليه السلام حياً في كل قلب، يحب الحق والخير، ويعرف معنى التضحية والفداء ■





# الحسين الضالد

• عبد الأمير جمال الدين

فَبادَ دَيْجُورُها مِنْ أَحْرِفٍ بِفَمِي بالنار نارُ الأسي وَالهَوْلِ والسَقَم أَنْ يُطفُّئَ الدَمْعُ ما بالقَلْب مِنْ ضَرَمَ يـا مُنقِـذَ الشَـرْع مِـنْ أنيـاب مُنتَقِـمَ دَمْعاً حَروناً يُجَافِي تارَةً كَدَم؟! خافِي النِفاقِ وَقَدْ يُنْبِي عَنْ النَدَم (وَالجُودُ بِالنَفْسِ أَقْصِي غَايَةِ الكَرَم) يا مُلْهِبَ الأنفُس الغَيْري لَظي أَلُمُ يَنُوشُهُ الظُّلْمُ فِي أَنْيابِ مُلْتَهِمَ لَيْلٌ بَريح الهَوْلِ وَالشِرْكِ وَالعَدَمُ تَرْمِي قُلُوبَ الشِرْكِ بالضَرَمَ دُنْيا الشَريعَةِ بالإقْدام وَالشَمَمَ وَلَهُ تَضَعْ فَوْقَ دَرْبِ الذُّلِّ مِنْ قَدَمَ وَمَسْمَعُ الدَّهْرِ مِنْها صارَ ذا صَمَمَ فِي أُنَّةِ اللَّيْلِ وَالأيامُ فِي هَرَمَ نَامَ الفَنَا دُونَهَا طُرًّا وَلَمْ تَنَمَ صَوْتُ النّبيّ وَصَوْتُ الحَقّ وَالقِيَمَ أَوْصى الإلهُ لِطه سَيّدِ الأَمَم

هَتفتُ بأسْمِكَ فِي داج مِنَ الظُّلَم نَسَجْتُ مِنْها لِقَلْبِي خُلَّةً خُرِقَتُ سَكَبْتُ مِنْ فَوقِها مَاءَ العُيونِ عُسى الله يا واهِباً دِينَ الهدى دَمَهُ تُعْطِى دمِاءً ونُعْطى أدمُعاً أَتُرى قَدْ يُنبئُ الدَّمْعُ فِي عَين المُعانِد عَنْ أَعْطَيْتَ لِلساحِ نَفْساً كُلُّها كَرَمٌ يا مُبْكِى المَلا الأعلى دُمُوعَ دَم رَقَيْتَ صَهْوةَ تاريخ يَميذُ أُسئً بَزَغْتَ لِلشَرْعِ قِنْديلاً يُصارعُهُ حَمَلْتَ قَلْبَ النّبيّ المُصْطَفي وَيَدَ الوَصِيّ وَقُمْتَ تُبْعِدُ كُفْرَ الجاهِليَّةِ عَنْ وَلَمْ تَمُدَّ لأَبناءِ البُغاةِ يَداً وَثُرْتَ تَبِعَثُ أَصداءً مُدَوّيةً تَبقَى إِلى آخِرِ الأَجْيالِ جامِحَةً تَبَيّها وَهي لا زالَتْ مُجَلْجلَةً رَقَتْ عَلى عالَم الذِكْرى فَذابَ بِها بَيْنَ العُلوج وَبَيْنَ الكافِرينَ بِما

لالَمْ تَكُنْ غَيْرَ صَيْحاتِ النَبِيّ عَلى وَغَيْرَ صَيْحاتِ إِبْراهِيمَ فِي مَلاً

أَجْلافِ سُوءٍ غِلاظٍ طُغْمَةٍ بُهُم عَلَى التَماثِيلِ عُكَّافاً بِلا بَرَمَ أَنْ ارْكَبُوا مَعَنا لَبّوا بلا نَعَمَ فِي مَسْجِدِ السَّيْفِ شَلَّتْ كُلَّ مُنْهَزم تَبْكِي خُشُوعاً وَذِي الأسْيافُ نَهْرُ دَمَ وَسُنَّةٌ ما نَفاها غَيْـرُ مُتّهـمَ وَقَادَةُ المَوْتِ وَالأَسْلاتُ فِي نَهَمَ تَسْتَقْبلُ الساحَ بالمِطْعانَةِ الخُـذُمَ كَوَجْنَةِ الشَّمْسِ فِي غُصْنِ مِنَ العَنَمَ كَالبَرْقِ يَصْحَبُها طَلٌّ مِنَ الدِيمَ فِي كُلِّ مُسْتَعِرِ لِلْحَرْبِ مُضْطَرمَ يَعْشُوا إلى ضَوْئِهَا الضُّلَّالُ فِي الظُّلَمَ لِلْدِينَ لِلْحَقِّ لِلإِقْدام لِلْشَمَم فَيَرْتَوي بجناها طالِبُ القِيَمُ الفَرْدَ مِنْهُمْ تَحَدّى أَلْفَ أَلْفَ كَمى صُدُورَهُمْ لِلْوَغى فِي مَوْكِب الهِمَم مِنَ المُرُوّاتِ فِي آفاقِ مُقْتَحِمُ فَقامَ يَهْتِفُ باسْم اللهِ هاكِ دَمِي الطاغِينَ ذُلًّا وَيا َ لِلْـذُلِّ مِنْ بَـرَم فُؤادِهِ عَيْنُ ذِكْرِ اللهِ لَمْ تَنَمَ شَريعَةُ اللهِ رَبِّ الخَلْقِ ذِي العِظَمَ بالسَيْفِ عاتَبَ أَهْلَ الجَوْرِ وَالقَتَم

وَغَيرَ صَيْحاتِ نُوحِ فِي الأوْلى ظَلَموا وَغَيْرَ صَيْحاتِ لَيْثِ اللهِ حَيْدَرَةِ أُذَّنْتَ فِيهِ فَذِي الأرماحُ ساجِدَةٌ سَجِيّةٌ مِنْ بَنِي الزّهْراءِ خالِدَةٌ أَئِمَةُ السَّيْفِ وَالأبصارُ شاخِصَةٌ مَا أَدْبَرَتْ قَطَّ راياتٌ لَهُمْ نُشِرَتْ وَلا امَّحَتْ شُهُبٌ زانَتْ أَكُفَهُمُ تَلُوحُ فِي داجِياتِ الحَرْبِ لامِعَةً هــــــنِي الرُّجــولاتُ أَذْكَتْهـا جَماجمُهُمْ أَعْلَوا عَلَيها بُنُودَ الوَحي زاهِيةً صارَتْ صَحاريهُمُ لِلْناسَ مُنْتَجَعاً بهم غَدا الرَمْلُ جَنّاتِ تَفِيضُ سَناً قُمْ وَانْظُرِ الصَّيْدَ فِي سُوحِ الجِهادِ تَرى أَشْفُوا مَآسِيّ صَـدْر الدين إذْ نَـذَرُوا فَهُمْ لَدى كَرْبَلا أَمثُولَةٌ نُسِجَتْ شَكَتْ شَريعَةُ طه لابْنِها ظَمَأ فَقَدْ رَأَى الموتَ عِزّاً وَالحَياةَ مَعَ فَثَـارَ يَرْفِـلُ بِالعَـزْمِ المَتِيـنِ وَفِـي ذاكَ الحُسَيْنُ المُفَدّى مَنْ بهِ انْتَعَشَتْ فَعَظَّمَ اللهُ أَجْرَ المُؤْمِنِينَ بِمَنْ



# الإمام الحسين في وحقوق الإنسان

### السيد محمد صادق الخرسان أستاذ في الحوزة العلمية

(ينابيع) الحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على سيد الخلق أجمعين نبينا المبعوث رحمة للعالمين وآله الهداة المهديين واللعنة الدائمة على أعدائهم أجمعين.

وبعد.. فعديدة هي الأبعاد التي يمكن استشفافها من خلال وقفة تأمل بين يدي الإمام الحسين عليه السلام وثورته المباركة.

1. حيث تتجسد قيادته للأمة واهتمامه بشأنها، فينخشع القلب أمام تلك العظمة والحكمة والحنان وحب الخير ومحاولة الإسهام في الإنقاذ من النار، وتعليم الناس كيفية العيش بعزة وكرامة.

٢- وحيث يمثل الحق بنصاعت وصلابته واستقامته، ليدحض الباطل بكدورته ووهنه واعوجاجه.

ليبقى أبو الشهداء مناراً ستضاء به في طريق تحرير الإنسان من الذل والاستكانة والخنوع، ومنارة يستدل بها على درب الاستقلال. وأن هذا كله لم يكد يتحقق لولا دمه الزاكي المعطر بأريج التضعية في سبيل الله تعالى من أجل إعلاء كلمة التوحيد الأمر الذي قد يدهش الكثير ممن لم يتعرفوا على ملامح شخصيته المباركة، وممن لم يتوفروا على دراسة تصور قبسات من مثله ومبادئه وأبعاد ثورته.

لذا فمن الضرورى أمام هذا الموقف أن تؤشر لكم الأبعاد المستشفة من الثورة الحسينية المباركة التي ساهمت في تجلية الحقائق، وأسهمت بشكل فاعل في الكشف عن الكثير من مظهر الزيف الذي أريد له أن يحكى صوت الإسلام وصورته ـ مع الأسف - إلا أنه (ويأبي الله إلا أن يتم نوره ولو كره الكافرون) فنجد أن أبا الأحرار يراقب موقف الأمة، وإذا به يصرح بقوله (ألا ترون أنه الحق لا يعمل به وأن الباطل لا ينتهى عنه)، ليبين واقع المأساة التي تعيشها الأمة، وليكشف عن ضرورة النهوض بأعباء المسؤولية الشرعية الملقاة على عاتق الراعى والرعية، القائد والجماهير لئلا يقو لا إنا كنا عن هـذا غافلين وهو بهـذا التصريح يكون عليه السلام قد أعلن عدم شرعية تصدى القائمين على الحكم آنداك، لئلا يتورط أحد بالمبايعة والمسالمة لأنه نظام يقوم على انتهاك حقوق الإنسان، حيث أن رأس النظام الحاكم (قاتل النفس المحرمة) بشهادة الإمام الحسين عليه السلام الأمر الذي يوضح عدم تورع حقد القائل عن ارتكاب جرائم ضد الإنسانية مما يجرأه على انتهاك الشرعية فلا يلتزم بقانون ولا يتقيد بشريعة.

٣- ولأنه نظام يستبيح الممنوعات

الإسلامية من خلال اتصاف رأسه الحاكم بكونه (رجل فاسق شارب خمر، معلن بالفسق) حسبما صرح الإمام الحسين عليه السلام ليكشف عن علاقة وطيدة وعتيدة ببن يزيد وهذه الحالة من التمرد على القيم السماوية حتى أنه لا يبالي بالإعلان بذلك، وهذا - بحد ذاته - كناية عن تعود وتطبع على الحال حتى غدا لا يستشفعه فضلاً عن أن يستنكره أو يقلع عنه.

والملفت عندما أجاب مروان بقوله (ويحك يا مروان أتأمرني ببيعة يزيد وهو رجل فاسق، لقد قلت شططاً من القول) ليدل على مدى اشتهار يزيد بذلك ومع ذلك لم يتحمس مروان للدفاع والإنكار كما هي عادة المحتفين النفعيين، وبعد هذا كله فكيف يصلح للقيادة وغمرة المؤمنين؟ 1.

٤- ولأنه نظام يستهين بهيبة المنصب الدي تنصب فيه، حيث يكون المترأس لعباً بالقرود وقد روى البلاذري في أنساب الأشراف ما يخزي من روايات لعبه بالقرود حتى قال فيه رجل من تنوخ:

يَزيدُ صَديقُ القرد ملء جوارنا

فَحَىنَّ إَلَى أَرْضِ الْقُرودِ يزيدُ فتباً لمَن أُمسى عليناً خليفة

صحابت الأدنون منه قرود

وقد كان يشجع حلبات المصارعة سواء بين الدبية أو القرود أو الأكباش، كما كان مغرماً بالخمر حتى قيل عنه ما من يوم ويصبح فيه مخموراً.

ولكن هـذه المظاهـر تقلل من ثقـة الرعيـة بأهلية الراعـي للرعاية حيث يكون مقصـراً فـي الرعي لأنه غائب عن الوعي فـلا يكون مؤهلاً للقيادة قانوناً

لفقدانه الإحساس بفعل تأثير (أم الخبائث). وعليه فلم تكن القيادة التي يراد إحكام البيعة لها بمؤهلة لهذه المؤشرات فقط بل لأنها أيضاً جاءت تمثل محاولة تقض عهد أبرم سابقاً ينص على عدم استخلاف معاوية من بعده أحداً، لتعود خلافة المسلمين للإمام

المعصوم عليه السلام، بينما لم يعتن بهذه

الاتفاقياتُ والالتزِامات كلها.

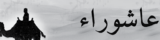
نستبين جلياً للجميع أن أسباب نهضة الإمام الحسين اليلا قد هيأت لها عوامل كثيرة يمكن التعريف بها من خلال أنها عملية ازدياد نقاط الباطل في مقابل نقصان نقاط الحق مما يوجب الجهاد والنهوض لتصحيح الخطأ الكبير الذي ارتكبه من لاحريجة له في الدين.

وفعلاً نهض الإمام الحسين عليه السلام واستشهد وحقق مكاسب كريمة إذ ما زلنا ننعم من عطائها ونفتني من وفرتها، حيث نجده - وفي حالة حرجة لتوتر الموقف العسكري يوصى ولده

الإمام علي بن









العابدين عليه السلام بقوله (أي بنني إياك وظلم مَن لا يجد عليك ناصراً إلا الله عز وجل) ليعلم الأجيال:

(أو لا)؛ أن حقوق الانسان محفوظة ومكفولة لايجوز التعدى عليها ولايصلح التهاون فيها، لأن لكل حقاً تنتهى مساحته عندنا يزاحم حق غيره فلابد من وعي ذلك والتعامل على أساسه، لأنه الذي يحقق العدل في الأرض ويؤمّن للإنسان حضوراً حضارياً تضمن له الحقوق من دون أن تسلب منه أو يهمش وجوده ليواجه حالة من المهانة والإذلال من خلال فرض إرادة الغير من دون مبرر إنساني أصلاً.

(و ثانياً). أن الله تعالى فوق المعتدى مهما استطال وتطاول، لأن قدرة الله تعالى سبحانه غير محدودة، بينما أن ما تطاله يد الظالم محدود، فلابد من الانتباه وعدم الغرور والاندفاع وراء منصب أو مال أو لُذاذة عيش

موعود بها أو غير ذلك، من زائل الدنيا، لأن هذا الاندفاع يستتبع الندم (يوم يعض الظالم على يديه) ويفر ممن كان يؤويه أو يشجعه أو يدعمه أو يرضى بفعله و لا يستنكر منه أو عليه ذلك، فلابد من الاستحضار دائماً لمعانى القدرة والعزة والجبروت لله تعالى حتى لا نصاب بداء التجاهل والتناسى مع أنها أمور تقصم الظهر لو أخطائها الإنسان.

(و ثالثاً): أن الربط بين الانسان و أخيه الإنسان هو ارتباط قلبي ينبع من الاستشعار للمسؤولية والاحترام للإنسانية بحيث يحمل همه فيعينه ولا يعين عليه ولذا فقد أجاب عليه السلام من استبطاه في التواصل عبر الرسائل (يا أخى ليس تأكيد المودة بكثرة المزاورة ولا بمواترة المكاتبة لكنها في القلب ثابتة وعنه النوال موجودة) وفي الختام نرفع الكف لله تعالى بالتو فيق للعمل بهذه المبادئ ولنيل الشفاعة والحمد لله رب العالمين ■



# ياغريب الطفوف

● زهیر زاهد

وليزمجر في عارضيك الضياء وتـورات فــى ظلهـا الأرجـاء خجـ الأمن رؤى الرجـاء الرجاءُ بهواه مكابر مشاء يتراءى فى مقلتيه الخواء بوهم يضل فيه العماء ملّـت ركودها الأفناء أفقيه عمامة سوداء هواناً والحجة السمحاء على بابه ويعلو الغباء لهيباً تمده الأهواء فى مجاليه سادة خلفاء لم تحطمه ثورة حمراء ترتوٰیه حکایة خرساء يملأ الخافقين منه النداء تشرب الأرضُ نارها والسماء ولا تنطفى لها أصداء تلقىي أحّزانها الأنبياء واهتز في يديه اللواء عليها جهالة جهلاء ما هز خطوه الأغراء أم الخلد عطرته الدماء الله قد ألهبت بها الظلماء ولكن ساق العماء العماء بدماها تقدست كربلاء دماً ما أراح ذلك البكاء علينا نفوسنا والفداء فتعرى بحبه الغرباء عَزْمُهُ، فاقتدى به الشهداء

أطبق الليل فانتفض يا فداء أطبق الليل وانثنى كلَ همس أنكر الأفق لونه وتلويً وتعالى مدداهن وتغنى واستوى يلبس الفضيلة باغ يُلبس الحق بالضلالة والظلم الماطلم يا ظلام التاريخ أطبق على الأُحجار يلعن الليل صحبه فتغطي يا هموان التاريخ ينتحر العدل يا لــذُلُ الزمان تهــوي الكرامات يا ابن خير الأنام لم يزل الدهر لم يزل يستقى عذاباً ليرُ وي مُا يـزال الطغيـان ظفـراً وناباً لم يــزل ذلــك اللهيــب حقوداً يا غريب الطفوف يومك صوت يا جراحا في حومة المجد تدمي فدماء الشهيد تنطفع الدنيا يا غريباً ذي غربة المجد في الأرض يا أبياً توثب النور فتى عينيه حاملاً مشعل الرسالة إذ تجاشت عزمك العزم من على "ومن جدك يا زكي الدم المعطر بالخلد ووريد قُد ســال فــى الطف نار يا ابن خير الأنام لو علم القوم يا بدوراً هوت على الأرض صرعي يا ابن بنت النبع لو بكت العين لو عرفناك ما عزّت يا غريباً صان الخلود شهيدا وطوى صفحة الحياة أبياً



# قراءة تحليلية في قصيدة حسينية

## فداحة المأساة واستجابة العاطفة

• د. حسن الخاقاني

### القصيدة:

المطاعين إذا شبت وغي والمطاعيم إذا هيت شمالا والمحامين على أحسابهم جهد ما تحمى المغاوير الحجالا أسرة الهيجاء أتراب الضبا حلفاء المسر سحب واعتقالا فهم الأطواد حلماً وحجاً والضيا الأسد غرباً وسيالا ولهم كل طموح لا يرى خد جباً الوغي إلا نعالا إن دُعوا خفّوا إلى داعي الوغى وإذا النادي احتبى كانوا ثقالا أهزل الأعمار منهم قولهم كلما جد الوغى: زيدى هزالا كل وطاء على شوك القنا اثر مشاء على الجمر اختيالا وقفوا والموت في قارعة لو بها ارسى ثهلان لمالا فأبوا إلا اتصالا بالضبا وعن الضيم من الروح انفصالا أرخصوها للعوالى مهجأ قد شراها منهم الله فغالا نسيت نفسي جسمي أو فلا ذكرت إلا عن الدنيا ارتحالا

عشر الدهر ويرجو أن يقالا تربت كفك من راج محالا أيّ عـذر لك فـي عاصفة نسفت من لك قد كانوا الجبالا فتراجع وتنصل ندماً أو تخادع وأطلب المكر احتيالا أنزوعاً بعد ما جئت بها تتزع الأكباد بالوجد اشتعالا قبلت عـذرك إذ أنزلتها بالندرى من هاشم تدعو نزالا فرغ الكف فلا أدرى لمن في جفير الغدر تستبقى النبالا نلت ما نلت فدع كل الورى عنك أو فاذهب بمن شئت اغتيالا إنما اطلعت غرباً من ردى فيه ألحقت بيمناك الشمالا قد تراجعت وعندي شرع شيما تلبسها حالاً فحالا وتجملت ولكن هذه سلبت وجهك لو تدرى الجمالا لا أقالتنى المقاديـر إذا كنت ممن لك يا دهر أقالا أزلال العفو تبغي وعلى أهل حوض الله حرمت الزلالا

كم قرار البيض في الغمد أما آن أن تهز للضرب إنسلالا كم تمنون العوالى بالطلى أقتل الأدواء ما زاد مطالا فهلموا بالمذاكى شزباً والضبا بيضاً وبالسمر طوالا حل ما لا يترك الإبل على مثله يوماً ولو زيدت عقالا طحنت أبناء حرب هامكم برحى حرب لها كانوا الثفالا وطئوا آنافكم في كربلا وطأة دكت على السهل الجبالا أسلاً خطيةً قوموها كقدود الغيد ليناً واعتدالا واخطبوا طعناً عن ألسن طالما أنشأت المروت ارتجالا وانتضوها قضبأ هنديةً بسوى الهامات لا ترضى الصقالا ومكان الحدّ منها ركبوا عزمكم إن خفتمو امنها الكلالا واعقدوه عارضاً من عثير بالدم المهراق منحل العزالي وابعثوها مثل ذؤبان الغضا لا ترى إلا على الهام مجالا وإلى الطف بها جرى فلا برد أو تنسف هاتيك التلالا بطراد تلدم الطف به للألى منكم قضوا فيه قتالا وطعان يمطر السمر دماً فوقها حيث دم الأشراف سالا كم لكم من صبية ما أبدلت ثم من حاضنة إلا رمالا سل بحجر الجرب ماذا رضعت فشدى الحرب قد كن نصالا رضعت من دمها الموت فيا لرضاع عاد بالرغم فصالا علكها اللجم ومجراها رعالا

حين ننسي أوجهاً من هاشم ضمها الترب هلالا فهلالا افتديهم وبمن ذا افتدى أمن لهلاك الورى كانوا الثمالا عجباً من رجلها ما قطعت فى طريق المجد من نعل قبالا وترت من كم على جمر الوغى ألقت الأخمص رجلاها صيالا عترة الوحى غدت فى قتلها حرمات الله في الطف حلالا قتلت صبراً على مشرعة وجدت فيها الردى أصفى سجالا يوم آلت آل حرب لا شفت حقدها أن تركت لله آلا ياحشى الدين ويا قلب الهدى كابدا ما عشتما داء عضالا تلك أبناء على غودرت بدماها القوم تستشفى ضلالا نسيت أبناء فهر وترها أم على ماذا أحالته اتكالا فمن الحامل عنى آيـةً لهم لو هزت الطود لزالا أيها الراغب في تغليسةً بأمون قط لم تشك الكلالا اقتعدها وأقم من صدرها حيث وفد البيت يلقون الرحالا واحتقبها من لسانى نفشةً ضرماً حولها الغيظ نقالا وإذا أندية الحى بدت تشعر الهيبة حشدا واحتفالا قف على البطحاء وأهتف ببني شيبة الحمد وقل قوموا عجالي كم رضاع الضيم لا شـب لكم ناشئ أو تجعل الموت فصالا كم وقوف الخيل لا كم نسيت



ونواع برزت من خدرها تلزم الأيدى أكباداً وجالا كم على النعى من حنة كحنين النيب فارقن الفصالا كبنات الدوح تبكى شجوها وغوادي الدمع تنهل إنهلالا الديوان:١٠١ - ١٠٣

### الشاعر:

هو السيد أبو الحسين حيدر بن سلمان بن داود.. ويمتد نسبه إلى الإمام على بن الحسين بن أبى طالب عليهم السلام، وهو نسب يصدق عليه القول أبى تمام الطائى.

ولد في الحلة في ١٥ شعبان من عام ١٢٤٦هـ ـ وهي ذكرى مولد الإمام الحجة عجل الله فرجه ـ ونشأ بها يتيماً، فقد مات أبوه وهو طفل، فتولى تربية عمه السيد مهدى وشمله بعنايته ورعايته حتى جعله ثالث ولديه في الميراث.

عرف السيد حيدر شاعراً مجلياً في كل الحلقات الأدبية، وكان يشعر بالزعامة على أبناء جيله من الأدباء، برغم المنافسة من أعلام النجف.

اجتمعت لديه عوامل النبوغ والتفوق، ومها ما أطلع عليه وحفظه من الأدب العربي ومنها بيئته العلمية والأدبية التي نشا فيها. فقد تفرد فلما شاركه فيها أحد، واتفق له ما لم يتفق لغيره في سير الأدباء فتراه شاعراً وابن شاعر وابن أخي شاعر وحفيد شاعر وأباً لشاعر وعماً لشاعر.

ومنها عمق إحساسه، وصدق شعوره في مير اثيه لجده الحسين عليه فقد كان ينظم فيها بلهجة الأروع الموتور، وللعامل الأخير، أبلغ الأثر، فقد دفع بكثير من أعلام عصره إلى أن يقتله على كثير من الشعراء الذين تقدموه والذين تأخروا عنه.

خاض في أغلب أبواب الشعر وأجاد فيما خاض فيه، ولكنه جلى وظهر في فده الرثاء والاسيما ما كان موجها منه لآل البيت والحسين منهم خاصة، فقد كان ينظم على رأس كل سنة قصيدة تحيى ذكرى عاشو راء.

احتل السيد حيدر منزلة أدبية واجتماعية رفيعة، وقد نال الخطوة والإقدام لدى جملة مقدمي العصر، والاسيما السادة آل القزويني، وآل كبة، وقد كان الزعيم الديني السيد ميرزا حسن الشيرازي يستدعيه إلى سامراء ليستمع إلى شعره، وكان العلامة الكبير السيد مهدى القزويني يجلس إلى جنبه ويقدم له إعجابه وإكباره، وكان الوالى مدحت باشا يتعهده بالسؤال عن صحة والاستفسار عنها

توفى في مسقط رأسه في الليلة التاسعة من ربيع الأول سنة١٣٠٤هـ وحمل نعشه إلى النجف الأشر ف بمو كب جليل فيه السادة والعلماء الإجلاء وعطلت المدارس في سامراء والنجف بأمر من الإمام الشيرازي

ومن غريب الصدف أن نزل يوم وفاته كأفواه الغرب بعد أن امتنع زمناً أحس الناس فيه بالجدب (مختصر من مقدمة ديوانه الذي جمعه الشيخ على الخاقاني رحمه الله).

## التحليل:

يمكن تقسيم هذه القصيدة، لأغراض دراستها، على أربعة محاور رئيسية بحسب الطبيعة البنائية التي وردت عليها، إذ يستغرق المحور الأول الأبيات من ١-١٣، وهو مخصص لعتاب الدهر والنقمة عليه فقد سجل الشاعر عليه في أول النص عشرة لا تقال، مؤكداً

ذلك بنقل الترجي إلى باب المحال ليسد الأبواب بوجه الدهر لإمكان قبول أي عذر، ولا عذر له، وليفتح من الجانب الآخر، باباً أمام سيل من التقريع والذم الشديد يتوازى مع عظم الواقعة وفداحة الخطب الذي طال

الذرى من آل هاشم:

وينتهي الخطاب إلى القطيعة التامة في البيت، حيث يتطور الأمر بعده إلى التقريع والرفض في البيت الذي يكون مفتاحاً للانتقال إلى المحور الثاني بدءاً من شطره الثاني؛ وعلى أهل حوض الله حرمت الزلالا لتكون هذه العبارة (أهل حوض الله) لمعبر الدي ينتقل به الشاعر إلى نوع من المديح المختلط بالفخر حين يرصد شيء من التفصيل، عدداً من الصفات الرئيسية التي المتاز آل البيت، ويتركز المدح في بيان صفات مخصوصة تناسب مقام القصيدة، وهي الكرم والشجاعة في دخول صومات

الوغى من دون تردد أو وجل، وفي ذلك ترابط مع الموضوع الرئيس للنص الذي يتناول الواقعة الكبرى في كربلاء، فالكرم ينتهي بهم إلى أقصى غاياته وهو الجود بالنفس وهو أقصى غاية الجود، والشجاعة تنتهي إلى أقصى غاياتها أيضاً، إذ تظهر أفعال الرجال بأجلى صورها بطولة وإقداماً، ثم ترتقي إلى التضحية وإيثار الموت في ساحات القتال إيشاراً للدين والمبدأ وحماية العرض:

ويعتمد الشاعر التقنية نفسها في الانتقال الله محور جديد وهي استعمال ضمير المتكلم في البيت حيث يحدث الإقرار في الواقعة، والالتفات إلى غياب بنهي هاشم من أوجه ضمها الترب هلالاً فهللاً، لتكون مقدمة لذكر عظم المصيبة، وعظم الشعور بها في أعظم الأبيات القصيدة وأكثرها قوة:



ونظراً لإحساس الشاعر بفداحة الخطب، وعظم المصيبة على الدين كله فإنه ينتقل الى محور جديد يستنهض به الهمم بدءاً بالبيت:

وهن يظهر ضير المتكلم للمرة الثالثة في البيت (٣٥) ليكون وسيلة الانتقال أو المعبر إلى المحور الجديد حث أبيات الاستنهاض الحماسية التي تقوم على استذكار جوانب من المصيبة، ومن فعل القوم بآل النبي ويستغرق ذلك حتى البيت (٨٥) ليعود ثانية إلى التذكير بالمصيبة وهي خاتمة القصيدة التي تمثل محورها الأخير حيث يتكامل البناء الرصين عند هذه النقطة.

بعض المظاهر الفنية ودلالاتها في النص:

حفل النص بعدد من الظواهر الفنية التي كانت ساندة لمقومات الأداء الفني والتعبيري العام. فقد جاء نسيج النص قائماً على شبكة واسعة من العلاقات المجازية بألوانها المختلفة وانتشرت في أجزائه التشبيهات الصائبة، والاستعارات الموفقة، والكنايات الرائعة، الأدوات البلاغية المتيسرة وفق علامات بنائية جديدة تدل على حسن التصرف، والقدرة على التوليد والابتكار.

وأما التعليق بأحوال الصنعة البديعية فقد كان للجناس حصة كبيرة من الانتشار في ثنايا النص ويمكن أن نرصد أهم الجناسات الواردة، يصورها العديدة المتنوعة:

يرجو – راج أنزوعاً – تنزع أنزلتها – نزالا تجملت – الجمالا الزلال – الزلالا المطاعين – المطاعيم شبت – هبت

المحامين ـ تحمي دعوا ـ داعي أهزل ـ هزالا آلت ـ إلا

أبناء حرب \_ برحى الحرب وغيرها مما لا يسع المقام رصده وتحليله بصورة مفصلة، ويعني هذا الانتشار الكثيف الحنيات تماسك النائم في أدارًا ماللذي

للجناس تماسك النص في أدائه اللغوي، ومن ثم الدلالي، لاشتقاق بعضه من بعض. وتلاحم الكلمات برجوعها إلى جذر لغوي واحد مما يعني تلاحم الأفكار، أو الوحدة ولعامة للفكرة وتمكنها من نفس الشاعر، ولذلك يأتي التعبير موازياً لذلك التمكن في النفس فيظهر في النص، متمكناً متلاحماً مثلما هو في النفس كذلك. وأما الطباق فقد كان أقل انتشاراً من الجناس ويمكن أن نرصد بعض الصيغ التي ورد فيها ومنها؛

عثر \_ يقالا اتصالا \_ انفصالا أرخصوها \_ فغالى نسيت \_ ذكرت حرمات \_ حلالاً قتلت \_ وجدت

ويعني الطباق وضوح طرفي الفكرة، أو طرفي النزاع في النص ذلك بأن الطباق يأتي بالشيء ونقيضه مما ينبئ عن وجود صراع، وهو صراع كان محسوماً على الصعيد المادي الواقعي، الآني، في أقل تقدير، ولذلك جاءت حدة الطباق أقل وروداً من الجناس، إذ لم يجد لاستنهاض فيؤول في النهاية إلى الندب والبكاء مما يعني تحقق وقوع المصيبة في الواقع وفي نقس نشرة الندب الحزينة، وعندها تتحقق صورة القصيدة تامة

## قصة قصيرة:

لينابيع حينما وصلوا إلى

المخيم ترجلوا وساروا وراء

إمامهم وكان يملأ ما حوله اعتداداً وهيبة وبهاء. التفت

زهير بن القين إلى صاحبه

الـذى اختاره مع آخريـن

ليكونوا حماية للإمام عندما

توجه إلى ساحة الأعداء

يعظهم ويبصرهم وكان

أمسك زهير بعضده وهو

يبتسم وأشار بيده إلى الإمام

وقال: أنظر إلى إمامك. أنه

يملأ الدنيا ويفيض عليها!!

# لبیك یا حسین

### • عبد الهادي الحلو

أنهم جهال وفوق ذلك اختلط في أذهانهم الخوف والطمع فجعل انحيازهم أعمى ولم يبق أمامهم إلا أن يقبلوا الضلال ويضلوا العامة كي يمنعوها من السمع والاستبصار لذلك تراهم قد افتعلوا الضوضاء وأصابهم الهوس عندما

قال الرجل وهو يأخذ بيد زهير؛ لا أظن.. لـم تبق لهم على الامام حجة تهديهم.. أنهم تنكروا للحق والهداية وأداروا الظهر لهما وبئس ما فعلوا فقد رفعوا بينهم وبين

دخلوا إلى خيمة الاجتماع خلف الإمام وكان بعض الصحابة جالسين. فلما أخذ الإمام مجلسه نظر في وجوههم نظرة فاحصة وكانت ترتسم على محياه أسئلة واضحة ثم ركز نظرته على زهير وقال بهدوء: أخبروا كل جماعتكم أن يحضروا هنا بعد صلاة العشاء للتشاور في الأمر.. من المهم لدينا أن يكون

قال: (ادعني وجهال قومي...) وجه الرجل متجهماً منقبضاً. تكلم الإمام فيهم!

عرف الرجل ما أشار إليه زهير فأجابه وهو يؤكد على كلماته؛ لـم يكن ما جهنم کل ستار ۱۱ ترانى فيه خوفاً أو جزعاً بل غضباً على ما عليه أولئك الناس من هوان ونكران للحق وغم انبلاجه ووضوحه. أما أنهم لا يريدون حتى أن يسمعوا أو يفكروا في الأمر ولو للحظة واحدة؟ وأصروا أن يفتعلوا الضوضاء والهياج كلما تكلم الإمام؟

> ربت زهير على كتفه وقال: له عليك. إنه أمر واقع أن يبقى قول نبينا ثابت عندما

الجميع على بينة!

أسرعت أجفان الرجل تطرف وقال في نفسه: إن الأمر صار خطيراً. أن الإمام يحمل بين جنبيه الحق والحق لا يحتمل غير الصراحة وللحق جولة وأنه لصاحبها قال أحدهم يجلس بجنبه وقد سمعه يتكلم مع نفسه: من نقصد.. بصاحبها.. إياك تتكلم مع نفسك.

التفت إلى المتكلم وكان يتفحصه وأراد أن يقول شيئاً لكنه تراجع وقال بافتضاب؛ لا شيء.. لا

ساله الرجل مرة أخرى: لم أرك من قبل.. من أى لقوم أنت؟

برأ عليه شيء من الامتعاض وقال وهو يركز نظراته في وجهه: أنا من قوم الحسين!

ضحك الرجل وقال معتذراً؛ لا بأس.. فقد تعودنا أن نسال من نلتقى بهم للتعرف بعد الاستماع إلى ما يقوله الإمام سنعرف إن كان لنا حاجة بالتعارف في







هذه لدنيا؟

لا بأس عليك يا أخى.. إنك صادق فيما قلت.

احتمعوا بعد الصلاة جميعاً وقد اعتلى الإمام منصة أعدت على عجل ليشرف بها على الجميع ليراهم ويرونه وقال بعد ذكر الله ونبيه وهو يؤكد على كلماته: أما بعد فقد أرسل الله رسوله هادياً للأمة وجامعاً لشملها بعد شتات..

تقاطع وعي الرجل مع هـ ذه الكلمات وانفلت منه بعيداً يفتش عن موقف يرضى انفعالاته الملتهبة وحين أعاد السيطرة على وعيه سمع الإمام يقول: إن القوم لا يريدون غيري فليأخذ كل واحد منكم بيد صاحب واتخذوا هذا الليل جملا وتفرقوا.. وأنتم في حلِّ مني قفز من مكانه وهو يرتجف وقال بصوت تلاطمت فيه الكلمات وتداخلت: لا يا سيدي.. لا نريد أن تحرمنا من شفاعة جدك أن هؤلاء القوم لا يخيفونا والنقلة لا تحتاج منا إلا لحظات نكون بعدها والفوز على صعيد و احد.

في الأثناء تعالت أصوات الآخرين مؤيدة ورافضة لترك صحبته ولو تجرعوا من أجل ذلك الحتوف.

أخذ الإمام يتصفح

وجوههم ويقرأ صدق إصرارهم وثباتهم عليها فتهلل وجهه وانفرجت أساريره فقال الرجل يتوسل: يا سيدى لبس الهزيمة أن نموت جميعاً بل أن ينخذل أحدنا ويتراجع مهزوماً أمام أولئك الأوغاد وهـذا ما لـم يحصـل من أي و احد منا بقوة الله و عزته.

فازداد وجه الامام إشراقاً لقوله وتأييد الجميع له وقد اطمأن لثباتهم جميعاً فقال وهو يوصى إلى خلفهم: و الآن أنظروا إلى أماكنكم بعد ظهر غد.

والتفت الجميع إلى الوراء وسرعان ما شملهم الصمت وتألفت نظراتهم وظهر على أفواههم الفاغرة الانبهار وظلوا مشدودين إلى الغد.. وسنلتقى جميعاً هناك.

أخذ بعضهم يهنئ البعض وقد أقاموا بقية ليلهم ولهم دوى متصل في التلاوة والتسبيح ونفوسهم تتوق مستعجلة ظهور النهار وانبلج عليهم ذلك الصباح من تموز وهم مدفوعين باللهفة والشوق. وما ارتفعت الشمس حتى زحف الجيش يطوقهم فما زادهم ذلك إلا ثباتاً وصلابة وقد اغنوا ساحة القتال بكل غريب من البطولة والتضحية وحين وصلت النوبة لصاحبنا انحدر نحو الساحة وهو يرتجز

ويهدر صارخاً في كراديس الخيل حتى تحاشاه المقاتلون مما أبداه من جرأة وقدرة على المناورة وكانت وسيلتهم المتبعة. وقد أحس بالتعب أن تقدمت جماعة الرماة ورشقته بالنبال رشقة مكثفة سقط بعدها على الشرى وقد دخل فى غيبوبة تامة.

حمل جماعة من الأصحاب وكشفوا عنه لمة تحيط به من العدو لسلبه ولما تصوروا أنه قد مات حملوه بعيداً عن الحومة ثم طرحوه بجنب القتلى وطرحوا سيفه جنبه وظل هو على حالة يعود إليه الوعى قليلاً مرة ويسقط في غيبوبة أخرى تفصله عما يحيط حوله.

في إحدى صحواته ملأ سمعه صوت هزة هزأ عنيفأ أيقضه وسحب كل ما أصاب جسمه من تراخ وخدر وكان الصوت يصرخ ويكرر: قتل الحسين. فنهض هائجاً وقد وقعت يده على قبضة سيفه فأمسك به وكانت الخيل تجرى مسرعة تجاه الصوت وصوت حوافرها يختلط بزحف الرجالة وهياجهم. فما كان منه إلا أن قفر بقوة وتعلق بأحد الخيالة وأسقطه إلى الأرض ثم هوى عليه بضربات أدت به. أحس بعدها بشيء من الخلف

6-110

فالتفت إلى الوراء وأخذ يضرب عشوائياً ثم أحس أن قوته أخذت تتراخى وهو يرتطم بعوائق كثيرة فحاول أن يتمسك لكن أحدهم عاجله بضربة من سيفه على يده فقطعها. هوى بعدها على الأرض ثم تقدم منه احدهم فضربه على رأسه وقد سمعه يتمتم بكلمات.

قال الجراح وهو يتفحص الجرح بإصبعه وقد أخذ ينز دماً. أتعلم لو تهيأ للسيف أن ينزل في عاتقك زيادة فلامه لأهلكتك الضربة!

أعقبه أحد العَّود من

الجالسين: كيف حصل ذلك بالله عليك؟

قال الجريح وهو يعض على شفتيه من الألم: كنت والأزرق الكندي والصباح من الحيالة وآخرون من الرجال نزحف مسرعين نحو خيام الحسين لنحصل على نصيب من السلب وقد مررنا على بعض القتلى من أصحابه فانتفض احدهم من المجزرين كالمارد وأمسك بالأزرق فأسقطه من ظهر فرسه وقتله بضربات خاطفة ثم أخذ يضرب في الرجالة يميناً وشمالاً فنزلنا مضطرين

عن خيالنا واحتوشناه مع بقية الرجال معنا وقد فر البعض من أمامه مذعورين وكنت قد جئت من الخلف فضربني بالتفاتة منه مفاجئة عبيد الذي عاجله بضربة على عبيد أله وبضربة على رأسه جعلته يسقط وهو يردد: لبيك يا حسين لبيك يا سدى.

لكن ما أثار غضبنا هو حرماننا من السلب حيث لم نحصل منه على نصيب (١١١)

# قال رسول الله هذ



# أرقام خـالدة في نهضة الإمام الحسين

• حيدر كريـــم الجمالي

إسلام إن للإحصاء أشراً كبيراً في ابراز معالم رسمات أي موضوع أو حادثة، ولاسيما واقعة الطف إذ لم تترك هذه الواقعة كما تركته باقي الواقعات بعد بعثة النبي الأكرم على على المسلمين بالمستوى الذي تركته نهضة كربلاء عام ٦٠هـ وهذه الحقيقة واضحة من خلال أدنى تأمل في عادات وتقاليد وثقافة المسلمين اليومية بل قد لا تجد واقعة في تاريخ الإسلام أكثر حضوراً في أذهان المسلمين بكل دقائقها وتفاصيلها التاريخية من واقعة كربلاء.

ومن هنا يجدر بالباحثين والمؤرخين أن يحققو ابنظرة أكثر دقة في هده الواقعة الخالدة بشتى زواياها لما يترتب على ذلك من آثار كبيرة في توضيح الحقائق وبيانها.

رغم أننا لا ننكر وجود مثل هذه المحاولات قديماً وحديثاً إلا أن المؤسف أنها تناثرت في متون الكتب التاريخية فأحصينا منها ما نستطيع إحصاءها وتركنا الكثير لمن يأتي.

### فترة نهضة الإمام الحسين عللسلا:

امتدت مدة قيام الإمام الحسين السلام من يوم رفضه البيعة ليزيد وحتى يوم عاشوراء (١٧٥) يوماً منها في المدينة و(٢٣) وأربعة أشهر وعشرة أيام) في مكة، و(٢٣)

يوماً في الطريق من مكة إلى كربلاء و( ٨) أيام في كربلاء (٢\_١٠) محرم.

عدد المنازل بين مكة والكوفة والتي قطعها الركب الحسيني حتى وصل كربلاء هي (١٨) منزلاً - كما ذكرها صاحب معجم البلدان - والمسافة بين كل منزل وآخر ثلاثة فراسخ وأحياناً خمسة فراسخ.

عدد المنازل من الكوفة إلى الشام والتي مرّ بها ركب السبايا مع الإمام زين العابدين عليه هي (١٤) منزلاً.

بلغت كتب أهل الكوفة في دعوتهم للإمام الحسين عليه هي (١٢٠٠٠) كتاباً. وبلغ عدد من بايع مسلم بن عقيل (رض) في الكوفة (١٨٠٠٠) وقيل (٢٥٠٠٠) وقيل (٤٠٠٠٠).

وعدد الشهداء من أبناء أبي طالب الذين وردت أسماؤهم في زيارة الناحية (١٧) شهيداً، وعدد شهداء كربلاء من أبناء أبي طالب ممن لم ترد أسماؤهم في زيارة الناحية هم (١٣) شهيداً، كما واستشهد ثلاثة أطفال من بني هاشم فيكون بذلك مجموع الشهداء من أبناء أبي طالب (٣٣) شهيداً.

فأبناء الإمام الحسين ؟ عليه أشخاص. وأولاد الإمام علي ٩ عليه أشخاص. وأولاد الإمام الحسن ٤ عليه أشخاص.

Election & Charles

وأولاد عقيل١٢ :﴿ شَخْصاً. وأولاد جعفر٤ :﴿ شَخَاص.

أما شهداء الأنصار - أنصار أبي عبد الله الحسين الله الحسين الله المحموع شهداء الكوفة والأنصار ١٣٨) : المنتقف المسهداً، بينهم (١٤) غلاماً.

كان عدد رؤوس الشهداء التي قسمت على القبائل وسير بها من كربلاء إلى الكوفة والشام: (٧٨) رأساً مقسمة على النحو الآتى:

قيس بن الأشعث، رئيس بني كندة: ١٣ رأساً.

> شمر، رئیس هوازن: ۱۲ رأساً. قبیلة بنی تمیم: ۱۷ رأساً.

حبيد بني تسدر ۱۷ راساً. قبيلة بني أسد: ۱۷ رأساً.

قبيلة مذحج: ٦ رؤوس.

أشخاص من قبائل متفرقة: ١٣ رأساً.

كان عمر الإمام عند استشهاده (٥٧) عاماً.

بلغت جراحات الإمام بعد استشهاده (٣٣) طعنة رمح، و(٣٤) ضربة سيف وجراحات أخرى من أثر النبال.

كان عدد المشاركين في رضّ الجثمان المقدس للإمام بالخيل (١٠) أشخاص، بلغ عدد جيش الكوفة القادم لقتال الإمام الحسين (٣٣٠٠٠) مقاتل، وكان عددهم في المرة الأولى (٢٢٠٠٠) وعلى الشكل التالى:

عمر بن سعد ومعه: ٢٠٠٠ مقاتل.

سنان ومعه: ٤٠٠٠ مقاتل.

عروة بن قيس ومعه: ٢٠٠٠ مقاتل.

شمر ومعه: ٤٠٠٠ مقاتل.

شبث بن ربعي ومعه: ٤٠٠٠ مقاتل. ثم التحق بهم:

يزيـد بـن ركاب الكلبـي ومعـه: ٢٠٠٠ مقاتل.

الحصين بن نمير ومعه: ٤٠٠٠ مقاتل.

المازني ومعه: ٣٠٠٠ مقاتل. نصر المازني ومعه: ٢٠٠٠ مقاتل.

نعى الإمام العسين الله يوم العاشر من أصحابه وخطب في شهادتهم ودعا لهم ولعن أعداءهم وهم: (علي الأكبر، العباس، القاسم، عبد الله بن الحسن، عبد الله الرضيع، مسلم بن عوسجة، حبيب بن مظاهر، الحر بن يزيد الرياحي، زهير بن القين، وجون). وترحم على اثنين هما: (مسلم وهانئ).

وقف الإمام الحسين الله عند رؤوس سبعة من الشهداء هم: (مسلم بن عوسجة، الحر، واضح الرومي، جون، العباس، علي الأكبر، القاسم).

رمى الأعداء برؤوس ثلاثة من الشهداء مع الإمام الحسين الله بن عمير الكلبي، عمرو بن جنادة، وعابس بن أبي شبيب الشاكري).

قطعت أجساد ثلاثة من الشهداء يوم عاشوراء وهم: (علي الأكبر، العباس، وعبد الرحمن بن عمير).

استشهد في الواقعة خمسة من أصحاب رسول الله على إلى جانب الإمام الحسين الله وهم: (أنس بن حرث الكاهلي، حبيب بن مظاهر، مسلم بن عوسجة، هانئ بن عروة، وعبد الله بن يقطر العميري).

استشهد في كربلاء خمسة صبيان غير بالغين وهم: (عبد الله الرضيع، عبد الله بن الحسن، محمد بن أبي سعيد بن عقيل، القاسم بن الحسن، وعمرو بن جنادة الأنصاري).

استشهد بين يدي الإمام الحسين ١٥) عليه غلاماً (عبيداً) وهم: (نصر وسعد من موالي الإمام علي، منجح مولى الإمام الحسن، أسلم وقارب من موالي الإمام الحسين، الحرث مولى حمزة، جون مولى أبى ذر،







رافع مولى مسلم الأزدى، سعد مولى عمر الصيداوي، سالم مولى بني المدينة، سالم مولى العبدى، شوذب مولى شاكر، شبيب مولى الحرث الجابري، واضح مولى الحرث السلماني) هؤلاء الأربعة عشر استشهدوا في كربلاء، أما سلمان مولى الإمام الحسين فقد كان بعثه إلى البصرة واستشهد فيها.

عدد من أسر من أصحاب الحسين علاسلام اثنان هما: (سـواربن منعم، ومنعم بن ثمامة الصيداوي).

عدد من استشهد بعد الإمام الحسين علاسلام أربعة من أصحابه وهم: (سعد بن الحرث، أخوه أبو الحتوف، سويد بن أبى مطاع ـ وكان جريحاً ومحمد بن أبي سعيد بن عقيل).

عدد من استشهد من الأصحاب بمحضر من أبائهم سبعة وهم: (على الأكبر، عبد الله بن الحسين، عمرو بن جنادة، عبد الله ابن يزيد، مجمع بن عائذ، عبد الرحمن بن مسعود).

خمسة نساء أردن القتال هن: (أمة مسلم ابن عوسجة، أم وهب زوجة عبد الله الكلبى، أم عبد الله الكلبى، زينب الكبرى، وأم عمرو بن جنادة).

أما المرأة التي استشهدت في كربلاء

فهي: (أم وهب زوجة عبد الله بن عمير الكلبي).

النساء في كربلاء هن: (زينب، أم كلشوم، فاطمة، صفية، رقية، وأم هاني بنات أمير المؤمنين، وفاطمة وسكينة بنتا الإمام الحسين، ورباب وعاتكة وأم محسن ابن الحسن، وبنت مسلم بن عقيل، وفضة النوبية، وجارية الإمام الحسين، وأم وهب ابن عبد الله).

كانت أمهات تسعة من شهداء كربلاء حاضرات يوم عاشوراء ورأين استشهاد أبنائهن وهم. (عبد الله بن الحسين وأمه الرباب، عون بن عبد الله بن جعفر وأمه زينب، القاسم بن الحسن، وأمه رملة، عبد الله بن الحسن وأمه بنت شليل الجليلية، وعبد الله بن مسلم وأمه رقية بنت على السلام، محمد بن أبي سعيد بن عقيل، عمرو بن جنادة، عبد الله بن وهب وأمه أم وهب، وعلى الأكبر وأمه ليلي كما وردت في بعض الأخبار ولكن هذا غير ثابت).

السلام على الحسين وعلى على بن الحسين وعلى أبناء الحسين وعلى أصحاب الحسين الذين بذلوا مهجهم دون الحسين فيا ليتنا كناً معهم فنفوز فوزاً عظيماً ■



# ميام يوم عاشوراء

## في المنظور التاريخي والفقهي والعقائدي

## السيد محمود المقدس الغريفي باحث وأستاذ في الحوزة العلمية

سلسمه عاشوراء على وزن فاعولاء ويأتي بالمد والقصر، وهو اليوم العاشر من المحرم، ولم يعرف اسم على هذا الوزن سواه، كما قال ابن دريد في الجمهرة، واختلف معه البعض وعدوا الضاروراء من الضراء والساروراء من السراء، وغيرها على وزن فاعولاء، ولكن أنكروا عليهم جماعة وقالوا: إنه لا ثاني له، أما تاسوعاء اليوم التاسع من المحرم - فقد ألحق به، وقيل إنه مولد() وفيه تأمل.

ويوم عاشوراء هو يوم الإسلام الأكبر، يوم دبّت فيه روح الرسالة إلى المجتمع الإسلامي من جديد، وأخذ نبض القلب يستعيد نشاطه، والرئتين تنفست من جديد، وانتشرت الحركة الفاعلة في جسم المجتمع الإسلامي، بعد أن خدره بنو أمية وكادوا أن يجهزوا عليه.

يوم ارتوت منه نفوس المسلمين الشمم والإباء، والظالمين الهزيمة والعار.

يوم بدد كل خوف النفوس الخيرة، وزرع الرعب في نفوس الكفرة الفجرة. يوم علم المظلوم كيف ينتصر بالمبادئ، ولقن الظالمين درس الاختباء وراء الخنادق.

إنه يوم ثار فيه الدم الزكى على الظالم

الشقي، يوم ثار فيه الإسلام من جديد على الجاهلية القبلية المظلمة. إنه يوم الشهادة، يوم البطولة، يوم الخلود.

أنه يوم كربلاء التي رشفت دماء ريحانة رسول الله وسيد شباب أهل الجنة الإمام الحسين بن علي المناس الشهداء بعد أن استباحته سيوف الأشقياء، حتى بكته الجن والأنس والحجر والمدر والأرض والسماء.

يوم عاشوراء عرف باسم الحسين الته وصبغ بدم الحسين الته وانتشر بصرخة الحسين الته وانتشر بصرخة الحسين الته ومسكن ضريح الحسين الته ، وميلاده شهادة الحسين الته ، وهدف ثأر الحسين الته ، ووجوده ومبدؤه نهج الحسين الته ، ووجوده للحسين الته ، وأبناؤه شيعة الحسين الته ، ولو قدر لك أن تخاطبه لقال لك بفخر: أنا خلقت للحسين الته .

# صيام يوم عاشوراء تاريخياً قبل استشهاد الحسين السِّلام

نُقل في بعض الأخبار أنّ أول ما شرع الصيام كان صوم عاشوراء(٢)، فقد روى العامة عن ابن عباس أنه قال: أمر رسول



اللَّهُ عَيِّيًّا بصوم عاشورا(٢)، وروى أنه عَيِّلًا بعث إلى أهل السواد في يوم عاشوراء وقال: من لم يأكل فليصم، ومن أكل فليمسك بقية نهار ه(٤). وقد ورد عن قتادة في تفسير قوله تعالى: (أياماً معدودات...) أنها ثلاثة أيام من كل شهر وصوم عاشوراء، وقيل غير هذا التفسير، ولكنهم اتّفقوا على أن ذلك منسوخ بشهر رمضان(٥).

وقد ورد عن أبى همام عن أبى الحسن عليه قال: صام رسول الله عَيْلَةُ يوم عاشورا(١). وروى زرارة ومحمد بن مسلم أنهما سألا أبا جعفر عالسه عن صوم عاشوراء فقال: كان صومه قبل شهر رمضان فلما نزل شهر رمضان ترك(٧).

هـذا وقـد وردت جملـة مـن الأخبار في فضل صيامه، فقد ورد عن النبي الله قال: من صام في كل شهر ثلاثة أيام وهي البيض، حُسب له بصومه ثلاثة آلاف سنة، ومن صام يوم عاشوراء فكأنما صام الدهر وقامه. وروى أن صيامه كفارة ذنو ب سنة، بل وروى من صام ذلك اليوم غُفرت له ذنو ب سبعين سنة، وغفرت له خواتم عمله (^).

على إنا لو بحثتا في سبب صيامه وأساسه نجد أن في الأمر غرابة، إذ ورد أن النبي حين قدم إلى المدينة رأى اليهود تصوم يوم عاشوراء فسألهم فأخبروه أنه اليوم الذي أغرق الله فيه آل فرعون ونجّى موسي ومن معه منهم، فقال: نحن أحق بموسى منهم، فصام وأمر الناس بصومه، فلما فرض صوم شهر رمضان لم يأمرهم بصوم يوم عاشوراء ولم ينههم عنه (٩).

وفى صحيح مسلم ورد عن أبي موسى أن أهل خيبر كانوا يصومون يوم عاشوراء ويتخذونه عيداً يلبسون فيه نساءهم الحلي، فقال رسول الله صلى الله عَلَيْهُ: فصوموه أنتم.

وعن ابن عباس أنه خرج من السفينة

نوح يوم عاشوراء ولذلك صام من صام في هـذا اليوم(١٠٠)، وفي آخر عن رسـول الله عَلَيْهُ أنها رست يوم عاشوراء، فأمر من معه أن يصوموا شكراً لله(١١).

ولابد للمتتبع أن يتعجب من هذا الأمر خلال الاطلاع على سيرته الشريفة وأخباره كان يحرص على عدم التشبيه باليهو د و التمسك بآر ائهم و لا الدعوة للاقتداء بهم، حتى لا ينخدع البسطاء من المسلمين الجدد بدسائسهم ومكرهم في التشبث بما يدعم قولهم أو فعلهم أو سلوكهم، وتصحيحه من نبى الإسلام الله وهذا غير خفي على أحد وقد استفاضت السيرة النبوية الشريفة بالنهي عن اتباعهم والتشبه بهم حتى في أبسط الأمور. أضف لحديث إرساء سفينة نوح على الجودي، فإن قلنا فرضاً به فإن الرسول عَيِّةُ أشد حرصاً وأكثر فطنة من استغلال صفة صيام يوم عاشوراء لارساء سفينة نوح تشبهاً باليهو د إذ هم يصومون هذا اليوم حتى لا يستغلون هذا الفعل ويتندرون به على المسلمين. على أن إرساء سفينة نوح يوم عاشوراء غير ثابت وهناك بعض ما روى يخالف هذا اليوم. وأنها استوت على الجودي يوم الثامن عشر من ذي الحجة(١١).

أضف إلى التضارب بين الفترة الزمنية بين الخبرين الأول والثاني عند دخول رسول في السنة السابعة للهجرة ومما يدعم هذا القول ما روى عن ابن عباس أنه قال: صوموا التاسع والعاشر ولا تشبهوا باليهود(١٢)، وعنه أيضاً سئل عن صيام عاشوراء قال: إذا رأيت هـ لال المحرم فاعدد، فإذا أصبحت من تاسعه فأصبح صائماً. قال: قلت: وكذلك كان يصومه محمد عَيِّلًا قال: نعم (١١). وروى أيضاً قوله عَيِّالًا: لئن بقيت إلى قابل لأصومن أيضاً

تاسوعاء(١٥).

للمجتمع المدني وما يحيطه ومن دون إثارة وإرباك وهو القائل: (إنا معاشر الأنبياء أمرنا أن نكلم الناس على قدر عقولهم) فبدأ انتزاع هذا الأمر بالتدريج، فأرشد أول الأمر بعدم التشبه بهم كلياً بصوم يوم عاشوراء فقط بل أضاف تاسوعاء له حتى يأخذ الأمر صفة إسلامية، ونابع من قول نبي الإسلام لا غيره، وقد ورد: صوموا التاسع والعاشر ولا تشبهوا باليهود، وكذا عن علي بن أبي طالب المحرم (١١)، وروي عن النبي والعاشر من المحرم ووي عن النبي أن بقيت إلى قابل لأصومن تاسوعاء.

ومن المعلوم أن تشريع صيام شهر رمضان كان في السنة الثانية للهجرة، وأنه في وصل إلى المدينة المنورة في ربيع على ما هو الثابت في التاريخ، فمر عليه في شهر واحد من المحرم بعد الهجرة. والظاهر جرى الكلام السابق فيه حول صيام يوم عاشوراء، وفيه روي قوله في بقيت إلى قابل لأصومن تاسوعاء، أي إن بقيت على هذا الأمر من الصيام العرفي بقيت على هذا الأمر من الصيام العرفي رمضان في السنة الثانية للهجرة، وأسقط ما ولكن جاء العام القابل وشرع صيام شهر ومضان في السنة الثانية للهجرة، وأسقط ما عليهم، أو نقول منسوخ إن تنزلنا كما قيل عين بعض المفسرين، وإنه منسوخ بصوم شهر رمضان.

وكذا روي عن عائشة أن النبي الله صامه وأمر بصيامه، فلما افترض شهر رمضان







كان هو الفريضة وترك عاشوراء فمن شاء تركه(١٨). بل ورد أكثر دقة وبيان عن الوشا قال: حدثتي نجية بن الحرث العطار قال: سألت أبا جعفر عاليه عن صوم يوم عاشوراء فقال: صوم متروك بنزول شهر رمضان والمتروك بدعة. قال نجية؛ فسألت أبا عبد الله عن ذلك من بعد أبيه فأجابني بمثل جواب أبيه، ثم قال لي: أما أنه صيام يوم ما نزل به كتاب، ولا جرّت به سنة إلا سنة آل زياد بقتل الحسين بن على ١٩) عليسلم ١٠

وروى أيضاً عن الصادق علال أنّ صومه متروك بنزول شهر رمضان والمتروك بدعة (۲۰). كما روى عن محمد بن مسلم وزرارة أنهما سائلا أبا جعفر الباقر عللسلام عن صوم يوم عاشوراء فقال: كان صومه قبل شهر رمضان فلما نزل صوم شهر رمضان

ومن الملاحظ من هذه الروايات أنها لا تدل على أن صومه مشرع من السماء، بل غایته کان یصام قبل شهر رمضان ربما لما قررناه سابقاً، بل صرح الصادق السلام أنه لم ينزل به كتاب ولا جرت به سنة، أضف إلى ذلك أنه لو كان مشرعاً لما ترك وعُدّ بدعة، غايته كان صيامه لا على سبيل التشريع بل الإباحة ولكن أرادوا الله أن يدفعوا عنه الصفة الإسلامية من تشريعه واجباً أو مستحباً، وربما لهذا أشار رسول الله عَلَيْنَ على ما روى عن توبة أنه سُمع يوم عاشوراء على المنبر يقول: يا أهل المدينة أين عماؤكم؟ وسمعت رسول الله عَيْلَةُ يقول أن هذا يوم عاشوراء لم يكتب الله عليكم صيامه وأنا صائم فمن شاء فليصم ومن شاء فليفطر (٢٢)، فأراد عِيلًا أن يؤكد للمسلمين أن لا أمر من الله عز وجل في صيامه، ولم يرد تشريع فيه وأن الله عز وجل لم يكتب عليكم هذا الصوم في إشارة إلى ترك إتباع

سنن اليهود وعقائدهم، وأنه ليس بواجب عليكم كما يفعله اليهو د واتبعتموهم (فمن شاء فليصم ومن شاء فليفطر).

و الظن كل الظن أن جملة (و أنا صائم) دخيلة على قوله عَلَيُّ - إن صحت النسبة -لأنه بصدد بيان عدم فرض الصيام في يوم عاشوراء من الله عز وجل لما تبادر للمجتمع المدنى ظاهراً من وجوب صيامه أو استحبابه أو فضله من خلال اختلاطهم باليهود، بل أر ادبي إفهام المسلمين أن حكمه الإباحة وأنكم بالخيار في صيامه وأنه لا فضل له ولا استحباب فضلاً عن الوجوب بدليل أنه الله المامر بالقضاء لمن أكل فيه، ولم يرد شيء في ذلك.

فلا يكون صيامه ﷺ والله العالم مخالفاً لبيانه ومراده، لاسيما أنه يعلم أن المسلمين يقتدون به في أفعاله وتصرفاته وأن الله عز وجل لم يشرعه لهم. اللهم إلا إذا قلنا بدلالة قوله: (عليكم) خطاب فقط للمسلمين، وأنه مباح لهم وأن الصوم في هذا اليوم من مختصات رسول الله على ولكن لم يرد أنه من مختصاته عَلَيْ بل لـم يؤكد أنه صام يو م عاشوراء أو حتى عُرف عنه ذلك بما يفيد الاطمئنان أو الظن المعتبر، إضافة إلى أن الأحكام الإسلامية تشمله علله بالعموم لأنه نبى المسلمين وسيدهم وإن خاطبهم بالخصوص. أو ربما تعود هده الجملة على توبة نفسه ولا عبرة بفعله بعد نقله قوله كللله لم يكتب الله عليكم صيامه.

أضف إلى هذا إننا لم نعلم ماهية صيام يوم عاشوراء، وكيفيت على طريقة صوم اليهود أم كان على طريقة صيام شهر رمضان وبعد لم يشرع أم كانت له كيفية خاصة به، وهذا ما أبهم ولم يفسر؟!

ومن هنا نرى إن صيام يوم عاشوراء تاريخياً لم يثبت فرض وجوبه فضلاً عن

استحبابه أو فضل صيامه.

وقد روى مسلم في صحيحه عن ابن عباس قال: ذُكر عند النبي الله يوم عاشوراء فقال: ذلك يوم يصومه أهل الجاهلية، فمن شاء صامه ومن شاء تركه.

وما شاع ونقل ـ إن ثبت ـ هو محض توجيه وإرشاد من رسول الله عَيْلَةُ للمسلمين حتى لا ينخدعوا بعقائد اليهود وأفكارهم ويتشبهوا بهم. فخلط الأمر على بعض المسلمين و الرواة، حتى التبس الأمر على بعض فقهاء الجمهور. وأصبح الحكم على أنه أمر كُتب من السماء ونزل به الوحى، بل اختلفوا في حكم صيامه وما كان بما لا فائدة يعتديها تبعاً لاختلاف الروايات التي نقلوها، فقد أوجبه أبو حنيفة، وللشافعي فيه قولان، واكتفى أحمد بإيراد روايتين بل ذكر العينى في عمدة القارئ: اتفق العلماء على أن صوم يوم عاشوراء سنة وليس بواجب. وهذا نتج من اختلاط بعض أهل المدينة باليهود، وحيث استقرار المسلمين كان فيها وأغلب الأحكام الإسلامية نزلت فيها وانتشرت منها، وكان الأنصار حينها الأكثر من المهاجرين، فطبع على جملة منهم صيام يوم عاشوراء كما صامه اليهود، بعد أن أصبح إشعاع الرسالة الإسلامية يسطع من المدينة إلى بقاع الأرض فنقلت الأخبار بلا قرائن ولا دلائل فاشتبه الحال. هذا إن لم نقل أو نطمئن أن لبنى أمية الدور الأكبر في خلق هكذا أخبار وتفعيلها في المجتمع نكاية

بالإسلام ورسوله و الله و الله الله و الله و

## صيام يوم عاشوراء فقهياً:

بعد أن عرفنا أنّ صيام يوم عاشوراء لم يثبت فرضه تاريخياً فضلاً عن فضله، فربما يقال هناك روايات عديدة وردت عن طريق أئمة أهل البيت الله وذكرت في كتبنا المعتبرة تدل على فضل صيام يوم عاشوراء، وهذا يدل على أن له أثراً سابقاً ووحياً ناطقاً.

قلت: إن هناك عمومات قطعية على أن الصوم من المستحبات المؤكدة التي حتّ عليها الشارع المقدس، بل ورد في الحديث القدسي: (الصوم لي وأنا أجازي به)، وأن الصوم جُنّة من النار، وأنه زكاة الأبدان، وبه يدخل العبد الجنة وغيرها كثير تدل على فضل عموم الصيام. ونعم ما قال بعض العلماء من أنه لو لم يكن في الصوم إلا الارتقاء عن حضيض حظوظ النفس البهيمية إلى ذروة التشبّه بالملائكة الروحانية لكفى به فضلاً ومنقبة وشرفاً.

من هنا فإن الصيام يستحب في كل وقت وفي كل يوم عدا ما وجب في شهر رمضان ما لم يرد دليل على النهي والترك كصيام العيدين مشلاً، بل ربما يتأكد



## عاشوراء





استحباب صيام يوم إذا ورد دليل على ذلك كصيام يوم الغدير مثلاً.

وعن مسعدة بن صدقة عن أبي عبد الله الله الله عن أبيه ، أن علياً قال: صوموا العاشوراء، التاسع والعاشر فإنه يكفر ذنوب سنة (٢٠).

وهذا يدل على أن عاشوراء هو اليوم التاسع والعاشر من المحرم. وما روى عن عبد الله بن ميمون القداح عن جعفر عن أبيه المناكلا قال: صيام يوم عاشوراء كفارة سنة(٢٠). وما ورد عن كثير النوا عن أبى جعفر عليه قال: لزقت السفينة يوم عاشوراء على الجودى، فأمر نوح علايس من معه من الجن والإنس أن يصوموا ذلك اليوم، قال أبو جعفر عالسلام: أتدرون ما هذا اليوم؟ هذا اليوم الذي تاب الله عز وجل فيه على آدم وحواء، هذا اليوم الذي فلق الله فيه البحر لبني إسرائيل فأغرق فرعون ومن معه، وهذا اليوم الذي غلب فيه موسي علالتلا فرعون، وهذا اليوم الذي ولد فيه إبراهيم علالته، وهذا اليوم الذي تاب الله فيه على قوم يونس، وهذا اليوم الذي ولد فيه عيسي بن مريم السلام، وهذا اليوم الذي يقوم فيه القائم٢٦) علاستاله).

وأما ما يدل على ترك صيامه فقد ورد عن زرارة بن أعين ومحمد بن مسلم جميعاً أنهما سألا أبا جعفر الباقر الساهم عن صوم يوم عاشوراء، فقال: كان صومه قبل شهر رمضان، فلما نزل شهر رمضان تُرك (۷۳).

وما ورد عن ابن عبد الملك قال: سألت أبا عبد الله الله الله عن صوم تاسوعاء وعاشوراء من شهر المحرم، فقال: تاسوعاء

يوم حوصر فيه الحسين عليسلام وأصحابه رضي الله عنهم بكربلاء، واجتمع عليه خيل أهل الشام، وأناخوا عليه، وفرح ابن مرجانة وعمر بن سعد بنواقل (بتوافر) الخيل و كثر تها. و استضعفوا فيه الحسين عالسه وأصحابه كرّم الله وجوههم، وأيقنوا أن لا يأتي الحسين ناصر، ولا يمده أهل العراق، ثم أستعبر باكياً وقال: بأبي المستضعف الغريب، ثم قال: وأما يوم عاشوراء فيوم أصيب فيه الحسين علال صريعاً بين أصحابه، وأصحاب صرعى حوله، أفصوم يكون في ذلك اليوم؟ كلا ورب البيت الحرام ما هـ و يوم صوم، ما هـ و إلا يوم حزن ومصيبة دخلت على أهل السماء وأهل الأرض وجميع المؤمنين، ويوم فرح وسرور البن مرجانة وآل زياد وأهل الشام، غضب الله عليهم وعلى ذرياتهم، وذلك يوم بكت فيه (عليه) جميع بقاع الأرض خلا بقعة الشام، فمن صام أو تبرك به حشره الله مع آل زياد ممسوخ القلب، مسخوط عليه، ومن أدّخر إلى منزله فيه ذخيرة أعقبه الله تعالى نفاقاً في قلبه إلى يوم يلقاه، وانتزع البركة عنه وعن أهل بيته وولده، وشاركه الشيطان في جميع ذلك(٢٨).

وعن جعفر بن عيسى بن عبيد قال: سألت الرضاء إلى عن صوم يوم عاشوراء وما يقول الناس فيه، فقال الله: عن صوم ابن مرجانة تسألني ذلك يوم صامه الأدعياء من آل زياد لقتل الحسين الله، وهو يوم يتشاءم به آل محمد الذي يتشاءم به أهل الإسلام، واليوم الذي يتشاءم به أهل الإسلام لا يصام ولا يتبرك به، ويوم الاثنين يوم نحس قبض الله فيه نبيه الله وما أصيب آل محمد إلا في يوم الاثنين فتشاءم به أوتبرك به عدونا، ويوم عاشوراء قتل الحسين الله وتبرك به ابن مرجانة، وتشاءم به آل محمد فمن صامهما مرجانة، وتشاءم به آل محمد فمن صامهما

أو تبرك بهما لقي الله تبارك وتعالى ممسوخ القلب، وكان حشره مع الذين سنّوا صومهما وتبركوا بهما(٢٠٠٠).

وما روي عن زيد النرسي قال: سمعت عبيد بن زرارة يسأل أبا عبد الله الله عن صوم يوم عاشوراء فقال: من صامه كان حظه من صيام ذلك اليوم حظ ابن مرجانة وآل زياد، قال: قلت: وما كان حظهم من ذلك اليوم؟ قال الله من النار ومن عمل يقرب من النار (٢٠٠).

أولادهم، فصارت في آل أبي سفيان سنة إلى اليوم، فلذلك يصومونه ويدخلون على أهاليهم وعيالاتهم الفرح ذلك اليوم، ثم قال: إن الصوم لا يكون للمصيبة، ولا يكون إلا شكراً للسلامة، وإن الحسين السلامة أصيب يوم عاشوراء فإن كنت فيمن أصيب بهم فلا تصم، وإن كنت شامتاً ممن سرة سلامة بني أمية فصم شكراً لله تعالى (٢٣).

قال الشيخ الطوسي (قدس سره) في التهذيب: فالوجه في هذه الأحاديث إن من صام يوم عاشوراء على طريق الحزن بمصاب رسول الله عَيِّلَةِ والجزع لما حلّ بعترته فقد أصاب، ومن صامه على ما يعتقد فيه مخالفونا من الفضل في صومه والتبرك به والاعتقاد لبركته وسعادته فقد أثم وأخطأ، ونسب هذا الجمع إلى أستاذه الشيخ المفيد (قدس سره). وقد أخذ هذا الجمع جملة من الفقهاء رضي الله عنهم وبنوا عليه، بل ظاهر الغنية لابن زهرة ادعى الإجماع عليه، وهذا الجمع فيه نظر لأنه جمع تبرعى لا شاهد عليه من نص أو رواية، بل ورد ما يخالفه كما في رواية الحسين بن أبي غندر إذ ورد فيها: إن الصوم لا يكون لمصيبة و لا يكون إلا شكراً للسلامة وإن الحسين عليته أصيب يوم عاشوراء...

ومن خلال تتبع الأحداث بعد استشهاد الإمام الحسين الله يوم عاشوراء وما عملته سياسة الدولة الأموية من جعل هذا اليوم يوم عاشوراء يوم الظفر والنصر وصاموه





شكراً على قتل ابن رسول الله وسنوه عيداً لهم و لأتباعهم يلبسون فيه الثياب الجدد، ويوسعون على عيالهم، ويطعمونهم أفضل الطعام ويزينون نساءهم بأجمل الحلى، ويرقصون ويفرحون فيه، وجعلوه

يوم بركة وسعد أخزاهم الله، حتى اختلقوا

روايات في فضله.

ومن هنا يمكن حمل روايات استحباب صوم يوم عاشوراء على ما في الخدش في بعض إسنادها على التقية، حتى روايات نسخه بشهر رمضان جرياً على ما روته العامة. أما خبر كثير النوًا فإنه وإن كان بترياً عامياً كما ذكره الشيخ في رجاله وغيره، فقد ورد فيه الذم عدة مرات عن الإمام الصادق السلام، كما رواه الكشي في رجاله، إذ تبرأ منه الله في الدنيا والآخرة، فإن خبره معارض بخبر جبلة المكية عن ميثم التمار بل عده من الأحاديث الموضوعة، ما رواه الصدوق في علله عن جبلة المكية قالت؛ سمعت ميثم التمار يقول؛ لتقتلن هذه الأمة ابن نبيها في المحرم لعشر يمضين منه، وليتخذن أعداء الله ذلك اليوم يوم بركة وأن ذلك لكائن قد سبق علم الله تعالى ذكره، أعلم ذلك بعهد عهده إلى مولاي أمير المؤمنين علاله ، ولقد أخبرني أنه يبكي عليه كل شيء حتى الوحوش في الفلوات والحيتان في البحار والطير في جو السماء فتبكى عليه الشمس والقمر والنجوم والسماء والأرض دماً ورماداً، ثم قال: وجبت لعنة الله على قتلة الحسين السلام كما وجبت على المشــركين الذين يجعلون مع الله إلهاً آخر، وكما وجبت على اليهود والنصاري والمجوس، قالت جبلة: فبكي ميثم ثم قال: سيزعمون بحديث يضعونه إنه اليوم الذي تاب الله في على آدم السلام وإنما تاب الله على آدم في ذي الحجة، ويزعمون أنه اليوم الذي

قبل الله فيه توبة داود وإنما قبل الله توبته في ذي الحجة، ويزعمون أنه اليوم الذي أخرج الله فيه يونس من بطن الحوت وإنما أخرجه الله من بطن الحوت في ذي القعدة، ويزعمون أنه اليوم الذي استوت سفينة نوح على الجودي وإنما استوت على الجودي في يوم الثامن عشر من ذي الحجة، ويزعمون أنه اليوم الذي فلق فيه البحر لبني إسرائيل وإنما كان ذلك في شهر ربيع الأول، ثم قال ميثم: يا جبلة اعلمي أن للحسين بن على الملكا سيد الشهداء يوم القيامة ولأصحابه على سائر الشهداء درجة، يا جبلة إذا نظرت إلى الشمس حمراء كأنها دم عبيط فاعلمي أن سيدك الحسين قد قتل، قالت: فخرجت ذات يوم فرأيت الشمس على الحيطان كأنها الملاحف المعصفرة فصحت حينئذ وبكيت وقلت: قد والله قتل سيدنا الحسين ابن على البالاا.

على أن روايات ترك صوم يوم عاشوراء وإن كان فيها إشارات ودلالات للنهي عن صومه إما مطلقاً أو كونه متروكاً وبدعة أو الصوم لا يكون لمصيبة ولكنها غير نقية السند. وربما يقال إنها لا تسقط عن التعارض إن قلنا به مع روايات استحباب صيامه لأن الأصحاب عملوا بها وبنوا جمعهم السبرعي عليها في لا يمكن إشات حرمة الصيام في يوم عاشوراء عليها، ولا يمكن تخصيص العمومات القطعية في استحباب مطلق الصوم بها بعد حصر الحرمة في غيره. غايته الاحتياط في ترك صوم يوم عاشوراء فضلاً عن كراهته.

# صوم يوم عاشوراء عقائدياً بعد استشهاد الحسين السلام،

بعد أن عرفنا أن لا دليلاً ناهضاً على

**٣٤ صيام يوم عاشوراء** ينابيع العدد (٤) محرم ـ صفر ١٤٢٦هـ

حرمة صيام يوم عاشوراء، بل غاية ما يمكن أن يقال الكراهة. إلا الشيخ يوسف البحراني في حدائقه أفتى بحرمة صيام يوم عاشوراء، وعلق المحقق النراقي في مستنده أنه في غاية الجودة، وعلل ذلك أنه لأجل الخصوصية، وإن لم يحرم من جهة مطلق الصوم.

أقول: إن هدا التعليل غاية في الروعة ويحكي ما في النفس، إذ استفاضت كتبنا المعتبرة بقول أئمة أهل البيت المالا شيعتنا خلقوا من فاضل طينتنا يفرحون شيعتنا خلقوا من فاضل طينتنا يفرحون لفرحنا ويحزنون لحزننا. ومن غير شك أن الحسول الله حزن وبكى في مولد الإمام الحسين المالية عندما أخبره جبرئيل بما يفعله بنو أمية يوم عاشوراء بولده الحسين المؤمنين على أرض كربلاء، وكذا أمير المؤمنين والزهراء للها كما ورد في كثير من الأخبار، وأن الإمام الحسن المسلة قال له: (لا يوم كيومك يا أبا عبد الله) عندما اغتم وحزن لما رآه يلفظ كبده من السم.

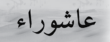
بل إن الإمام زين العابدين البكاء على شاهد الفاجعة لم تهدأ عيناه من البكاء على أبيه الحسين الملكي ولم يسكن الحزن والجزع عليه حتى عد من البكائين، وكذلك الأئمة من ولده الملكي لم تهدأ لهم عين ولا سكن لهم خاطر إذا ذكر جدهم الحسين الله فأقاموا المآتم عليه، وحثوا شيعتهم ومواليهم على ذلك، وشجعوا الشعراء على النظم في الحسين الله الصوت

لإبكاء الناس وبيان مصيبة الحسين التها، وكرموهم مادياً ومعنوياً في الدنيا والآخرة، والأخبار بذلك بلغت حد الاستفاضة، كما ورد عن بعضهم الته إنه إذا دخل شهر محرم لا يرى ضاحكاً وكانت الكآبة تغلب عليه حتى تمضي منه عشرة أيام فإذا كان اليوم العاشر كان ذلك اليوم يوم مصيبته وحزنه وبكائه ويقول: هو اليوم الذي قتل فيه جدي الحسين؟ الماته الحسين؟ الماته الحسين؟ الماته الحسين؟ الماته الحسين؟ الماته ويقول.

وعن دعبل قال: دخلت على سيدي ومولاي علي بن موسى الرضائية كا في أيام عشر المحرم فرأيته جالساً جلسة الحزين الكثيب وأصحابه من حوله... إلى أن قال: يا دعبل أحب أن تنشدني شعراً فإن هذه الأيام حزن كانت علينا أهل البيت وأيام سرور كانت على أعدائنا وبخاصة بني أمية...(٥٣) وغيرها مما لا يسع المقام ذكره، فكان هذا ديدنهم في الحياة، وهذا سلوكهم في المجتمع، بل جعلوها جزءاً من رسالتهم إلى الناس ذكر مظلومية الحسين المسلم والحزن عليه لاسيما أيام المحرم.

وورد عنهم الله إنا كلنا واحد، أولنا محمد وآخرنا محمد وأوسطنا محمد

# وعاد اصحاب الحسينين







وكلنا محمد(٢٦)، فالأسوة بهم البُّا أسوة بأمير المؤمنين علاسه ورسول الله عكالة الذي أمرنا الله عز وجل أن نتأسى به ونقتدى بسيرته، فإذا كان هذا سلو كهم و حالتهم وصفتهم اللم يوم عاشوراء من الحزن والغم والبكاء والجزع والنهى عن صومه، في حين نرى العكس عند أخبث طو ائف العامة فرحاً وتبركاً وصياماً فيه وهذا الأمر لا يخفى على أحد. فهل من سنة الاقتداء بهم النا صيام هذا اليوم؟ وهل من حسن المواساة التشبه ببنى أمية وما سنوه بين الناس؟ وهل يعد من شيعتهم من لم يحزن لحزنهم؟

ولهذا نرى أئمة أهل البيت البيال من خلال ما اقتطف من كلماتهم يؤكدون على ترك صيام يوم عاشوراء ومن كلماتهم البيلان عن صوم ابن مرجانة تسألني ذلك يوم صامه الأدعياء... هو صوم يتشاءم به آل محمد البالا ، ويتشاءم به أهل الإسلام، من صامه كان حظه صيام ذلك اليوم حظ ابن مرجانة وآل زياد ... وما حظهم... النار، ذلك يوم قتل فيه الحسين علاسة فإن كنت شامتاً فصم؟ أن الحسين أصيب يوم عاشوراء فإن كنت ممن أُصيب به فلا تصم، وإن كنت شـــامتاً ممن سره سلامة بني أمية فصم شكراً لله تعالى. وكلماتهم الهال هذه تطابق سيرتهم ونهجهم بل يؤ كدون اللها أنه صوم يوم ما نزل به كتاب، ولا جرت به سنة إلا سنة آل زياد بقتل الحسين علاله، إن آل أمية نذروا نذراً إن قتل الحسين علاسل يتخذوا ذلك اليوم عيداً لهم يصومون فيه شكراً... ثم إن الصوم لا يكون للمصيبة ولا يكون إلا شكراً للسلامة، أما يوم عاشوراء فيوم أصيب فيه الحسين علاله صريعاً بين أصحابه، وأصحابه صرعى حوله، أفصوم يكون في ذلك اليوم؟ كلا ورب البيت الحرام ما هو يوم صوم، وما هو إلا يوم حزن ومصيبة...

وفي الجملة إن تأكيدهم المله على عدم التشبه بأل أمية وآل زياد في صيام هذا اليوم وإتباعهم، واستغلال هذا اليوم في تركيز سنة بنى أمية فى المجتمع بصيامه إيفاءً بنذرهم بقتل ابن رسول الله الله الله الإمام الحسين عليته ، وربما أن الفعل وإن كان ذا مصلحة ولكن ينطبق على الترك عنوان آخر أرجح من الفعل أو يلازمه (٢٧)، وبهذا يدفع القول بالجمع بين الصوم وحسن العزاء والمصيبة وإظهار الجزع.

وعلى هذا فإن حرمة صيام يوم عاشوراء لأجل خصوصية مصاب سيد الشهداء عالسلا أقرب لسيرة أئمتنا الله وتوجههم، وسيرة علمائنا المتقدمين والمتأخرين منهم، إن لم نقل إنها سيرة عامة شيعة أهل البيت المناه و مو اليهم.

ولا يرد ما قيل إن هذا مخالف للشهرة، بل لم يقل به أحد من الطائفة ومع ذلك أخبار استحباب مطلق الصوم معارضة لأن جميع ذلك إنما يرد لو قلنا بالتحريم بالمرة لا يقصد الخصوصية و لأجل أنه السنة، وأما معه فلا نسلم المخالفة للشهرة ولا تعارضها أخبار مطلق الصوم(٢٨).

فعلى الموالى لأهل البيت البي أن يظهر في هـذا اليوم شدة حزنه وجزعه، وعظم مصيبته بسيد الشهداء علاسلا وعدم التشبه بآل أمية و آل زياد في صيامه كاملاً ، بل يستحب له أن يمسك عن المفطرات إلى العصر من غيـر تبيت للنية على أنه صوم حقيقي، حزناً وجزعاً ومواساة للحسين علاسلا وآله، وإذا أراد إفطاره أن يكون من غير تشميت أي شماتة بمصاب الحسين علاسلا وفرحه بمقتله والعياذ بالله اعتباراً برواية عبد الله بن سنان قال: دخلت على أبى عبد الله علاسة يوم عاشوراء ودموعه تنحدر على عينيه كاللؤلؤ المتساقط، فقلت: مم بكاؤك؟ فقال:

۳۹ صیام یوم عاشوراء ينابيع العدد (٤) محرم \_ صفر ١٤٢٦ه

أفي غفلة أنت؟ أما علمت أن الحسين الله أصيب في مثل هذا اليوم؟ فقلت: ما قولك في صومه؟ فقال لي: صمه من غير تبيت، وافطره من غير تشميت، والا تجعله يوم صوم كملا، وليكن إفطارك بعد صلاة العصر بساعة على شربة من ماء فإنه في مثل ذلك الوقت من ذلك اليوم تجلت الهيجاء عن المرسول الله وفي رواية وانكشفت الغمة عنهم ومنهم في الأرض ثلاثون فتيلاً الغمة عنهم ومنهم في الأرض ثلاثون فتيلاً حياً لكان هو المعزى بهم، قال: وبكى حياً لكان هو المعزى بهم، قال: وبكى ولم يزل حزيناً كثيباً طول يومه ذلك وأنا معه أبكى لبكائه وأحزن لحزنه (١٩٠٥).

وقد رأى جملة من الفقهاء حسن العمل بهذه الرواية لأجل اعتبار سندها، وموافقتها لآداب إظهار الجزع والمصيبة والمواساة اللازمة مراعاتها في يوم عاشوراء، كما أن الإمساك بهذه الصورة لا يعد صوماً.

وفي كلام الإمام الرضاء الله لابن شبيب الختام، حيث قال الله إلى بن شبيب إن سرك أن تكون معنا في الدرجات العلى من الجنان فاحزن لحزننا وافرح لفرحنا وعليك بولايتنا، فلو أن رجلاً تولى حجراً لحشره الله معه يوم القيامة (١٠) •

#### الهوامش:

- (۱) راجع: النهاية لابن الأثير، ولسان العرب لابن منظور، ومجمع البحرين للطريحي، وتاج العروس للزبيدي، والقاموس المحيط للفيروز آبادي.
- (۲) جامع الأصول ٣٣/٦، سنن البيهقي ١٨٨/٤، تذكرة الفقهاء ٢٥٥/١.
  - (٣) منتهى المطلب للعلامة الحلى ٦١١/٢.
- (٤) صحيح البخاري ٣/ ٥٨، وصحيح مسلم ٧٩ ٨/٢.
  - (٥) مجمع البيان للطبرسي ٢٧٣/٢.
- (٦) انظر وسائل الشيعة للحر العاملي كتاب الصوم أبواب الصوم المندوب.
  - (٧) المصدر السابق.
- (٨) المصدر السابق، وتاريخ جرجان للسهمى

- ص٣٤٤، مستدرك الوسائل للنوري ٥٢٣/٧، وغيرها.
- (٩) انظر صحيح البخاري، وصحيح مسلم، وتاريخ الطبري، وابن كثير.
  - (١٠) تاريخ الطبري ١/ ١٢٨.
  - (١١) المصدر السابق ١٣١/١.
  - (١٢) انظر علل الشرائع للصدوق.
  - (١٣) لسان العرب لابن منظور ٥٧٠/٤.
  - (١٤) أخبار أصبهان للأصبهاني ٢١٠/٢.
  - (١٥) النهاية في غريب الحديث لابن الأثير ٥/١.
    - (١٦) تاج العروس للزبيدي ٢٣/٥.
- (١٧) انظر وسائل الشيعة كتاب الصوم أبواب الصوم المندوب.
- (١٨) البداية والنهاية لابن كثير ٣١٢/٣، وانظر منتهى المطلب للعلامة الحلي.
- (١٩) انظر وسائل الشيعة كتاب الصوم أبواب الصوم المندوب.
  - (٢٠) المصدر السابق.
  - (٢١) المصدر السابق.
  - (٢٢) انظر منتهى المطلب للعلامة الحلي.
- (٢٣) انظر وسائل الشيعة كتاب الصوم أبواب الصوم المندوب.
  - (٢٤) المصدر السابق.
  - (٢٥) المصدر السابق.
  - (٢٦) المصدر السابق.
  - (٢٧) المصدر السابق.
  - (٢٨) المصدر السابق.
  - ( ٢٩) المصدر السابق.
  - (٣٠) المصدر السابق.
  - (٣١) المصدر السابق.
  - .6.----
  - (٣٢) المصدر السابق.
  - (٣٣) المصدر السابق.
  - (٣٤) انظر المجالس السنية للسيد محسن الأمين.
    - (٣٥) المصدر السابق.
    - (٣٦) بحار الأنوار ٧/٢٦.
    - (٣٧) فقه الصادق للروحاني ٣٣٢/٨.
      - (٣٨) انظر مستند الشيعة للنراقى.
- (٣٩) انظر وسائل الشيعة كتاب الصوم أبواب الصوم المندوب.
  - (٤٠) الأمالي للصدوق ص١٩٣.



# عبد الرزاق الموسوي المقرم

## رجل التاريخ والمنبر

• حيدر الــمالكـى

رينابع رجل نذر نفسه الزكية للحسين السلام ، وسخر يراعه المعطاء لخدمة قضية الحسين السلام ، فكانت له مع أبي الضيم صلة حميمة ، صلة الارتباط الروحي ، وصلة النسب الذي من خلاله يرتقي إليه السلام .

إنه عبد الرزاق المقرم النجفي، فهو عبد الرزاق بن محمد بن عباس بن حسن ابن قاسم بن حسون بن سعید بن حسن بن كمال الدین بن حسن بن سعید بن ثابت ابن یحیی بن دویس بن عاصم بن حسن بن محمد بن علي بن سالم بن علي بن صبره ابن موسى العصیم بن علي<sup>(۱)</sup> بن الحسين<sup>(۲)</sup> الثائر<sup>(٤)</sup> بن جعفر<sup>(٥)</sup> بن موسى الكاظم الشار التار علي الباقر علي التا بن العابدين التها الن محمد الباقر علي الناهيد علي الناهيد التها التا الحسين الشهيد علي الناهيد علي الناهي الناهي الناهيد علي الناهيد علي الناهيد علي الناهي الناهي الناهيد علي الناهي الناهي الناهيد علي الناهيد علي الناهي الناهيد علي الن

بهذه الوسائط الطاهرة والأصلاب المطهرة يصل السيد المقرم بجده كعبة الأحرار أبي عبد الله الحسين السلام ولسان حاله يقول:

أولئك آبائي فجئني بمثلهم

إذا جمعتنا يا جرير المجامع لقد استوعب سيدنا الأجل فكرة الحسين عليه ، وفهم معناها الجوهري، فراح يجد البحث والتقصى في كتب التاريخ

والسيرة، فيسبر أغوارها ويخوض غمارها مزوداً بإمكاناته الذهنية العالية، وملكاته العلمية التي أهلته كي يميز بين الغث والسمين، يغربل الروايات فينتقي الجيد، ويزيح ستار الظن عن عين الحقيقة، فيثب بأدلته التاريخية ما كتبته يد الحقيقة، والذي انزوى وراء ما وضعته اليد الخؤون.

اليد التي استجدت من الحكام والسلاطين فسطرت بالأقلام الزور، خدمة للطغاة، وطلباً لمرضاة المخلوق دون رضا الخالق، وكثير ما غيرت من الحقائق لتضفي المشروعية على هؤلاء الذين تمكنوا من رقاب المسلمين، فكانت وقفات السيد المقرم وقفات مشهودة لم يفلت منه حديث إلا ورصده ينتزع منه ما يكشف تلك المستدة.

وخير مثال على ذلك ما بحثه في كتابه (سكينة بنت الحسين) حيث أثبت اختلاق رواية زواج السيدة سكينة من مصعب بن الزبير، وأكد على نفي إقامتها مجلساً شعرياً يتبارى فيه الشعراء فقد بين أن ذلك من موضوعات الزبير بن بكار.

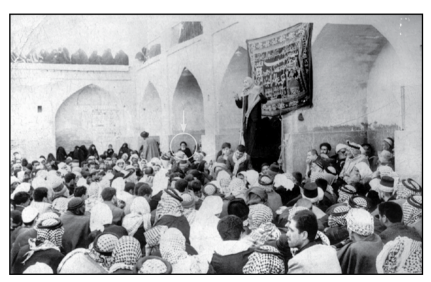
لقد كان كربـلاء بوابة طالما ولج في عالمهـا، فتارة باحث محقـق ومؤرخ مدفق ـ

كما ذكرنا وأخرى منبري من الطراز الأول، يرتقي أعواد المنبر فيفيض لسانه بمنطق الحق، ويسيل منه زبد الفصاحة، تعلوه سيماء الصالحين، طلق المحيا، هادئ معتدلة، قد أخذت منه الدراسة مأخذها، وكانت داره مرتاداً لنوي الفضل وأهل الدين وأرباب الأدب، حلبة يلتقي على صعيدها الفرسان وهو صاحب الزمام لا يشغله توديع الصادر عن تحية الوارد.

وما أن يحل المحرم في كل عام حتى تجده كئيباً قد هيّج المصاب أحزانه وأذكت جمرة الفاجعة نيرانه يبكي قتلى الطفوف بدمع مسكوب ولب مسلوب، وله يوم العاشر من المحرم في كربلاء مجلس مذكور وفضله فيه مشهور، فهو من مؤسسي موكب النجف الأشرف الذي يعد من المواكب الضخمة المشهود لها يترقبه الناس في كل عام لما له من حسن تنظيم

وسخاء بذل، وكثرة إظهار للجزع والحزن، فيه صبيحة العاشر من المحرم مقتل الإمام الحسين الله بصوت شجي ونبرات يتناغم معها الحزن، وهيأة تبعث على البكاء، فلا تكاد العيون تنظر إليه حتى تنبعث عبراتها، وتتصاعد من النفوس صيحاتها، فهو المعزى وهو المعزي.

وأرى من الوفاء أن أذكر أن هذا الموكب قد تأسس بجهود الخيرين من أبناء مدينة النجف الأشرف أمثال المرحوم الحاج محمد صالح الجوهرجي والسيد هاشم الصراف وقد سار على منوالهم الحاج مهدي درويش والحاج خضر سياب والحاج رشيد حسوة والحاج رسول عبد الزهرة النجار (رحمهم الله) ومن الباقين الحاج عزيز حسوة والسيد عبد الأمير زوين والحاج جبار حلبوص (حفظهم الله) وعدد آخر لم يسعني ذكر أسمائهم ممن سجلوا في سجل المجد والخلود من خدمة تاج التضعية وحامى حمى



أخذت هذه الصورة في مرقد الحر الرياحي صبيحة الحادي عشر من المحرم سنة ١٩٦٧م، ويبدو فيها الرادود أبو حبيب شلاش وهو يقرأ قصيدة حسينية بوجود السيد عبد الرزاق المقرم المشار إليه.









الإسلام أبي عبد الله الحسين عليسلام.

يحدث الحاج طاهر شلاش(١) عن ذكرياته مع السيد المقرم فيقول: استدعاني السيد عبد الرزاق المقرم في أواخر شهر ذي الحجة سنة ٥ ٦٩٦م وطلب مني أن أقرأ له من القصائد التي سوف أقوم بإلقائها لمو كب النجف الأشرف في كربلاء وذلك لصعوبة وصوله إلى حرم الحسين علاسل بسبب اكتضاضه بالناس ليلة العاشر ويومه فأحب أن يسمع ذلك منى مباشرة فوضع ستاراً وأجلس خلفه زوجته العلوية أم محمد حسين ثم جلس معى وأمرنى بالقراءة فكنت أقرأ وأرى الدموع تنحدر على خديه ولحيته الكريمة، وأسمع أنيناً خلف الستريبعث بالأسى فلا يسعنى إلا مشاركتهم بالبكاء. وبذلك يشابه السيد أجداده الأطهار فهذا الإمام الصادق عليسلا ما إن يعلم بشاعر يأتي إليه ومعه قصيدة في رثاء جده الحسين السلام حتى يضرب الستربينه وبين عياله ويأمر الشاعر بالقراءة فيبكى السلام حتى تخضل لحيته بدموع عينيه وتبكى نساؤه حزنأ لمصاب من أبكى السماء قبل الأرض.

رحل السيد عبد الرزاق المقرم إلى جوار ربه في شهر المصائب والأحزان المحرم في السابع عشر منه في سنة ١٣٩١هـ بعد صراعه مع الأمراض والعلل وكان له من العمر سبعاً وسبعين سنة إذ كان مولده المبارك سنة ١٣١٦هـ وبعد رحيله ارتقى المنبريوم العاشر في موكب النجف الأشرف سماحة الشهيد السعيد المجاهد السيد محمد باقر الحكيم (قدست روحه الطاهرة) إذ كان يقرأ المقتل سائراً على منوال السيد المقرم، وقد استمر في عطائه حتى وهو بعيد عن كربلاء حيث كان يقرؤه لموكب النجف في قم المقدسة.

وقد رثى عميد المنبر الحسيني الشيخ

أحمد الوائلي (رحمه الله) السيد المقرم بقوله.

إيه عبد الرزاق يا ألق الفكر وروح الإيمان والأخلاق إن قبراً حللت فيه لروض سوف تبقى به ليوم التلاق فإذا ما بعثت حفت بك الأعم ال بيضاء حلوة الاشراق فحسان الأصول والفقه والت اريخ قلدن منك بالأعناق ومدى الطف يوم سجلت فيه لحسين وآله و الر فاق صفحات من التبحر والتمحيص الأعللق تزري بأنفس في حسين وسوف تلقى حسيناً وترى الحوض مترعا والساقى هذه عندك الشفيع وما عند إلهي خير وأبقى البواقي

الهو امش:

(١) هـو الأمير بوادي القرى، ثم صار نقيب النقباء بالمدينة وكان يعرف بـ (ابن ناعمة الحزبية) وله عقب كثير.

(رحت عبد الرزاق للرزاق)

مستميحاً عطاء ربك أرخ:

- (۲) ويكنى بأبي إدريس صاحب فرفرا (موضع بالحجاز) وهو المعروف بالنجدة والكرم.
- (٣) هـو الأمير بالفرع (موضع بالحجاز) أعقب اثنى عشر رجلاً ما بين مقل ومكثر.
- (٤) وهو المقتول باليمامة بعد أن ثار على المعتضد وغلب على المدينة.
- (٥) أول من لقب بالخوارى، ويقال لذريته: الخواريون، نسبة إلى واد بالمدينة المنورة يسمى خوار.
- (٦) الحاج طاهر بن أمين آل شلاش النجفي المشهور بأبى حبيب ممن تشرفوا بخدمة الحسين، بدأ بقراءة القصائد بعد وفاة والده الرادود أمين شلاش عام ٥ ١٩٦م واستمر في عطائه الدائم يقرأ لموكب النجف الأشرف في كربلاء المقدسة ليلة العاشر ويومه لغاية عام ١٩٨٠م حيث منع من إقامة تلك الشعائر.





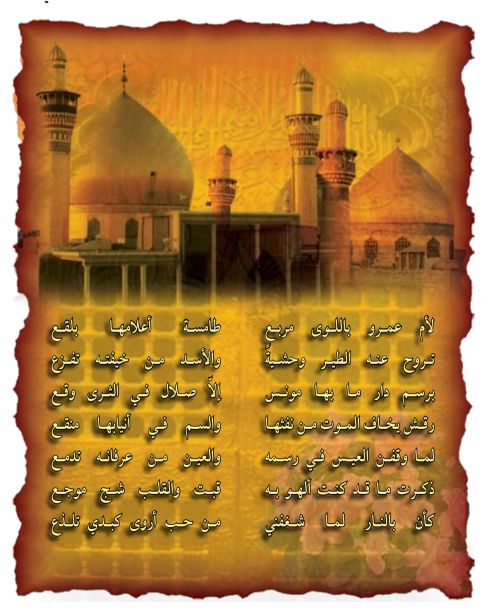


يظهر في الصورتين: سهاحة آية الله الشهيد السعيد السيد عبد الصاحب الحكيم ومعه كوكبة من المؤمنين أثناء توجهم لزيارة الإمام الحسين عليسلام في ذكرى الأربعينية في ستينيات القرن الماضي



# عينية السيد الحميري

#### • د. حسن الخاقاني





#### السيد الحميري

هو:إسماعيل بن محمد بن يزيد بن ربيعة بن مفرغ الحميري، مع بعض خلاف، إلا أن الاتفاق حاصل على الارتفاع به إلى يزيد بن ربيعة بن مفرغ الشاعر الحميري الشهير الذي أقذع في هجاء بني زياد ونفاهم عن آل حرب(۱).

وانتساب السيد إلى حمير ثابت لم يسر اليه شك، وحمير قبيلة عربية يمانية، متأصلة في مجدها وسؤددها ومكانتها الاجتماعية بين القبائل.

ونسب السيد من الأمهات يرتفع إلى الأزد، فأمه حدانية تنتمي إلى حدان بن شمس بن عمر الأزدي، والأزد كحمير في المجد، ولذلك افتخر السيد بهذا النسب قائلا:

إن تسأليني بقومي تسألي رجلاً
في ذروة العز من أحياء ذي يمن حولي بها ذو كلاع في منازلها وذو يزن وهمدان وذو يزن والأزد أزد عُمان الأكرمون اذا عدت مآثرهم في سالف الزمن

#### مولـــده

ولد السيد الحميري في عُمان سنة المدهد على الأرجح فسمي إسماعيل، وكني (بأبي عامر، أو بأبي هاشم، ولقب بالسيد، وهو لقب يدل على ذوق وحسن اختيار في أبويه)(٢)، وقد كانا خارجيين من اباضية عُمان، وقد لاقى من جراء هذا ألماً شديداً في صباه، حينما كان يسمع من أبويه سبّ علي الشيا، فكان يهجر البيت ويهيم حتى يجبره الجوع على

الرجوع (وقد كان يؤذيه ويحز في نفسه ان يسمع سب أبويه للإمام علي السلام ولعله حاول إقناعهما بالإقلاع عن ذلك فلم يفلح، فهجاهما)(٣).

#### نشأته وتشيعه

نشأ في البصرة (3)، وهي مدينة كانت تعج بمختلف التيارات الفكرية، الناشئة فيها أو الوافدة عليها، بحكم موقعها، واختلاط أجناس مختلفة فيها من البشر، وكان فيها متسع للعجاج والمجادلة بين حملة تلك الأفكار، أما السيد فقد انحاز فيها إلى التشيع (6)، مفارقاً مذهب أبويه الخارجيين، وكان في اول تشيعه كيسانيا يدين بإمامة محمد بن الحنفية بعد أبيه على السيلام وأخويه الحسن والحسين التهيئة في ذلك مؤمناً بغيبته في جبل رضوى، وله في ذلك شعر كثير. لكنه تحول عن مذهبه هذا السادق التلكية ودله على الحق.

وهنا تختلف الروايات، فقد ذكر جمع من العلماء منهم (ابن المعتز، وابن شاكر الكتبي، والأربلي، وابن شهر آشوب، والنوبختي، والمجلسي. ان السيد ترك مذهب الكيسانية واعتنق مذهب الإمامية من الشيعة، وان هذا التحول في عقيدته نتيجة لقائم بالإمام الصادق من الشيعة الذي جادله في أمر بن العنفية وبين له فساد رأيه في أمر رجعته، فألزمه الحجة فتاب عما كان فيه)(١) وقد قال السيد في ذلك:

تجعفرت باسم الله والله اكبر وأيقنت أن الله يعفو ويغفر ويثبت مهما شاء ربي بأمره

ويمحو ويقضى في الأمور ويقدر

إلا أن أبا الفرج الأصفهاني، صاحب كتاب الأغاني، وهو من أهم المؤرخين ممن نقل لنا اخبار السيد وشعره ينكر كل هذا بحجج قوية، وينفي صحة الأبيات ويعدها من المنحول عليه وهو كثير ويعتقد بانه قد ظل على كيسانيته(").

ولكننا نجد اهتمام الشيعة واحترامهم شعر السيد وصدق عاطفته فيه فقد قال له الإمام الصادق عليه (سمتك أمك سيداً ووفقت في ذلك وأنت سيد الشعراء)(٨).

خصائص شعره: اجتمعت في شعر السيد الحميري خصائص عديدة، وضعته في مقدمة الشعر العربي عبر عصوره، وصرفت اهتمام الناس اليه، وفيهم العلماء والأدباء، برغم التعارض المذهبي الذي كان يفرق بين عقائدهم. ولعل (أهم ما يميز شعر السيد هو قوة الطبع، ونقاء اللفظ والبعد عن التكلف بعداً كان يقرب بينه وبين نفوس الناس، لا يكاد يقف بينه وبينهم حائل)(\*).

وقد كان السيد يتقصد أن يجعل شعره سهلا قريب المأخذ لكي يتعمق في القلوب والعواطف (فالسهولة هي الطابع المميز لشعر السيدوهي سهولة متعمدة مقصودة)(١٠) ولكن السهولة لا تعنى العنف أو الركاكة. فقد كان شعره جزلا، قوياً، مؤثراً(١١)، وهو ما رفعه في أعين النقاد كالأصمعي الذي قال عنه: لولا مذهبه ولولا ما في شعره، ما قدمت عليه أحداً من طبقته (١٢)، وكان الجاحظ قد عده من المطبوعين على الشعر من المولوديين وهم

بشار العقيلي والسيد الحميري وأبو العتاهية وابن أبى عيينة (١٠٠).

وقد عرف السيد بأنه من المكثرين في الشعر ، المطبوعين عليه ، لا يتأبى عليه نظم في معنى أراده ، كما عرف بقدرته على نظم المعنى الواحد في قصائد عديدة (وحسبك أن العلامة الأميني ذكر له ثلاثا وعشرين قصيدة حول حديث الغدير وحده) وما كان ذلك منه إلا لأن كأنه يفيض عنه فيض الماء عن عيونه ، وسهولته ويسره كانت أصل القوة التي عنده سهلاً قريباً حتى كثر شعره كثرة عدم مذهب الأمثال) (١١).

وفوق هذا، (فالسيد الحميري شاعر مغلق، مطبوع، جيد الشعر، إلى أبعد حد، كثير القصيد الدى كثير القصيد لدى السيد لها أسبابها، ومنها قدرته الفائقة على توليد المعاني، وتكرار المعنى الواحد، سعياً منه إلى بث هذا المعنى بين الناس وتثبيته في عقولهم وعواطفهم، ومنها حرصه على تسجيل مناقب آل البيت لي ولاسيما الإمام على الته (فقد كان السيد الحميري من أكثر شعراء الشيعة ذكراً لمناقب على)(١٨).

وهذا أمر كان مرتبطاً أشد الارتباط بصدق عاطفته، وحبه، وإخلاصه الذي نشأ عليه، فقد كان (يصدر عن عاطفة صادقة، جياشة في مدحه للعلويين ورثائه لهم، وبقدر صدقه هذا، كانت قسوته في هجاء من كان يرى فيه الخصومة لهم، ولكن السيد على كرهه لهؤلاء الخصوم وقسوته عليهم لم يكن ليفحش في هجائه، ولم يكن ليتناول أعراض خصومه بالتجريح والتشهير كما كان يفعل بعض شعراء

عصره كبشار مثلاً)(١١) ولكنه حين أنف عن تناول الأعراض بالتجريح والتشهير فقد سلك مسلكاً أشد ايلاماً وأعظم زقعاً على مهجويه فقد (أقض المضاجع وملأ قلوب السادة فرقاً.. وهو يسلك مسلك النذر والسخر ويختار له الخفيف المرقص من الأوزان غالباً ليكون أعون على الحفظ والذيوع وفي (الأغاني) كثير من هذا الهجاء)(٢٠).

وقد أدى الخلاف في العقيدة بالسيد الدخول في كثير من الخصومات، فقد توجه بهجائه إلى بني أمية جميعاً، ثم هادن العباسيين إلى عهد المهدي والرشيد. وأما شعراء عصره فقد دخل كما دخل أقرانه من شعراء الشيعة في خصومات مع مخالفيهم، والاسيما أن الخلاف المذهبي يناظره ويدعمه خلاف سياسي (وقد ترتب على مثل هذا الشعر ظهور نوع من النقائض بين شعراء العلويين والعباسيين، ترى فيها الحجة تدفع، والبرهان يبطل البرهان، واجتهد كل فريق في الاستناد إلى وجهة نظره) ((3) وهو أمر ترك آثاراً عديدة منها ايجابية، حركت الجدال الفكري

وتقدمت بالعلوم الكلامية، وطورت أسس الاستنباط وقوة الحجة، ومنها سلبية؛ حولت الشعر إلى ساحة تتصارع فيها الاتجاهات العقلية المفارقة لطبيعة الشعر العربي المعروف بغنائيته. غير ان هذا لم يكن ليقلل من مكانة السيد الحميري في نفوس الناس، ونقاد الأدب، فقد كان الاعجاب به واسعاً عاماً (ولم يكن الاعجاب وقفاً على العلماء، فمن أهل البادية من كان يعجب به وإنا لنسمع تميمياً يقول عن السيد: (هو أحد المطبوعين، وهو والله أشعر من صاحبنا) يعني أنه أشعر من جرير)

ولاشك أنه اعجاب بحسن الفن. الذي يهيمن على الذوق السليم، مهما اختلفت الآراء، ومهما فرقت بين النفوس العقائد والمذاهب، اعجاب بصدق العاطفة الجياشة، والحب المخلص لآل البيت لي الذكان اللسان المعبر عما حصل بهم من مصائب، وما نالهم من نكبات على مر الدهور (وفي أخبار السيد للمرزباني أن الإمام جعفر الصادق الشير أخذ بالبكاء بعد قتل زيد، ثم أنشد شعر السيد الذي يقول في أوله:

#### ابتدأني قائلاً

روى عبد العظيم بن عبد الله الحسني قال: دخلت على سيدي محمد بن علي بن موسى الجواد(ع) وأنا أريد أن أسأله عن القائم هل هو المهدي أو غيره؟ فابتدأني قائلاً: يا أبا القاسم إن القائم منّا هو المهدي الذي يجب أن ينتظر في غيبته، ويطاع في ظهوره، وهو الثالث من ولدي، والذي بعث محمداً بالنبوة وخصنا بالإمامة إنه لو لم يبق من الدنيا إلا يوم واحد لطوّل الله ذلك اليوم حتى يخرج فيه فيملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت ظلماً وجوراً، وإن الله تبارك وتعالى ليصلح له أمره في ليلة كما أصلح أمر كليمه موسى، إذ ذهب يقتبس ناراً فرجع وهو رسول نبي، ثم قال (ع): أفضل أعال شيعتنا انتظار الفرج.

## واحة الأدب

لأم عمرو باللوى مربع فسمع نحيب من وراء الستور، ونساء يبكين، فجعل يقول: (شكراً لك يا فقال لو أعلمتكم مفزعاً إسماعيل قولك...)(٢٣) وقد حرص الأئمة بعد الصادق الته على إظهار إعجابهم صنيع أهل العجل اذ فارقوا بالسيد وترحمهم عليه بعد موته، وحرصهم على حفظ أشعاره، وحثهم الشيعة على وفي الذي قال بيان لمن حفظها، وقراءتها، وخاصة قصيدته العينية المشهورة التي مطلعها: لأم عمرو(٢١). وهو ثم أتته بعد ذا عزمة ما دعانا إلى ولوج هذا السبيل راجين حسن القبول إن شاء الله.

#### وفساته

الأقو ال.

#### القصيدة

لأم عمرو باللوى مربع طامسة أعلامها بلقع تروح عنه الطير وحشية والأسد من خيفته تفزع برسم دار ما بها مونس إلا صلال في الشرى وقع رقش يخاف الموت من نفثها والسم في أنيابها منقع لما وقفن العيس في رسمه والعين من عرفانه تدمع ذكرت ما قد كنت ألهو به قبت والقلب شبج موجع كأن بالنار لما شفّني من حب أروى كبدي تلذع عجبت من قوم أتوا احمدا بخطة ليس لها موضع قالوا له لو شئت أعلمتنا إلى من الغاية والمفزع

اذا توفيت وفارقتنا وفيهم في الملك من يطمع ماذا عسيتم فيه ان تصنعوا هرون فالترك له يسمع كان له أذن بها يسمع من ربه لیس لها مدفع أبلغ والالم تكن مبلغاً والله منهم عاصم يمنع فعندها قام النبى الذي كان بما يأمره يصدع توفي في سنة ١٧٣ه على أرجح يخطب مأموراً وفي كفه كف على نورها يلمع رافعها أكرم بكف الذي يرفع والكف التى ترفع يقول والأملاك من حوله والله فيهم شاهد يسمع من كنت مولاه فهذا له مولى فلم يرضوا ولم يقنعوا فاتهموه وانحنت منهم على خلاف الصادق الأضلع وضل قوم غاضهم قوله كأنما آنافهم يجدع حتى اذا واروه فى قبره وانصرفوا من دفنه ضيعوا ما قال بالأمس وأوصى به واشتروا الضربما ينفع وقطعوا أرحامه بعده فسوف يجزون بما قطعوا وازمعوا عذرأ بمولاهم تباً لما كانوا به أزمعوا لا هم عليه يردوا حوضه غدا ولا هو فيهم يشفع

وراية قائدها وجهه كأنه الشمس اذا تطلع غداً يلاقي المصطفى حيدر وراية الحمد له ترفع مولى له الجنة مأمورة والنار من إجلاله تفزع إمام صدق وله شيعة يرووا من الحوض ولم يمنعوا بذاك جاء الوحي من ربنا يا شيعة الحق فلا تجزعوا ديوان السيد الحميري: ٢٦١.

#### التحليـــل

يمكن تقسيم القصيدة على ثلاثة محاور رئيسة، مثلت وحدات بنائية متعاضدة ضمن الوحدة البنائية الكبرى التي تستند إلى مرجعية (التضاد) التي سيأتى بيانها لاحقاً.

أما المحاور الرئيسة للقصيدة فهي كالآتي:

الأول: صورة الربع، وتستغرق الأبيات السبعة الأول من القصيدة.

الثاني: قضية الولاية واغتصاب حق الإمام علي السلام من البيت ٢٦٠٨.

الثالث: صورة الحوض من البيت ٢٧ إلى نهاية القصيدة.

#### المحور الأول: صورة الربع

عشر وراياتهم قد تبدو صورة الربع في القصيدة خمس فمنهم هالك أربع مجرد بداية تقليدية تنسجم مع البناء الفني سل وفرعونها الذي سارت عليه القصيدة العربية غالبا وسامري الأمة المفظع منذ عصرها الجاهلي من حيث الوقوف دينه مخرج على الأطلال، ومحاورة آثارها الدارسات، أسود عبد لكع أوكع واستنطاقها، لكن التعمق في تحليل

حـوض له مـا بيـن صنعا إلى أيلة أرض الشام أو اوسع ينصب فيه علم للهدى والحوض من ماء له مترع يفيض من رحمته كوثر أبيض كالفضة أو أنصع حصاه ياقوت ومرجانه ولؤلؤ لم تجنه إصبع بطحاؤه مسك وحافاته يهتز منها مونق مونع أخضر ما دون الجنى ناضر وفاقع اصفر ما يطلع والعطر والريحان أنواعه تسطع إن هبّت به زعزع ريح من الجنة مأمورة دائمة ليس لها منزع اذا مرته فاح من ریحه ازكى من المسك اذا يسطع فيه أباريق وقدحانه يذب عنها الأنزع الأصلع يذب عنها ابن أبى طالب ذیک حربی ابل تشرع إذا دنوا منه لكي يشربوا قيل لهم تبا لكم فارجعوا دونكموا فالتمسوا منهلاً يرويكم أو مطمعا يشبع هـذا لمـن والـي بنـي أحمد ولم يكن غيرهم يتبع فالفوز للشارب من حوضه والويل والذل لمن يمنع فالناس يوم الحشر وراياتهم خمس فمنهم هالك أربع قائدها العجل وفرعونها وسامرى الأمة المفظع ومارق من دینه مخرج مكونات هذا الوقوف تكشف عن استعمال خاص بتوظيف عناصر الوقوف التقليدية لخدمة غرض القصيدة الذي أنشئت من أجله، فقد اكتسى هذا الربع كل صفات الجفاف والوحشة المتمثلة بالعلامات: طامسة أعلامها، يلقع، تروح عنه الطير، الأسد تفزع، ما بها مؤنس صلال الثرى.

فرسم الدار هي بقايا طامسة، مهجورة، تمثل عنصراً منفراً، طارداً؛ تروح عنه الطير، أي انه يندرج ضمن ما يمثله من سياق سلبي تجاه الحياة، ويمثل في الوقت نفسه، عنصر جذب لكل ما هو سلبي ممثلاً في: الصلال الموصوفة بانها رقش يخاف الموت من نفثها، فهي أشد وقعاً من الموت نفسه، فصورة الربع هي صورة موحشة كان الموت أخف منها وطأة، وعلى هذا، فهي لا تنتمي إلى صورة الطلل المعهودة في القصيدة العربية التقليدية من حيث انه يمثل ذكريات حسب معنى، فيثير الشجون والعواطف الرقيقة التي غيبها طول الزمان، فأم عمرو الست كبقية الحبيبات التي

يكون تذكرها مدعاة لإثارة أجواء الذكرى الحبيبة.

بل هو على النقيض من ذلك اذ يبدو أنه يمثل ذكرى سيئة قرنت بالصلال، وهي الذكور من أفراخ الأفاعي أسرع حركة وأشد حركة وأشد معيؤها (ذكوراً) معيؤها (ذكوراً)

وإنما هي رمز

مقصود، وإن كان لا شعورياً، أي أنه رمز بنائي يكني عن منكري الولاية الآتي ذكرهم في القصيدة.

وبناء على ما أنتجه التحليل من تحديد لهده العناصر المكونة للبيئة العامة للوحة الطلل. يمكن القول ان الوظيفة التي يؤ ديها المحور الأول هي بالتأكيد وظيفة سلبية تقوم على رسم صورة الموت والوحشة والجفاف إذ اجتمعت كل العناصر العاملة في هذا المحور على تجسيد هذه الصورة، وتحديد ملامحها لتعطيها قوة اكثر في الإيحاء والتأثير، وهي عموماً صورة نقيضة لصورة الحوض المجسدة في المحور الثالث من القصيدة.

#### المحور الثاني: قضية الولاية

ويبدأ في البيت الثامن: قالوا له لو شئت أعلمتنا

إلى من الغاية والمفزع وهذا المحور ذو وضيفة بيانية، أي انه يقدم البيانات الواقعية، المفضية إلى المحور الثالث لتكتمل صورة التضاد، وقد قام البناء هنا على مقاربة سردية تستند إلى الواقعية التاريخية المسجلة. أي ان السرد هنا لم يكن إنجازاً إبداعياً عبر مقترب التخييل، بقدر ما كان استرجعاً تاريخياً جاهزاً، ولكنه مع هذا، استطاع أن يستفيد من طاقة عنصر الحوار في صورته البسيطة، باستعمال الفعل (قال) وتنويعاته، من قبل سارد خارجي كلي العلم، وهو هنا الشاعر نفسه، ففي البيت التاسع يبدأ بالفعل: قالوا، لينقل إلى المتلقى صوتين في آن واحد: صوت الصحابة، وصوت النبي الله في البيت وصوت النبي البيت الحادي عشر:



فقال لو أعلمتكم مفزعاً

شم يتدخل صوت الراوي ثانية، في الأبيات ١٣- ١٦ موجزاً وحدات سردية متتابعة، ذات انتماء تاريخي مستفيداً من الآية الكريمة: (يا أيها الرسول بلغ ما أنزل اليك من ربك وإن لم تفعل فما بلغت رسالته، والله يعصمك من الناس إن الله لا يهدي القوم الكافرين) لينتقل في الرابع عشر إلى رسم (مشهد سردي) يقوم على متابعة جريان الفعل المتحقق بشكل وحدات بسردية هي: يخطب (أي النبي)، في كفه كف علي، رافعها، يقول. والفعل (يقول) يوصل السرد إلى عقدة رنية في القضية يوصل السرد إلى عقدة رنية في القضية كلها، فمقول القول هو البيت:

ماذا عسيتم فيه أن تصنعوا

من كنت مولاه فهذا له

مولى فلم يرضوا ولم يقنعوا وهـو القـول الذي يفضي إلى ظهور المخالفة ممثلة بالنفي: فلـم يرضوا ولم يقنعوا، وهـي مخالفة تتطـور في الأبيات اللاحقة بمجموعة من الأفعال التي تكمل بناء الحدث في الأبيات الخمسـة اللاحقة، وصولاً إلى النفى:

لا هم عليه يردوا حوضه غدا ولا هو فيهم يشفع

وهنا تتحقق القطيعة التامة، وبها يختتم هذا المحور بكلمة (حوض) التي ستكون مفتاحاً لمحور جديد.

#### المحور الثالث: صورة الحوض

يمثل هذا المحور المرتكز الرئيسي للقصيدة اذيبدأ انفتاحه بذكر كلمة (حوض) في البيت ٢٦ ليبدأ البيت بكلمة (حوض) أيضا، لكنها تقترن بوصف واسع مصدره المخيلة المستندة إلى الروايات والأخبار الواردة بهذا الشأن، ويحاول الوصف الإحاطة التامة بكل ما يتعلق بهذا الحوض. فالبيت ٢٧ يتصدى لتحديد المساحة التي تمتد ما بين صنعا إلى ايلة الشام، أو اوسع لتمثل هذا الحوض، المتعددة، الخارجية الظاهرة، والتكوينية الماخلية فيه، فهو مترع، يفيض، أبيض الداخلية فيه، فهو مترع، يفيض، أبيض كالفضة أو أنصع.

أما مكونات فهي: حصاه ياقوت، مرجانه لؤلؤ، بطحاؤه مسك.

أما ألوانه فهي بين: أخضر، أصفر فاقع..

وأما عطره فعطر الجنة وفيه أنواع فيه

#### سقراط الحكيم

قال سقراط وهو تلميذ فيثاغورس الحكيم: لا تكرهوا أولادكم على آثاركم فإنهم مخلوقون لزمان غير زمانكم.

وقال: ينبغي أن تفرح بالموت، وتغتم بالحياة، لأنا نحيا لنموت، ونموت لنحيا. وقال: قلوب المعترفين في المعرفة منابر الملائكة، وبطون المتلذذين بالشهوات قبور الحيوانات الهالكة.

وقال: للحياة حدّان، الأول الأمل، والثاني الأجل، فبالأول بقاؤها، وبالثاني فناؤها.

أباريق وقدحان..

ثم ينغلق الوصف بعد أن أدى هذه الصورة الخيالية، المهتمة بوصف كل معاني الحياة المترعة بالماء، ليستأنف السرد في: يذب عنها الأنزع، الأصلع، وهو يتكرر ويتضح في البيت:

يذب عنه ابن أبي طالب

ذيك جربى إبل شرع ولا يبعد عجز هذا البيت عن إشارة مبطنة لأولئك الذين خالفوا وغدروا، ولاسيما حين يتأكد ذلك في البيت الذي يله:

إذا دنوا منه لكي يشربوا

قيل لهم تباً لكم فارجعوا والأبيات الأخرى تؤكد القطيعة بين النقيضين: الموالي والمخالف، فالموالي يرتوي من الحوض، والمخالف يذاد عنه. وبذا أصبح الحوض حداً فاصلاً بين النقيضين ومنه يُشرع في تقسيم أنواع المخالفين حين يجعل الناس كلهم فرقاً خمساً هالك أربع لتبقى الفرقة الناجية وهي التي تشرفت بحب علي وآل الرسول معه.

تختم القصيدة ببيت يستجمع قوة الاعتقاد وصحته لارتباطه بالوحي النازل من السماء موجهاً الخطاب إلى الموالين: بذاك جاء الوحي من ربنا

يا شيعة الحق فلا تجزعوا ويمكن الآن بسهولة أن نلحظ الفارق، بل التناقض بين صورة الربع الطامس، الموحش الذي يفر الموت منه في المحور الأول من القصيدة، وبصورة المترعة بالماء والحياة التي يمثلها الحوض وما تعلق به، فان الرمزين الذين يمكن أن يشير اليهما كل من الربع الطامس والحوض المترع أصبحا يمثلان الموت مقابل الحياة

والكفر مقابل الإيمان، ولذلك يمكن أن يتجسدا على النحو الآتي:

الربع:بلقع \_ جفاف \_ موت×حياة \_ ماء \_ حوض (الموالي) (المخالف).

لكن التضاد لا يبقى معلقاً بدون حسم، إذ أن النتيجة تحسم لصالح الطرف الموالي، لا على مستوى التصريح الاقناعي، أو التعويضي الذي اشتمل عليه البيت الأخير حسب، ولكن على مستوى البناء كذلك، فنلحظ ان عدد الابيات التي كونت صورة الحوض يساوي ثلاثة أضعاف، بل أكثر قليلا، الأبيات التي كونت صورة وبنسبة: ٢٤ مقابل ٧.

فصورة الحوض قدمت جزاء تعويضاً، في الحياة الآخرة، لما يعانيه الموالي من صنوف الحرمان التي يعيشها متكررة عبر اختلاف العصور، وهنا يمكن أن ينفتح الرمز على افتراض آخر يمكن أن تمثل فيها صورة الربع الموحش بالحياة الدنيا وما فيها من مآس ومصائب مجسداً بالرمز (الصلال الرقش) في حين معشل الحوض الحياة الأخرى وما فيها من نعيم دائم، وهذا الافتراض يضفي على كلا الرمزين، ومن ثم عموم النص، غنى حلالال، واكتنازاً تعبرياً فائقاً ■

#### الهوامش:

(۱) انظر ترجمة مفصلة في المصادر التالية: الاغاني لأبي الفرج الاصفهاني: ۲۲۸-۲۲۸۷. وفيات الاعيان لأبن خلكان: ۴۲۳/۵۳ روضات الجنات للخوانساري: ۱: ۲۸. الذريعة إلى تصانيف الشيعة لاغا بزرك الطهراني الى تصانيف الشيعة لاغا بزرك الطهراني المتاحد ۳۳۵/۳۳۲/۱ الكنى والألقاب للشيخ عباس القمي ۴۳۵/۳۳۵-۳۳۹. الغدير في الكتاب والسنة والادب لعبد الحسين الاميني: ۲۸۱۲۲/۲۸۹۲.

(٢) انظر الدراسة الوافية التي عقدها السيد محمد تقي الحكيم في مقدمة ديوان السيد الحميري



#### الشيخ المفيد والرماني

يروى أنه حضر لأول مرة درس أستاذه علي بن عيسى الرمّاني فقام رجل من البصرة وسأل الرمّاني عن خبر الغدير والغار. فقال له الرماني: إن حديث الغار دراية، وخبر الغدير رواية، والرواية لا توجب ما توجبه الدراية، فسكت البصري ولم يكن عنده شيء.

فلما خفّ المجلس تقدم المفيد إلى الرماني ولم يكن يعرفه قبل هذا، وسأله عمن قاتل الإمام العادل.

فقال الرماني: إنه كافر، ثم استدرك فقال: إنه فاسق. فقال المفيد: ما تقول في علي بن أبي طالب(ع)، ويوم الجمل وطلحة والزبير؟

فقال الرماني: إنهما تابا.

فقال: أما خبر الجمل فدراية وخبر التوبة فرواية. فأفحم الرماني ولم يأت بشيء، غير أنه قال له: كنت حاضراً عند سؤال البصرى؟ قال: نعم.

ثم دخل الرماني المنزل وجاء برقعة مختومة، وقال له: أوصلها إلى من اتصلت به، وهو أبو عبد الله البصري المعروف بـ (جعل) فلما وقف عليها جعل يبتسم، وسأل المفيد عما جرى بينهما فأعاد عليه القصة، فقال: إنه كتب إليّ بذلك ولقد لقبك بالمفيد.

- الذي جمعه وحققه السيد شــاكر هادي شــ كر، وكذلك فــي كتابه: شــاعر العقيدة في دار الحديث للطباعة ١٣٦٩هـ.
- (٣) التشيع وأشره في شعر العصر العباسي
   الاول د. محسن غياض: ١٦٣.
- (٤) انظر: الحياة الادبية في البصرة إلى نهاية القرن الثاني الهجري د. كمال زكي:
   ٥٥ -١١٧.
- (٥) وكان السيد اذا سئل عن التشيع من اين وقع له، قال غاصت علي الرحمة غوصا. انظر: الاغاني ٢٣٠/٢ وكذلك: ٢٣٥/٢.
- (٦) التشيع وأثره في شعر العصر العباسي الاول: ١٦٥.
  - (٧) الأغاني: ٢٣١/٢-٢٣٦.
  - (٨) الكنى والالقاب: ٢٣٦.
- (٩) تاريخ الشعر العربي حتى آخر القرن الثالث الهجري، نجيب محمد البهييتي: ٢٣٠.
- (١٠) التشيع وأثره في شعر العصر العباسي الأول: ١٧١.
  - (١١) انظر: الاغاني: ٢٤٨/٢.
  - (١٢) فحولة الشعراء للاصمعي: ٥٢.
  - (١٣) البيان والتبيين للجاحظ: ٥٠/١.
- (١٤) انظر: الأغاني: ٢٣٦-٢٣٦، الغدير: ٢٤٥-٢٤٠/٢
- (١٥) التشيع وأثره في شعر العصر العباسي الأول. ٧٠ وانظر الغدير ٢٣١٢١٣/٢.
- (١٦) تاريخ الشعر العربي حتى آخـر القرن
   الثالث الهجري ٢٣١٠.
- (١٧) أثر التشيع في الأدب العربي، محمد سيد كيلاني: ١٠٥.
  - (۱۸) م.ن: ۹۹.
- (١٩) التشيع وأثره في شعر العصر العباسي الأول: ١٧٠-١٧١.
- (۲۰) أدب الشيعة إلى نهاية القرن الثاني الهجري، عبد الحسين طه حميده، ٣١٠.
  - (٢١) أثر التشيع في الأدب العربي: ٩٦.
    - (٢٢) الأغاني: ٢ / ٢٣٩.
- (۲۳) م.ن: ۲۲۱-۲٤۰/۲. وكذلك القصيدة المذهبة: ۲۲.
- (٢٤) ومن صور الاهتمام بها ان يلفت شروحها خمسة عشر شرحاً عدها السيد الاميني في الغدير: ٢٢٣/٢-٢٢٥.

#### كلمة العدد



#### دعوة... إلى الدعوة

قد انطلقنا نحو العمل الثقافي الإسلامي - في مؤسستنا - شعوراً منّا بتحمل المسؤولية التي تقتضيها طبيعة انتهائنا للدين الحنيف، والتزاماً بقوله تعالى: ﴿يَا أَمِها الذّينَ آمنوا قوا أنفسكم وأهليكم ناراً وقودها الناس والحجارة ﴾ لاقتران الأهل بالنفس التي هي أعز شيء على الإنسان في ضرورة المحافظة عليها من مغبة الوقوع بها يؤدي إلى تعذيبها نتيجة التسامح في تطبيق التعاليم الإسلامية.

ولم نلحظ اقتصار الخطاب الإلهي على أصحاب الاختصاصات العلمية أوالفكرية أو الدينية التي يتمتع بها بعض أفراد المجتمع، بل الكل مدعو، والكل مسؤول عن أهله كما هو مسؤول عن نفسه، من عالم دين إلى رجل تجارة وأعمال، ومن رجل جامعة مثقف إلى سَوَقة وعامّة... الجميع بمستوى واحد من حيث الإلزام بنشر التوعية الدينية في الأوساط الاجتماعية لتحقيق الهدف الإسلامي العام المتمثل في إيجاد مجتمع إيهاني متكامل. نعم إن اختلاف نوع الروابط الدينية والثقافة الأكاديمية، وثقافة العامة التي يحظى بها عدد كبير من أفراد المجتمع يـؤدي بالضرورة إلى اختلاف طبيعة الدعوة الملزمين بها سعة وضيقاً، وعمقاً وسطحية، بل حتى يصل إلى الكم قلة وكثرة، لذا فالرجل المثقف ينطلق بالدعوة باختلاف كبير عن غيره باختلاف وسطه الذي يعتبر رابطاً له ومصدراً من مصادر إنهائه الفكري عطاءً واستلهاماً، فقد يتحمل العبء الثقيل ضريبة لما يحمله من الزاد الثر معرفة وعلماً. وهكذا بالنسبة لعالم الدين بملاحظة غيره من أبناء جنسه أصحاب سائر الاختصاصات في المجالات الثقافية الإنسانية وغيرها. بل حتى رجل التجارة والعمل ينطلق بالدعوة ضمن روابطه مع ما تحمله طبيعة اختصاصه من سمة خارجة عن نطاق الدين والفكر. ويتجسد ذلك بالشعور بالواقع الذي تشير إليه الآية الكريمة.

فليس من المبرر أن نرى أشكالاً من الاتكالية لدى مختلف الطبقات على فئة خاصة بأداء الدور الرسالي، فتحمل عباً أكبر مما تتطلبه أنواع الروابط التي أشرنا

إليها آنفاً بدعوى الاختصاص وطبيعة العمل. ولا نعني بذلك التجريد من الاختصاصات في المجالات الفكرية وغيرها. لكن تحقيق الدعوة إلى الإسلام له وجوه متعددة بتعدد القدرات الفطرية والتعليمية، فالمتكلم قد لا تتسنى له القدرة على القلم، والكاتب قد لا يتمكن من الحركة الهادفة... وهكذا. مع أن الكل يتجه نحو هدف معين، وغاية سامية، فتصبح من مجموع الكفاءات والقدرات دعوة متكاملة رصينة تصلح لأن تكون قاعدة ضد التيارات الفكرية المنحرفة وتكون حاجزاً صلباً منيعاً ضد أي هجمة، بل مهاجمة الأفكار السامة في عقر دارها.

نعم تأتي ثمرة الاختصاص في تدعيم المجالات الفكرية التي يتمتع بها المسلمون وزج المفاهيم الإسلامية في أذهانم بعد تحليلها وتذهيبها مما نالته من الشبهات على مرّ قرون من المحاربة الفكرية، لتدفع بم نحو الدعوة بأمان واسترخاء، بحصانة تامّة من دون الشك في قدرتهم على مواصلة الدعوة المذكورة. فالدعوة - إذن - وظيفة كل مسلم، واختلاف طبيعة قدرتهم عليها لا يبرر لهم تركها واعتهادهم على جماعة خاصة، ووظيفة أصحاب الاختصاص التفعيل وضهان الحصانة الفكرية لعامّة المسلمين.

ونحن إذ طلبنا من الأخوة أصحاب الكفاءات المساهمة في نشر الثقافة الإسلامية نلتمس تذكيرهم بهذه الضرورة المعترف بها، وقد رأينا استجابة من كثير منهم مع تبادل الشعور نفسه واحترام هذه الدعوة الشريفة. ونتقدم لهم شاكرين مواساتهم لنا في حمل الهم مع اعتبارنا أهلا لتحمل المسؤولية، ونسأل الله تعالى أن يشكر لهم ذلك ويعتبرهم ممن سمع فوعى ودعي فأجاب. وإن لم نجد الاستجابة من البعض الآخر لكن نقول ما قاله النبي الكريم في : «كلكم راع وكلكم مسؤول عن رعيته» فليؤد كل واجبه حسب ما يملي عليه حسّه الإياني إن تنصروا الله ينصر كم ويثبت أقدامكم وهو المستعان على ما نقول، والحمد لله رب العالمين.

## هُخُوْيًا إِتَّلَاعَكَ كَ

| ٣                                      | ـــوراء الدم والشـــهادة (ملف خاص في ذكرى استشهاد الإمام الحســين <sup>(ع)</sup> )                                         | عاش   |
|----------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
|                                        | 🦸 واحة الأدب                                                                                                               |       |
| ٤٢                                     | عينية السيد الحميري (د. حسن الخاقاني)                                                                                      |       |
| ٥٢                                     | ية العدد                                                                                                                   |       |
| ٥٣                                     | نويات العدد                                                                                                                |       |
|                                        | قرآنيات                                                                                                                    |       |
| 0£                                     | آيات الدعاء في القرآن الكريم (د. محمد محمود زوين)<br>اختلاس الأصوات وإبقاؤها في بعض ألفاظ القرآن (المهندس عادل عباس هويدي) |       |
|                                        | 🧯 قضايا معاصرة                                                                                                             |       |
| ٦٨<br>٧١                               | النظام البرلماني (مهدي عابدين)                                                                                             |       |
|                                        | 🦸 آمن الرسول                                                                                                               |       |
| ΑΥ                                     | -<br>جهود الأثمة <sup>ن)</sup> في خدمة القرآن والعقيدة (د. ستار الأعرجي)                                                   |       |
|                                        | استطلاع المجلة                                                                                                             |       |
| ۹٠                                     | مرقد السيد إبراهيم الغمر (حيدر الجد)                                                                                       | 0.002 |
|                                        | 🧯 في رحاب الفقه                                                                                                            |       |
| ١٠٢                                    | أجوبة استفتاءات مطابقة لفتاوي سماحة السيد الحكيم (مدّ ظله)                                                                 | 0.007 |
|                                        | و في النفس والمجتمع                                                                                                        |       |
| ۱۰٦<br>۱۱۸                             | وهل الدين إلا الحب؟! (السيد محمد القاضي)                                                                                   |       |
|                                        | للفضيلة نجومها                                                                                                             |       |
| 177                                    | الشيخ بهاء الدين العاملي العالم الموسوعي (كاظم عبود الفتلاوي)                                                              | 0.002 |
|                                        | 🧯 فنون                                                                                                                     |       |
| ١٣٠                                    | لقاء مع جاسم الخطاط (حيدر شاكر)                                                                                            | 087   |
|                                        | 🧯 طروحات عامّة                                                                                                             |       |
| 187<br>18*<br>188                      | القديم والجديد عن الكوكب زحل وحلقاته (د. طالب هادي قدوري)<br>الوراقة ومفهومها العام (علي جهاد الحساني)                     | esc.  |
| \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\ | . بن أبي هالة ربيب رسول الله <sup>(ص)</sup> (محمد جواد فخر الدين)                                                          | التش  |



## آيات الدعاء في القرآن الكريم

قراءة موضوعية

• د. محمد محمود زوین



من نعم الله تبارك وتعالى على خلقه أن هداهم لسبيله وأوجد تلك العلقة الأبدية في قلوب عباده تشرق في أنفسهم فتكون هديراً صادقاً مخلصاً على ألسنتهم.

ينابع تمتاز ظاهرة الدعاء بأنها مرآة فطرة الإنسان، وعصب سلوكه في افتقاره حيناً، وبنزوعه نحو الكمال حيناً آخر. ومن نعم الله تبارك وتعالى على خلقه أن هداهم لسبيله وأوجد تلك العلقة الأبدية في قلوب عباده تشرق في أنفسهم فتكون

هديراً صادقاً مخلصاً على ألسنتهم.

والحديث عن الدعاء وأهميته وأوقاته وأركانه وشرائطه ليس بالأمر الجديد فقد سبقت هذه الوريقات دراسات كثيرة وبحوث ومقالات ومنها ما جاء في العدد الأول من مجلة ينابيع الغراء.

وأحببت في هذه الأسطر أن ألفت الأنظار إلى آيات الدعاء في القرآن الكريم بقراءة موضوعية تناولت تصنيفها فضلاً عن الإشارة إلى بعض موضوعاتها.

فلا يخفى على المتأمل للآيات الدعائية الكريمة تعدد مستويات الداعين واختلاف أساليبهم من جهة، وتوحد غاياتهم من جهة أخرى، فتلحظ للإنس دعاء كما للملائكة دعاء وللأنبياء كما للناس، وللرجال كما للنساء، وأدعية دارت شواهدها في الدنيا وأخرى نقلت عن الآخرة.

أما أدعية الأنبياء فقد جاءت على لسان نبينا الله وآدم ونوح وإبراهيم وموسى وزكريا وهود ولوط ويوسف وأيوب ويونس، وترى هذا المستوى من الداعين له خصوصية التكليف الرسالي والنبوي من جهة الأسلوب والموضوع، ومن سمات ذلك أن هذه الأدعية جاءت تتناسب مع حالة كل نبي في قومه وصراعهم ضد الباطل وتلطف الأنبياء معهم.

ففي أدعية النبي محمد الله تجد سبق هذه الأدعية كلها بلفظ (قل) أو ما اشتق من جذر هذا الفعل دلالة على نبوته وتعظيم لأمر رسالته وامتداد مسيرته بأمر مولاه تعالى: (وَقُلْ رَبِّ أَدْخُلْنِي مُدْخَلَ صدْقِ وَأَخْرِجْنِي مُخْرَجَ صِيدَقِ وَاجْعَلْ لِي مَنْ لَكُلُكُ سِلْطَاناً نصيراً) الإسراء: ٨.

وترى في دعائه (ص) شكواه من قومه وهجرهم كتاب رسالته قال تعالى: (وَقَالَ الرَّسُولُ يَا رَبِّ إِنَّ قَوْمي اتَّخَذُوا هَـنَا الْقُرْآنَ مَهُجُوراً) الفرقان: ٣٠، وقوله جلّ وعلا: (وَقيله يَا رَبِّ إِنَّ هَـؤُلاً ءِ قَوْمٌ لاَ يُؤْمنُونَ) الزخرفَ ٨٨.

وَهـذان الموضوعان لهما خصوصية تعبيرية عن بقية آيات الدعاء في القرآن

الكريم إذ أن من المتعارف عليه حذف (يا) النداء مع لفظ (رب) في جميع الأدعية إلا الموضعين السابقين وفي ذلك سيرة صوتية وتعبيرية لها دلالتها الخاصة.

ولأبينا آدم علالتلام يرد دعاء واحد فحسب على الرغم من تكرار قصة آدم في أكثر من موضوع قرآنى قال تعالى: (قَالاً رَبُّنا ظَلَمْنَا أَنفُسَنَا وَإِنْ لَـمْ تَغْفِرْ لَنَا وَتَرْحَمُنَا لَنَكُونَىنَ مِنْ الْخَاسِرِينَ) الأعراف ٢٣٠، ولعل السبب يرجع فنى ذلك إلى طبيعة التعبير الفنى الذي ينهجه الأسلوب القرآنى طريقاً في عرض قصته السلام حيث ترى مسير الأحداث يتناسب كلياً مع السياق العام الذي ترد فيه، فمرة تلحظ الإجمال في عرض جانب من القصة، وقد تلمع في موضوع آخر أن ما أجمل هناك فصل هناً، وعليه فقد ناسب ذكر دعاء آدم السلام في سورة الأعراف ما سبق من ذكر المعاقبين النادمين من بني آدم الذي أبان عنه قوله تعالى: (وَكُمْ منْ قَرْيَة أَهْلَكْنَاهَا فَجَاءَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ كَانَ دَعْوَاهُمُ إِذْ جَاءَهُمُ بَأْسُنُنَا إِلَّا أَنْ قَالُوا إنَّا كُنَّا ظَالمينَ) الأعراف:٤-٥. أ

وهـذا التوافق بين سياق القصة وما قبلها لا يمنع أن تلحظ الفرق في التعبير بينهما، فقد عبر النبي آدم الته عن ظلمه لنفسه بالفعل (ظلمنا) في حين أن تعبير بنيه عن الظلم بالاسم، والتفاوت بين التعبيرين دال على اختلاف التعامل معهما، فظلم دال على اختلاف التعامل معهما، فظلم عامة العباد (والعقوبة على قدر الظلم فقد قال آدم التهافية الفعلية الدالة على الحدوث والطروء للدلالة على أنها زلة طارئة وليست معصية إصرار، وقال أبناؤه؛ (إنا كُنا ظالمين) بالصيغة الاسمية الدالة على الشامين) بالصيغة الاسمية الدالة على الشامين على الظلم والإصرار، وقال أبناؤه؛ على الشامة والإصرار، فتاب

### قرآثيات



على الأولين وأهلك الآخرين)(١).

ومن جانب آخر نجد في دعاء آدم السلام وزوجه التعلق بغفران الله تعالى وثقفتهما المطلقة برحمته وخشيتهما منه، وقد وضعا أمرهما في موضع الخائف الراجي في آن واحد وهذا ما يوحي به سياق الشرط في الدعاء حيث أكدا جملة جواب الشرط باللام ونون التوكيد الثقيلة، زيادة في تأكيد حالهما المتأرجح بين الرجاء والخوف، يرجون المغفرة والرحمة ويخافون الخسران وعاقبته، ومن اللطيف ويخافون الخسران وعاقبته، ومن اللطيف هذا دلالة دقيقة تكشف عن أن الرحمة مع لا تنال إلا بالمغفرة، فلا وجه للرحمة مع الإصرار على المعصية أو بقائها.

وإذا قرأنا أدعية نوح التي لرأيناها جاءت في سور ست بدأت بسورة هود وانتهت بسورة نوح التي تخصصت وتفردت بعرض قصته التي دون سواه. وفي كل موضع ترد فيه قصته التي تجد الدعاء يلازم قصته ويتناسب مع سياق السورة من ذلك دعاؤه على قومه التي قدم فيها عرض حاله معهم ومعاناته منهم وترى في دعائه نوح مثال واضح على ذلك فحالة الشكوى نوح مثال واضح على ذلك فحالة الشكوى لا تَذَرْ عَلَى الأَرْض من الْكَافِرينَ دَيَّاراً اللهُ تَذَرْهُمُ يُضَلُّوا عِبَادَكَ وَلَا يَلِدُوا إِلاً فَاجِراً كَفَاراً) نوحَ ٢٧-٢٦.

ومن الجدير بالذكر أنه الله قدم قبل دعائه على قومه كل ما يستوجب ذلك الدعاء من كثرة أذاهم ومكر أساليبهم وإذا كان للكفار نصيب من دعاء نوح بما يستحقوه، فإن للمؤمنين نصيباً في دعائه أيضاً قال تعالى: (رَبُ اغْفِرْ لِي وَلُورَالِدَيَّ وَلُومَنْ دَخَلَ بَيْتِي مُؤْمِنًا وَلَلْمُؤُمْنِينَ

وَالْمُؤْمِنَاتِ وَلاَ تَنزِدْ الظَّالِمِينَ إِلاَّ تَبَاراً) نوح: ٢٨.

وتطالعنا أدعية إبراهيم الله في سورة البقرة في سياق الحديث عن بناء البيت الحرام وقد انطوت على طلب الأمن والأمان للبيت الحرام وأهله والشات على الإسلام لذريته قال تعالى: (وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّ اجْعَلْ هَذَا بَلَداً آمنًا وَارْزُقُ أَهْلُهُ مَنْ الشَّمْرَات مَنْ آمَنَ منهُمْ بِالله وَالْيُومُ البياني في هذا الدعاء إذ طلب الأمن للبلد وأريد أهله أو أريد أن يكون البلد مأموناً، بمعنى آخر أن يكون البلد مأموناً، بمعنى آخر أن ك تلحظ في هذه الآية الكوريمة نوعا المجاز العقلى واللغوي.

ومما يشار إليه في هذا المكان أن دعاء إبراهيم السلام حمل ذكر خاتم الأنبياء محمد (ص) وذلك بأن دعاء السلام لنريته بأن يتم الله تعالى عليهم نعمه أن يبعث فيهم محمداً (ص) قال تعالى: (رَبَنًا وَابْعَثْ فيهم رَسُولاً منْهُمُ مُ يَتُلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكَتَابَ وَالْعَثَى الْمُعَنْ فَيهما الْكَتَابَ وَالْعَمُ مُ الله المُورِدَ. (179.

وتواجهنا أدعية كليم الله موسى بن عمران السلام التي جسدت مواقف متعددة من أحواله بينت خلالها صلته الوثيقة بالله تعالى في مختلف أوضاعه في سرائه وضرائه والتي يمكن ترتيبها بدءاً من سورة القصص حيث تجد تفصيلاً لقصته السلام قبل نبوته وما جاء على لسانه من دعاء في ذلك العهد في مواضع ثلاثة بعد قتله القبطي قال تعالى: (قال رَبّ إنّي ظَلَمْتُ نَفْسِي فَاعُفْر لي فَغَفَر لَهُ إِنّهُ هُوَ الْغَفُور الرّحيم) القصص: ١٦. والعجيب أن هذه الآية جمعت الاعتراف والندم والاستغفار والغفران من جهة والدعاء والإجابة من جهة أخرى.

وجاء دعاؤه ثانية بعد خروجه من المدينة

خائفاً من تشاور أهلها على قتله، قال تعالى: (فَحَرَجَ منْها خَائفاً يَتَرَقَّبُ قَالَ رَبِّ نَجِنِي مِنْ الْقُومُ الظَّالمِينَ) القصص: ٢١. ودعاؤه الثالث بعد أن سَقى لابنتي شعيب: (فَسكَقَى لَهُمَا ثُمَّ تَولَى إِلَى الظَّلِّ فَقَالَ رَبِّ إِنِّي لِمَا أَنْزُلْتَ إِلَى الظَّلِّ فَقَالَ رَبِّ إِنِّي لِمَا أَنْزُلْتَ إِلَى مَنْ خَيْر فَقيرٌ) القصص: ٢٤.

أما بعد إرساله عليه إلى بني إسرائيل ترى في دعائه إرهاصات ما كان عليه قومه من التكذيب وخوفه على رسالته منهم فجاءت أدعية تؤكد طلب المؤازر الناصر والوزير المعاضد في الرسالة هارون عليه قال تعالى: (وَاجْعَلُ لِي وَزِيراً مِنْ أَهُلِي \* هَارُونَ أَخِي \* الشُدُدُ بِهُ أَزْرِي \* وَأَشْرُكُهُ فِي أَمْرِي) طه: ٢٢-٣٢.

و إذا انتقلنا ألى دعاء زكريا الله نراه ارتكز في مواضع ثلاثة على طلب الذرية الطيبة ولم يخرج دعاؤه لغير ذلك، وقد تعددت طرائق التعبير عن هذا المعنى قال تعالى: (هنالك دَعَا زُكَرِيًا رَبَّهُ قَالَ رَبَّ هَبْ لِي مَنْ لَدُنْك ذُريَّةً وَلَي اللهُ اللهُ عَالَى اللهُ اللهُ عَالَى اللهُ الله تعالى وطليبة هود ولوط المناه الله تعالى وطلب الانتصار عليهم فأجابه الله تعالى وأهلكهم قال تعالى وأبي النموني وأهلكهم قال تعالى وأولم المؤلمة وألم المؤلمة والمؤلمة وألم المؤلمة وألم المؤلمة وألم المؤلمة وألم المؤلمة وألم

بمَا كَذَّبُونِي) المؤمنون:٣٩.

أما دعاً وطاعلته فجاء في موضعين كان الأول طلب النجاة من سوء عمل قومه، ولم يدع عليهم إلا بعد أن استوثق من إصرار قومه على السيئ من الأعمال فما كان لديه إلا الدعاء عليهم وطلب النصر لأنهم مفسدون: (قَالَ رَبِّ انصرُنِي عَلَى الْقَوْم الْمُفْسدينَ) العنكبوت: ٣٠.

ونقرأ دعاء سُليمان الله في سورتين حيث طلب في الأولى التوفيق لشكر نعمة الله عليه وعلى والديه والهداية للعمل الصالح: (وقَالَ رَبِّ أَوْزِعْنِي أَنْ أَشْكُرَ نعْمَتَكَ الَّتِي أَنْعُمْتَ عَلَي وَعَلَى وَالدَيَّ وَأَنْ أَشُكُرَ مَعْمَلَ صَالحًا تَرْضَاهُ وَأَدْخُلْنِي بِرَحْمَتِكَ فِي عبَادكَ الصَّالحين) النمل: ١٩.

والسورة الثانية تعلق دعاؤه الله بطلب الملك وهو الدعاء الوحيد الذي حمل طلب الملك في أدعية القرآن قال تعالى: (قَالَ رَبُّ اغْفر لِي وَهَبُ لِي مُلْكًا لاَ يَنْبُغي لأَحَد مِنْ بَعْدي إلَّكَ أَنْتَ الْوَهَابُ) ص: ٣٥.

وإذا تابعنا قراءتنا لأدعية الأنبياء الله لرأينا أن دعاء يوسف الله ورد في السورة التي سميت باسمه وأن دعاء هجاء بأسلوب الخبر مرة وبالطلب الصريح مرة أخرى بعد أن رفع أبويه على العرش قال تعالى: (رَبُّ قَدْ ٱلنَّيْتَنِي مِنْ الْمُلْكُ وَعَلَّمْتَنِي مِنْ

#### عارف.. خائف

حكي أن بعض العارفين حاك ثوباً، وتأنق في صنعته، فلما باعه ردّ عليه بعيوب فيه، فبكى، فقال المشتري: يا هذا لا تبكِ، فقد رضيت به، فقال: ما بكائي لذلك، بل لأني بالغت في صنعته، وتأنقت فيه جهدي، فردّ عليّ بعيوب كانت خفية عليّ، فأخاف أن يردّ عليّ عملي الذي أنا عملته منذ أربعين سنة.

### قرآثيات



تَأْوِيلِ الأَحَادِيثِ فَاطِرَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ أَنْتَ وَلِيٍّ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ تَوَفِّنِي مُسُلِمًا وَأَلْحِقْنِي بَالصَّالِحِينَ) يوسَفَ.١٠.

أما دعاء أيو بويونس السلام فقد ورد دعاؤهما بأسلوب الخبر إذ اكتفيا السلوب الخبر إذ اكتفيا السيان جالهما افتقاراً لرحمته واستدراراً لعطفه ورعايته: (وَأَيُّوبَ إِذْ نَادَى رَبَّهُ أَتَي مَسَّنِي الضُّرُّ وَأَنْتَ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ) الأنبياء: ٨٠. وقوله تعالى: (وَذَا النُّونَ إِذْ ذَهَبِ مُغَاضِاً فَظَنَّ أَنْ لَنْ نَقْدرَ عَلَيْهُ فَنَادَى فِي الظُّلُمَاتَ أَنْ لاَ إِلَهُ إِلاَّ أَنْتَ سَبُحانَكَ إِنِّي فَي الظُّلُمَاتَ مَنْ الظَّالِمِينَ) الأنبياء: ٧٠.

وآخر من نقرأ دعاءه من الأنبياء عليسلا

إذا تتبعنا آيات الدعاء

وجدنا نمطــاً آخر من

الدعية ومستوى جديد

من الداعين وأعنى

بذلك دعاء المؤمنين، إذّ

المتأمل بها يظهر سمو

صلتهم إلى الله تعالى

دعاء عيسى السلا وقد جاء في موضع واحد في سياق قصته مع قومه وطلبهم حجة على نبوته فكان من دعواه السلا نبزول المائدة من السماء دليلاً على صدقه ومعجزة تطمئن بها قلوب السائلين قال تعالى: (قَالَ عيسَى بْنُ مَرْيَمَ اللهمَّ رُبِنًا أَنَـرْلُ عَلَيْنًا مَائدةً مَنْ

السَّماء تَكُون لَنَا عيداً لأَولَنا وآخرِنا وآخرِنا وَآخرِنا وَآخرِنا وَآيَة مَنْكَ وَارْزُقْنَا وَأَنْتَ خَيرُ الرَّازِقين) المائدة بالمائدة بالمائدة بالمائدة بالمائدة بين لفظين دالين على الذات الإلهية (اللهم، ربنا) وفي هذا أيما دلالة على تعلقه بالله تعالى وانقطاعه عن كل شيء سواه.

هذا مجمل أدعية المستوى الأول من مستويات الداعين وهو دعاء الأنبياء المنافق وإذا تتبعنا آيات الدعاء وجدنا نمطاً آخر من الأدعية ومستوى جديداً من الداعين وأعني بذلك دعاء المؤمنين، إذ المتأمل بها يخلص إلى أن الكتاب العزيز نقل

جانباً وافياً من دعاء المؤمنين على اختلاف أزمانهم وأظهر سمو صلتهم الوثيقة بالله عز وجل في سرائهم وضرائهم، لا يلجأون إلا لحصنه، ولا يطعمون إلا بفيض رحمته، وينهلون في كل ذلك من نبع إيمانهم وصدق تعلقهم بخالقهم، لنا فقد كانت أدعيتهم تنهج سبيلاً جلي الدلالات في تأكيد خضوعهم وتضرعهم إليه جلّ وعلا لا يسامون ولا يكلّون في عرض فقرهم وبيان حاجتهم لعفوه ومغفرته ورحمته (لا يكلّف الله نفساً إلا وسُعْهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا احْسَبَتْ رَبّنا الا تُواخذنا إنْ فسينا أَوْ أَخْطأَنا رَبّنا ولا تحمل عكمنا إصراً ولا يكلّون في عرض فقرهم وعكيها ما احتسبت وبينا لا تُؤاخذنا إنْ فيسينا أَوْ أَخْطأَنا ربّنا ولا تحمل علينا إصراً

كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى الَّذِينَ مِن قَبْلِنَا رَبِئَا وَلاَ تُحَمَّلْنَا مَن قَبْلِنَا رَبِئَا وَلاَ تُحَمَّلْنَا مَا لاَ طَاقَةَ لَنَا بِه وَاعْفُ عَنَا وَاغْفر لنَا وَارْحَمَنَا أَنْتَ مَوْلاَئا فَانصرُرْنَا فَانصرُرْنَا عَلَى الْقَومِ الْكَافرِين) علَى الْقَومِ الْكَافرِين) اللهقرة ٢٨٦.

وأنت ترى السؤال والطلب بالنداء (ربنا) تكرر مع الدعاء بصيغة

النهي ثلاث مرات كما تكرر استعمال أفعال الدعاء بصيغة الطلب (اعف عنا، اغفر لنا، وارحمنا) مرات ثلاث كذلك، فبالعفو يسقط العقاب، وبالمغفرة تستر الذنوب وتصان، فلا يطلع عليها سواه عز وجل، وبالرحمة يكون الخلاص وتنال الكرامات().

ومن لطائف الدعاء ضمن هذا المستوى هو دعاء المؤمنين بعضهم لبعض إذ يكشف عن مدى وحدة المسار الإيماني في التوجه نحو الغاية العظمي وهي الإقرار لله تعالى والافتقار إليه فضلاً عن الإيثار والمحبة في الله لمن كان الله محط أنظارهم ومدار

كلامهم ونبض قلوبهم قال تعالى: (وَالَّذِينَ جَاءُوا مِنْ بَعْدهمْ يَقُولُونَ رَبَئَا اغْفَرْ لَنَا وَلِإِخْوَانِنَا الْفَذِينَ سَبَقُونًا بِالإِيمَانِ وَلاَ تَجَعْلُ فِي قُلُوبِنَا غِلاَ للَّذِينَ آمَنُوا رَّبَنَا إِنَّكَ رَؤُوفٌ رَحِيمٌ) الحشر: ١٠.

لقد نقل القرآن المجيد من أدعية المؤمنين في مختلف المواقف منها عند القتال وسؤالهم الصبر والثبات والنصر، ومنها التصديق بالرسل ومنها دعاء المؤمنين على أقوامهم الكافرة.

ومن نافلة القول أن للمرأة المؤمنة أدعية كما للرجال، منها ما جاء على لسان مريم الكل وبلقيس وامرأة عمران وامرأة

لم يقتصر دعاء المؤمنين

على دار الدنيا بل نسب

القرآن على ألسنتهم

أدعية في الآخرة وفي

الجنة، قال عز من قائل:

(وقالوا الحمد لله الذي

أذهب عنا الحزن).

فرعون قال الله تعالى: (وَضَرَبَ الله مَثَلًا للَّذينَ الله مَثَلًا للَّذينَ امَنُ وا امْررَأَةَ فرْعَوْنَ إِذْ قَالَتُ رَبَّ ابْنِ لِي عنْدُكَ بَيْتًا فِي الْجَنَّةَ وَنَجَنِّي مِنْ فِرْعَوْنَ وَعَمَلَه وَنَجَنِّي مِنْ مَنْ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ) مَنْ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ النَّعَرِيمِ.

هــذا ولم يقتصر دعاء المؤمنين علـى دار الدنيا

ويطاًلعنا نمط آخر من الدعاء جاء على لسان الملائكة وهو بمجمله دعاء للمؤمنين وأهل الجنة بالسلامة وإلقاء التحية عليهم، وأطول ما ورد عنهم من دعاء للمؤمنين قوله تعالى: (الدين يَحْملُونَ الْعَررْش وَمَنْ حَوْلُهُ يُسَبِعُونَ بِحَمْد رَبُهُمْ وَيُونَ بِعَمْد رَبُهُمْ وَيُونَ بِعَ وَيَسْ تَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ آمَنُوا رَبَنّا وَيُؤْمنُ وَنَ بِهِ وَيَسْ تَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ آمَنُوا رَبَنّا

وسعنت كُلُ شيء رحْمةً وعلْما فَاغْفر للَّذينَ تَابُوا وَاتَبْعُوا سَبِيلُكَ وَقَهِمْ عَذَابَ الْجَعَيمَ فَ رَبِّنَا وَأَدْخُلُهُمْ جَنَّات عَدْن الَّتِي وَعَدْتَهُمْ وَمَنْ صَلَحَ مِنْ آبَاتهِم وَأَزْوَا جِهِم وُدُريًا تِهِمْ إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ فِي وَقَهِمْ السَّيئَاتِ وَمَنْ تَقِي السَيئَات يَوْمَتَد فَقَدْ رَحِمْتُهُ وَذَلِكَ وَمَنْ الْفَوْزُ الْعَظیم) عَافرَ رَاحِمْتُهُ وَذَلِكَ هُو الْفَوْزُ الْعَظیم) عَافر رَاحِمْتُهُ وَذَلِكَ هُو الْفَوْزُ الْعَظیم) عَافر رَاحِمْتُهُ وَذَلِكَ

ففي هـذا ألدعاء تجد تقديم الثناء لله تعالى قبل لطلب وفي ذلك أدب قرآني رفيع ليكون الدعاء أقرب إلى الإجابة، فضلاً عن ذلك فإنه قد روعي التناسب في قوله تعالى: (يؤمنون به) (ويستغفرون للذين آمنوا) كأنه قيل: ويؤمنون ويستغفرون

لمن في حالهم وصفتهم، وفيه تنبيه على أن الاشتراك في الإيمان يجب أن يكون أدعى شيء إلى النصيحة وابعثه على إمحاض الشفقة، وإن تفاوت الأجناس وتباعدت الأماكن(").

وعلى أية حال فإن في دعاء الملائكة للمؤمنين

بيان منزلتهم السامية في العوالم الأخرى، وتشريف لعم بأن أخبر الله تبارك وتعالى بذلك على لسان حملة عرشه من الملائكة.

وتنقلنا القراءة الموضوعية إلى نمط ومستوى جديد وهي أدعية الكفار، فمثلما كان للمؤمنين دعاء كان للكافرين دعاء وفرق شاسع وبون كبير بين الفريقين أو النمطين، إذ أن أكثر أدعية المؤمنين جاءت في الدنيا صادقة في التوجه مترقبة بعين الخوف والرجاء الآخرة، ولذا أقر الله عيونهم في الآخرة بإجابتها، وإعطائهم ما أملوا برحمته الواسعة.

### قرآئيات



أما أدعية الكفار فما كان منها في الدنيا جاء وحاله الاستهزاء بالأنبياء والرسل وبالجحود بالرسالات قال تعالى: (وَإِذْ قَالُوا اللهمَّ إِنْ كَانَ هَذَا هُوَ الْحَقَّ منْ عَنَدكَ فَأَمْطرْ عَلَيْنَا حَجَارَةً مِنْ السَّمَاءِ أَوْ النَّفَالَ:٣٢.

أمًا دعاؤهً م في الآخرة فقد بين يقينهم بالوعيد بعد أن ذاق وا غليظ النار نستجير بالله تعالى: (والدين كفروا لهم مْ نَار جَهَنَم لا يُقْضَى عَلَيْهِم فَيَمُوتُوا لَهُم نَار جَهَنَم لا يُقْضَى عَلَيْهِم فَيَمُوتُوا لَهُم نَار جَهَنَم لا يُقْضَى عَلَيْهِم فَيَمُوتُوا وَلا يُحْفَى فَ عَنْهُم من عَذَابِها كَذَلك نَجْزِي كُل كَفُ ورَ وهُم أَ يَصْطُرِ خُونَ فيها رَبِّنَا أَخْر جُنَا نَعْمَلُ صَالحاً غَيْر الدي فيها رَبِنَا أَخْر جُنَا نَعْمَلُ صَالحاً غَيْر الدي فيه مَن تَذَكر وَجَاءَكُم النَّذير فَذُوقُوا فيه مَن تَذَكر مَن نصير) فاطر ٢٣٠٣٠. فَمَا للظَّالمِينَ مِن نصير) فاطر ٢٣٠٣٠. والأهوال لفظ (يصطر خون) وما فيها من والأهوال لفظ (يصطر خون) وما فيها من المزايا الصوتية التي لو أبدلت بـ (يصر خون) لما دل على المعنى المراد.

ومما جاء من دعاء الكفار قوله تعالى: (وَلَوْ تَرَى إِذْ الْمُجْرِمُونَ نَاكِسُوا رُؤوسِهِمْ عنْدَ رَبِّهُمْ رَبُّنَا أَبُّصَرِنَا وَسَلَمِعْنَا فَارْجِعُّنَا نْعُمَـلْ صَالحاً إِنَّا مُوقِنُـونَ) السَّجدة . ١٢. فالآية تصور أدق تصوير أهل النارحيث دلّ الخطاب (على العموم قصداً إلى تفظيع حال المجرمين وإن قد بلغت من الظهور إلى حيث يمتنع خفاؤها البتة فلا تخص رؤية راء دون راء بل كل من يتأتى منه الرؤية فله مدخل في هذا الخطاب)(٤) لوضوح صورة وحركة تنكيس الرؤوس وما فيها من الإشارة إلى المذلة الدائمة التي يوحيها لفظ (ناكسوا) بصيغة اسم الفاعل أضف إلى ذلك صدور الدعاء عنهم وهم بحالهم هذه وما فيها من دلالة الحسرة والندم وفوات الفرصة.

وإذا أمعنًا النظر في أدعية الكفار لرأيناها تناقض ما جاءت عليه أحوال المؤمنين وأدعيتهم إذ ترى دعاء أحدهم على الآخر ، وبراءة أحدهم من الآخر على عكس أدعية المؤمنين بعضهم لبعض ودعاء الملائكة واستغفارها لهم في حين تجد تبادل الكفار الاتهام في تسبيب الغواية، وكل يطلب النجاة لنفسه، ويحتدم في مشهد الدعاء شعور ملؤه العذاب والألم والتفجع - نستجير بالله تعالى - قال عز من قائل: (يَوْمَ تُقَلَّبُ وُجُوهُهُمْ في النَّارِ يَقُولُونَ يَا لَيْتَنَا أَطَعْنَا اللَّهِ وَأَطَعْنَا ٱلرَّسُو لَ ﴿ وَقَالُوا رَبُّنَا إِنَّا أَطَعْنَا سَادَتَنَا وَكُبَرَاءَنَا فَأَضَلُّو نَا السَّبيلَ ﴿ رَبُّنَا آتهم ضعفَيْن من الْعَذَاب وَالْعَنْهُمْ لَعْناً كَبِيراً) الأحَزابَ:٦٦-٦٨.

وفي آخر مطاف تصنيف أدعية القرآن الكريم نقرأ دعاء إبليس لعنه الله يتكرر في سور ثلاث تشابه في اثنتين منهما واختلف في سورة ثالثة قال تعالى: (قَالَ رَبُّ فَأَنْظُرُنِي إِلَى يَوْم بِيُعَثُونَ) الحجر: ٣٦٥٠ ومن الواضح أن تأخير إبليس أجيب ولكن ليس كما أراد إلى يوم البعث يوم القيامة إذ (هو يوم بعث لا يوم موت) أراد بذلك الخلاص من الموت، وهذا ما لا سبيل لمخلوق على تحقيقه.

ومن مجمل دعاء إبليس أنه أراد إمهاله (لا ليندم على خطيئته في حضرة الخالق العظيم ولا ليتوب إلى الله ويرجع عن أئمة الجسيم، لكن لينتقم من آدم وذريته جزاء لعنه وطرده من هداه، يربط لعنة الله له بآدم ولا يربطها بعصيانه لله في تبجح نكير)(٧). من خلال ما سلف لاحظنا مستويات

من حلال ما سلف لاحطنا مستويات الداعين في القرآن الكريم بأنماط متنوعة انعكست بأساليب دعائية متجددة تنبع من حاجة كل نمط، لكنها

توجت في غالبها بالغاية والغرض من الدعاء، وسنقف عن بعض موضوعات الدعاء لنتعرف على مزاياه المختلفة.

#### موضوعات الدعاء في القرآن

تنبع أهمية الموضوعات الدعائية في القرآن الكريم من سعتها وشمولها حتى تكاد تلبي كل حاجات الإنسان، ويسمو التعبير عنها بآداب دعائية يرتقي بها مواضع القبول والإجابة، ويكشف عن آفاق هذه الموضوعات الدعائية سعي الإنسان الدؤوب للكمال وسد افتقاره الدائم، وسأقف عند بعضها:

#### أدعية الثناء والتحميد

تتجلى قيمة موضوع هذه النصوص الدعائية في أنها تصدر من قلوب ملؤها الحب الإلهي، والاعتراف بنعمة الإيمان والإقرار بالله تعالى بالإخلاص وتفويض الأمر إليه في كل شيء. ولابد من الإشارة هنا إلى أن هذه الأدعية تقترب في سياقاتها مما يعرف بالدعاء بصيغة الخبر إلا أنها تختلف عنها في أن غايتها إرواء شغف القلوب بخالقها حمداً وتنزيها وإقراراً بعظمته وقدرته ونعمته قال تعالى: (قُلْ اللهمَّ مَالكَ المُلكَ ثُوْتي الْمُلْكَ مَنْ تَشَاءُ

وَتَنْزِعُ الْمُلْكَ مِمَّنْ تَشَاءُ وَتُعْزُ مَنْ تَشَاءُ وَتُعْزُ مَنْ تَشَاءُ وَتُدُلُّ مَنْ تَشَاءُ وَتُدُلُّ مَنْ تَشَاءُ بِيَدكَ الْخَيْرُ إِلَّكَ عَلَى كُلِّ شَيْء قَديرٌ ﴿ تُولِحُ اللَّيْلَ فِي النَّهَارِ وَتُولِحُ النَّهَارَ فَي اللَّيْلِ وَتُخْرِجُ الْحَيَّ مِنْ الْمَيَّتُ وَتُخْرِجُ الْحَيَّ مِنْ الْمَيَّتَ وَتُرْزُقُ مَنْ تَشَاءُ وَتُخْرِجُ الْحَيْ وَتَرْزُقُ مَنْ تَشَاءُ بِغَيْرٍ حِسَابِ) آل عمران:٢٦-٢٧.

وأنست تلحظ بدء الدعاء بلفظ (قل) وما فيه من أدب قر آني وتعليم رباني في كيفية مخاطبة العبد خالقه وبأي الصياغات يصل بها إلى ما يليق بحضرته تعالى، ونستطيع أن نعد سورة الإخلاص وغالب ما جاء من دعاء أهل الجنة ودعاء الملائكة من هذا الموضوع(^).

#### أدعية الاستعانة وطلب النصرة

وموضوعها طلب النصرة الإلهية وغالب ما جاء من دعاء في هذا الباب على لسان الأنبياء طلباً لهلاك الأقوام المكذبة والنجاة منها، قال تعالى: (قَالَ رَبُّ انصرُنْنِي بِمَا كَذَّبُونِي) المؤمنون: ٣٩. وكثيراً ما يقرر القرآن الكريم سبب دعاء الأنبياء على أقوامهم من خلال عرض سيرة تلك الأقوام الضالة وكفرها بالرسالات السماوية، ونستطيع أن نعير شكوى الأنبياء واحتكامهم لله تعالى، وطلب الإنصاف من أقوامهم، وأدعية وطلب الإنصاف من أقوامهم، وأدعية

#### أحب الناس إلى النبي(ص)

عَن جميع بن عُمير قال: دَخلتُ عَلى عائشة فقلت: مَن كان أحبّ الناس إلى رسول الله عنه ؟ قالت: فاطمة. فقلتُ: إنّما سألتكِ عَن الرجال. قالت: زوجُها، وَما يمنعه؟! فوَالله إنّه كان لَصوّاماً قوّاماً وقد سالت نَفس مُحمّد فِي يَده فردّها إلى فيه. قلتُ: فَما حَمَلك عَلى ما جَرى؟ فأرخَتْ خِمارَها عَلى وَجْهها وَبَكتْ وَقالتْ: أَمرُ قُضِي عَليّ...

### قرآئيات



المؤمنين بالنجاة من الظالمين ضمن هذا الموضوع $(^{h})$ .

أدعية المغفرة والرحمة

وهذا موضوع مألوف في غالب نصوص القرآن الدعائية قال تعالى: (وَقُلْ رَبِّ اغْفر وارْحَم وَأَنْتَ خَيْرُ الرَّاحمين) المؤمنون: ١١٨. وترى في الكثير من هذه النصوص تقديم طلب المغفرة على طلب الرحمة، وما فيه من تأديب للداعي في جو هجر الذنوب وتركها، والندم عليها فهذا السبيل الموصل إلى موضع الرحمة فضلا عن ذلك فطلب المغفرة يقدم قبل كل طلب سواه ليبرأ الإنسان من أدران المعاصي فيصل إلى ما يأمله قال تعالى على لسان سليمان: (قَالَ رَبِّ اغْفِرْ لي وَهَبْ لي مُلْكاً لاَ يَنْبُغَى لأَحَد منْ بَعْدَى إَنَّكَ أَنْتَ ٱلْوَهَّابُ) ص:٣٥. فطلب المغفرة سبب لانفتاح أبواب الخيرات في الدنيا فقدمها سليمان أو لا تُم توسل بها إلى طلب المملكة(١٠).

الدعاء للأهل والأقارب

وهـذا الموضوع واسع المعالم في أدعية القرآن الكريم، ويبدو من القراءة المتدبرة أن أنماط الموضوع متعددة الاتجاهات فمن دعاء بطلب الذرية وآخر لهدايتها وثالث للوالدين إلى غير ذلك. وقد كان دعاء إبراهيم الشيخ حافلاً بذكر الأهـل والذرية إذ حوى أكثر من خمسة أدعية في ذلك قال تعالى: (رَبُّ اجْعَلْنِي مُقيمَ الصَّلَاة وَمَنْ ذُريَّتِي رَبَّنَا وَتَقبَلُ دُعَاءَ رَبَّنَا اغْفر لي وَلُوالدي وَلَامُؤمنين يَوْمَ يَقُومُ رَبِّنَا وَلَوَمَ يَقُومُ الْحسابُ ) إبراهيم به ٤١٤.

ويطالعنا دعاء زكريا عليه في طلب الولد الصالح بأدب دعائي خالص قال عز من قائل: (ذكر رُحْمة رَبِّكَ عَبْدَهُ زَكريًا ،

إذْ نَادَى رَبَّهُ نِدَاءً خَفِياً \* قَالَ رَبُّ إِنِّي وَهَنَ الْعَظْمُ مَنِّي وَاشَـ تَعَلَ الرَّأْشُ شَيْبًا وَلَمْ أَكُنْ بَدُعَائِكَ رَبِّ شَـ قَيَّا \* وَإِنِّي خَفْتُ الْمَوَالِيَ مَـ نُ وَرَائِي وَكَانَتُ امْرَأَتِي عَاقِراً فَهَبْ لِي مِنْ لَدُنْكَ وَلِياً مريم: ٣-٥ . فالخفاء المشار اليه في الآية الكريمة صفة محترمة في الدعاء وهي أدل على الإخلاص والتضرع وأبعد من الرياء (١١).

ونقرأ في دعاء نوح شفقة أبوية على من هو قريب منه مفوضاً الأمر بذلك لله تعالى وفي هذا أدب دعائي جمّ وتعليم لكل داع في تفويض الأمر قال تعالى: (وَنَادَى ثُوحٌ رَبَّهُ في تفويض الأمر قال تعالى: (وَنَادَى ثُوحٌ رَبَّهُ فَقَالَ رَبُ إِنَّ ابْنِي مِنْ أَهْلِي وَإِنَّ وَعُدُكَ الْحَقُ وَأَنْتَ أَحْكُمُ الْحَاكَمِينَ) هُود: 83. أخلص من خلال ذلك إلى أن كثرة ذكر الذرية والوالدين والأقربين في الدعاء القرآني دلالة على حث الداعين إلى التأدب بأدب القرآن بالدعاء لهم وذكرهم والله العالم.

هـنه بعض مـن مظاهـر الموضوعات الدعائيـة وتبقـى أدعيـة القـرآن الكريم تزخر بالكثير منها كأدعية الثبات وعدم الزيغ والتعوذ والخلاص من الضر والابتلاء إلى غير ذلك ■

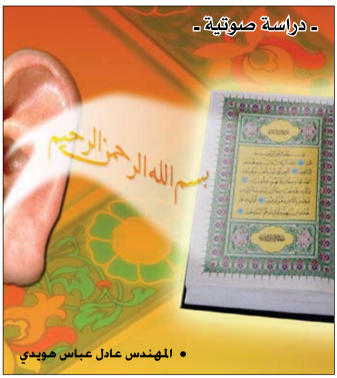
#### الهو امش:

- (١) التعبير القرآني: ٢٥٨.
- (٢) ظ/ مفاتيح الغيب ج٧: ١٦٠.
  - (٣) الكشاف ج٤: ١٥٢.
  - (٤) مفتاح العلوم:٣٦٨.
- (٥) ظار كذلك سورة ص الآية: ٧٩.
- (٦) في ظلال القرآن م٥ ج١٣: ٢٤.
  - (٧) التبيان ج٤: ٣٦١.
- (٨) ظ/ الآيات القرآنية: الأعراف:٤٣ ، يونس:١٠ ، فاطر:٢٤-٣٥ ، الزمر:٧٥ .
- (٩) ظ/ الآيات القرآنية: الأنبياء:١١٢، القمر:١٠، المائدة:٢٥، العنكبوت:٣٠.
  - (١٠) مفاتيح الغيب ج ٢٦: ٢٠٩.
    - (۱۱) الكشاف ج٣: ٣.

كَتبَ العَلامّةُ النَراقِي تَنسُ لِلسيّد بَحْر العُلوم تنسن وكأن فِي إيْران: أَلا قُلْ لِسُكَّان أَهْل الغَرّي هَنِيَتًا لَكُمْ فِي الجنانِ الخُلُود أَفيضُوا عَلَينًا مِنَ المّاءِ فَيْضاً فَإِنَّا عَظَاشَىٰ وَأَنتُم وُرُود فَأَجابَهُ السيد بَحْرُ العُلوم تدرُّ: أَلا قُل لِمَوْلى يَرى مِنْ بَعِيد دِيارَ الحَبيب بعَيْن الشهود لَكَ الفَضْلُ مِنْ شَاهِدِ غَائِب عَلَىٰ شَاهِدٍ غَائِب بِالصُّدُود فَنَحْنُ عَلَىٰ المَّاءِ نَشْكُو الظَّمَا وَفُزْتُمْ عَلَىٰ بُعْدِكُمْ بِالوُرُود



# المعالي والمعاوما في بمض ألماظ الشرآق العريم



إن في القرآن بياناً لكل شيء بفضل تركيبته اللغوية والصوتية، فإنك لم تجد فيه حرفاً زائداً أو صوتاً فائضاً، أو كلمة ليست في موضعها المناسب الصحيح، لأنه لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم عليم.

لنابيع لم يكن غريباً علينا ما في لغة القرآن الكريم من عجائب، لأنها تحمل في داخلها معانيه، وهي الأطار الذي يلفّ بيـن ثناياه كلام الله تعالى المعجز في كل شيء، وقد أذهل العرب أهل بلاغة وفصاحة، إذ أنهم كانوا يرون لغته

كمالاً لما في أنفسهم من أصول تلك الفطرة البيانية وقد كانت ألفاظ القرآن تُلبِس العرب حتى كانت تتركهم كالمعاني السائرة التي لا تزال تُطيف بالرؤو س<sup>(۱)</sup>.

فقد كان القرآن حين نزوله عليهم، وهم الكريم معجزاً في ألفاظه ومعانيه وتراكيبه وأصواته وإيقاعه الموسيقى سواء

كانت هذه في الحروف أو الألفاظ أو الجمل، فقد كان (قرآنا عربياً غير ذي عورَج)(٢) فلو تأملنا لفظة (العورَج) فإننا سنجدها تصف القرآن بأنه الفطرة العربية التي فطر الله العرب عليها.

فالقرآن الكريم يحاكى فطرة العربي الأصيل في لغته وبيانه وبلاغته وفصاحته، لأن الله تعالى (خلق الإنسان علَّمهُ البيان)، لـذا كان القـر آن فيـه بيـان لكل شـيء بفضل تركيبته اللغوية والصوتية، فانك لم تجد فيه حرفاً زائداً أو صوتاً فائضاً، أو كلمة ليست في موضعها المناسب الصحيح، لأنه لا يأتيه الباطل من بين يديه

إن القرآن الكريم يجاكى

فطرة العربي الأصيل

في لغته، وبيانه، وبلاغته،

وقصاحته، لذا كان

في القرآن الكريم

بيان لكل شيء

بفضل تركيبته اللغوية

ولا من خلف تنزيل من حكيم عليم.

فقوله تعالى: (فهل ينتظرون إلا مثل أيام الذين خلوا من قبلهم، قل فانتظروا إنى معكم من المنتظرين، ثم ننجى رسلنا والذين آمنوا كذلك، حقاً علينا ثنج المؤمنين) يونس/١٠٣.

وقد وردت فيها لفظة (ننج) وقد أختلس منها صوت (الياء) بينما جاء في قوله تعالى: (فنادى في الظلمات أن لا إله إلا أنت سبحانك إني كنت من الظالمين فاستجبنا له ونجيناه من الغم، وكذلك ننجى المؤمنين) الأنبياء/ ٨٨. فهنا وردت لفظة (ننجى) وقد اثبت فيه صوت (الياء) وحيث ان كلا الفعلين على صيغة واحدة ومصدرهما (الإنجاء). فما الحكمة في ذلك؟ إن مناخ الآية (فهل ينتظرون إلا مثل أيام الذين خلوا.. إلى قوله تعالى: ثم ننجى رسلنا الذين آمنوا كذلك حقاً علينا ننج المؤمنين) نراه مشحوناً بالانتظار

والترقب، وهذا يعنى وجود تأخير وتمهل يُضفى على الجو العام للآية المباركة من خلال قوله تعالى: (فانتظروا إنى معكم من المنتظرين) وبعد هذا نجد ما بعدها قد عُطف بر(ثم) وهذه تدل على التراخي والمهلة (٢)، ولما كان عنصرا التراخي والتمهل مو جو دين فان مجيء لفظة (ننجي) هـ و الآخر يوحى من الناحية الصوتية إلى التراخي والمهلة تضماناً مع ما سبق في المناخ العام للآية، حيث أن صوت (النون) المكررة فيها، يوصف بأنه من الأصوات المتوسطة الشديدة ويكون فيها الهواء حينما يمر بمجراه لا يُلاقى فيه انحباساً

أو احتكاكاً(١) أي فيه انسيابية هادئة، وإن تكرار هذا الصوت يوحى بأن المدة المستغرقة ستكون أكثر مما لو كان الصوت واحداً. ثم يلحقه صوت (الجيم) وهو مكرر أيضاً ويمتاز بأنه صوت مركب أي أنه عند القراء لا يصاحبه

حين النطق به انفصال مفاجئ بل الذي يحدث أن انفصال العضوين لخروج الهواء يكون بطيئاً، فهو مرحلة بين الأنسداد المطلق والانفتاح المطلق، فيحدث أن يحتك الهواء بالعضوين احتكاكاً شبيهاً بالأصوات الرخوة.. أي أنه يجمع بين عنصرى الشدة والرخاوة(٥) من بين كل الأصوات الأخرى.

فكل هذه الصفات لصوتي (النون والجيم) المكررين يوحى للسامع بالبطء والتراخي، وهذا ما يتناسب مع الجو العام للآية القرآنية. ولذلك نرى أن العطف هنا جاء بالأداة (ثُمُّ) التي تعنى فيما تعنيه

## قرآئيات



التراخي والتمهل، ولما كان هذا الجو العام المشحون بالتباطؤ وتناسب هذه الصفات للحروف المكونة للألفاظ، كان هذا التركيب وهذا التوافق العجيب والترابط الواضح فيما بينها جميعاً.

إلا أنه لما ينتقل إلى مناخ آخر ومعطة أخرى في القرآن الكريم، نرى أن شيئاً آخر قد حدث، فالانتقال من حالة التراخي والتمهل إلى حالة نرى فيها السرعة وقلة المهلة وعدم التراخي، نرى أن الخطاب القرآني من الناحية الصوتية يبدأ بالتسارع.

ففي لفظة (ثنج) في قوله تعالى: (حقاً

علينا شبج المؤمنين) يريد الخطاب القرآني يريد الخطاب القرآني في أن يوضح حقيقة جديدة على الله تعالى الانجاء، وهذه مسألة مفروغ منها وغير خاضعة للتأخير والتراخي، لذا جاءت لفظة (الجيم) المكرر وكذلك صوت (الياء).

والياء صوت يمتاز بأنه من الأصوات المهموسة التي يجري فيها النفس، وهو من الأصوات المتوسطة الشدة، حيث أن الهواء حينما يمر بمجراه لا يلاقي انحباساً أو احتكاكاً، لأن مجراه خالٍ من المعوقات وهو كذلك في صوت (الواو)(٢).

ولما كان المقام هو إعطاء الحقوق للمؤمنين من الله تعالى، فإن عطاء الله

سريع، لذا اقتضت الحالة الصوتية هنا السرعة، فاختزلت صوت (الجيم) الثانية وصوت (الباء) لأن بقاءهما يعني زيادة في الفترة الزمنية، وهذا لا يتناسب مع الجو العام للآية، لذا اقتضت المشيئة الإلهية اختلاس هذين الصوتين، فجاءت الآية المباركة بصورة (حقاً علينا ثُنْج المؤمنين) والله أعلم.

أما قوله تعالى: (فاستجبنا له ونجيناه من الغم، وكذلك ثُنُجي المؤمنين) الأنبياء/ ٨٨، فإن المناخ العام لهذه الآية مشحون بالدعاء في قوله تعالى (فنادى في الظلمات أن لا إله إلا أنت سبحانك إنى كنت من

الظالمين) الذي سبقه تقديس الله وتنزيهه وفيه من الخشوع والرهبة من الله تعالى ما فيه. فهذا المناخ الروحاني الذي عمله النبي يونس السلامة قد أنتج نوعاً من الاستجابة من قبل الله تعالى لدعائه الله المناخ الجي يونس التها لدعائه الله وأكد تعالى يونس الله تعالى

أنه ينجي المؤمنين إذا دعوه (٧) حيث العطف هنا ورد (بالواو)، وهي عاطفة جامعة (٨) ومعناها مطلق الجمع فتعطف الشيء على مصاحبه (٩)، فعطفت هنا مجمل الإنجاء على الاستجابة ولا أجد فيها الترتيب أو تقديم الثاني على الأول أبدأ حيث لا دليل على ذلك (١٠)، وعليه فان استجابة الدعاء والإنجاء لا يكونان في آن واحد والله أعلم.

إلا أنه في قوله تعالى (وكذلك ننجي المؤمنين) قد تجد فيه التأخير وذلك لأن

رِيْنَ الْأِنْ مِيْ الْمُعَانَّ مِنْ الْمُعَانِّ مِنْ الْمُعَانِّ مِنْ الْمُعَانِّ مِنْ الْمُعَانِّ مِنْ الْمِينِ رَبْنَ الْبِكِ جِعْدِ الْمَاكِمَةِ مِنْ وَهَا جَهِدِ الْمِيْنِ بِيْرِي الْمُؤْرِنِ بِي الْمُؤْرِنِ بِي الْمُؤر

لقد أذهل العرب

نزول القرآن الكريم،

وهم أهل بلاغلة

وفصاحة، إذ أنهم كانوا يرون لغته كمالا

في أنفسهم من أصول

تللك الفطرة البيانية

انجاء المؤمنين مشروط بدعائهم الله تعالى، فضلاً عن هذا يجد المؤمنون في دعائهم الله السلوة، فنرى المؤمن يستغرق في الدعاء كثيراً لأنه يكون أقرب ما يكون لله أثناء دعائه، وهذا التأخير يفرض في الإيقاع الموسيقي العام للآية نوعاً من التباطؤ، لذا نجد تكرار صوت (الجيم) في (استجبنا، نجينا، ننجي)، وهذا التكرار يستدعى التباطؤ لأن صوت (الجيم) - كما علمنا - لا يصاحب حين النطق به انفصال مفاجئ، بل الذي يحدث انفصال العضوين لخروج الهواء يكون بطيئاً وبالنتيجة يستغرق زمناً اكبر، وهذا يتلاءم مع حالة الدعاء حيث ارتباط العبد بربه واستغراقه مع الله تعالى كثيراً، فهنا ناسب بين الزمن الطويل المستغرق في الدعاء وبين الزمن المستغرق لصوت (البيم)، أي تناسب الإيقاع الداخلي في الآية مع هذه الأصوات المتكررة. فضلاً عن وجود حرف (الياء) في لفظة (ننجى) هو الآخر دليلاً على زيادة الاستغراق في الزمن المخصص لها، إلا أنه لم يكن بالزمن الطويل وذلك لأن صوت (الياء) من الأصوات المتوسطة الشدة. فحين يمر الهواء بمجراه عند النطق بها لا يلاقى انحباساً لأن مجراه خال من المعوقات، فيكون بالنتيجة زمن النّطق للفظة (ننجي) أطول مما في لفظة (ننج) بكسر (الجيم)، لأن مقتضى السياق العام للآية يقتضى الإطالة لذا زيد حرف

#### المصادر:

والله أعلم

 إعجاز القرآن والبلاغة النبوية - مصطفى صادق الرافعي - دار الكتاب العربي - بيروت/لبنان -

(الياء) فيها خلافاً لما سبق في (ننج) الذي

اختلس منها لملاءمت مقتضى الحال فيها

ط۹ - ۱۳۹۳هـ/۷۶ ۱۹م.

 جامع البيان في تأويل آي القرآن - أبو جعفر محمد بن جرير الطبري ت دار الفكر - بيروت - ١٤٠٥هـ.

٣. فق ه اللغة العربية - الدكتور كاصد ياسر
 الزيدي - وزارة التعليم العالي والبحث العلمي - جامعة الموصل - ١٩٨٧ / ١٩٨٨م.

كتاب حروف المعاني - أبو القاسم عبد الرحمن
 ابن إسـحاق الزجاجي - تحقيق د. علي توفيق
 الحمد - دار الأمل - مؤسسة الرسالة.

 ٥. كتاب معاني الحروف - أبي الحسن علي بن عيسى الرماني النحوي - تحقيق د. عبد الفتاح إسماعيل شلبي - دار نهضة مصر للطباعة والنشر - القاهرة.

٦. مجمع البيان في تفسير القرآن ـ الشيخ أبو علي الفضل بن الحسن الطبرسي ـ تحقيق السيد هاشم الرسولي المحلاتي ـ دار إحياء التراث العربي ـ بيروت ـ ١٣٧٩هـ.

٧. مغني اللبيب عن كتب الأعاريب - جمال الدين
 ابن هشام الأنصاري - تحقيق مازن المبارك
 ومحمد علي حمد الله - مؤسسة الصادق - طهران - ط۱ - ۱۳۷۸هـ.

٨. منهج البحث اللغوي بين التراث وعلم اللغة الحديث - د. علي زوين - دار الشؤون الثقافية العامة - بغداد - ١٩٨٦م.

٩. الوجيز في تفسير الكتاب العزيز - أبو الحسن علي بن أحمد الواحدي - تحقيق صفوان عدنان داودي - دار القلم - الدار الشامية - دمشق - بيروت - ١٤١٥ هـ.

#### الهوامش

(١) إعجاز القرآن والبلاغة النبوية ـ ٧٨ و٨٠.

(٢) سورة الزمر/٢٨.

(٣) كتاب معاني الحروف/١٠٥ وكتاب حروف المعاني/١٦ ومغنى اللبيب ١٥٨/١.

(٤) منهج البحث اللغوي ـ ٦٨ وفقه اللغة العربية ـ 251 . ٤٥٤ .

(٥) منهج البحث اللغوي - ٦٨ و ٦٩.

(٦) منهج البحث اللغوي - ٦٨.

(۷) مجمع البيان ـ ۷ ـ ٦١، تفسير الطبري ـ ٧٣/١٧ و ٨١، تفسير الواحدي ـ ٧٢٢/٢.

(٨) كتاب معاني الحروف ـ ٥٩.

(٩) مغنى اللبيب ـ ٤٦٣/١.

(١٠) كتاب حروف المعانى ـ ٣٦.





مفاهيم سياسية الحلقة ١:

# النظام البرلماني

مهدي عابدين
 كلية القانون/ جامعة الكوفة



في الكبير ضمن إطار التوجهات العامة لمكتب سماحة المرجع الديني الكبير آية الله العظمى السيد محمد سعيد الحكيم (منظه) في رفع المستوى الثقافي والإرشادي لأبناء الشعب عامة ولطلبة العلوم الدينية على وجه الخصوص، وفي ضوء الطروحات السائدة على الساحة العراقية، يتبنى القسم الإعلامي طرح بعض المفاهيم والمصطلحات القانونية لتزويد القارئ الكريم بالمعرفة القانونية بغية الإلمام والإحاطة بها والاستفادة منها في قادم الأيام الذي سوف يكثر الحديث فيها عن مسائل تخص الانتخابات وأنواع النظم وكيفية الانتخاب وما إلى ذلك من المصطلحات الدستورية والقانونية التي بقيت بعيدة عن أذهان الكثيرين بسبب تعتيم النظام البائد عليها وجعل العمل الإعلامي يصب في مصلحة نظامه المقيت.



وقبل الكتابة في مثل هذه المواضيع لابد أولا من تعريف القارئ الكريم ببعض المفاهيم التي هي مثار الحديث بين أوساط الشارع المثقف خاصة فيما يشار به إلى النظام البرلماني الذي سوف يعمل العراقي من أطياف متعددة يمكنها الانصهار في بوتقة هذا النظام للخروج بمزيج متجانس يخدم في توجهه مصالح الأمة العراقية.

النظام البرلماني

نشا هدا النظام في إنكلترا بعد تحول الحكم فيها من الملكية المطلقة المتمثلة بسيطرة الملك على مقاليد الحكم إلى الملكية الدستورية المقيدة والمتمثلة بسيطرة البرلمان على الملك والتى بدأت بانتصار البرلمان على الملك جون بإصدار العهد الأعظم سنة ١٢١٥م المتضمن استشارة المجلس الكبير (البرلمان) خاصة في ما يتعلق بقوانين الضرائب. إضافة إلى انتصار آخر للبرلمان بإصدار ميثاق الحقوق سنة ١٦٨٩م والذي عُد انتهاءً لعصر السلطان المطلق وقيام الملكية الدستورية المقيدة والمسيطر عليها من

البرلمان والتي منها تسمية هـذا النظام البرلماني. وقـد انتقل هـذا النظام من إنكلت را إلى دول عديدة والمانيا والعاليا والنمسا والهند واليابان وماليزيا ومصر والعديد من الدول. ومن الجدير ذكره أن النظام البرلماني يمكن تطبيقه في الدول الملكية والدول الجمهورية.

#### خصائص النظام البرلماني

1. ثنائية الجهاز التنفيذي: رئيس الدولة (يسود ولا يحكم)، رئيس الحكومة (رئيس الوزراء). ٢. الرقابة المتبادلة:

البرلمان يمكنه سحب الثقة من الحكومة، يمكن للحكومة حل البرلمان.

1. ثنائية الجهاز التنفيذي: وتعني أن السلطة التنفيذية متكونة من رئيس رئيس دولة إضافة إلى رئيس الحكومة (رئيس غير مسؤول سياسياً فهو غير مسؤول سياسياً فهو الوزراء فهو مسؤول سياسياً فهو أمام البرلمان. والسبب في ذلك هو أن رئيس الدولة فسلطاته اسمية وشرفية عكس رئيس الوزراء على عكس رئيس الوراء على عكس رئيس الوراء على عكس رئيس الوراء

الذي يتمتع بسلطات فعلية، وبما أن القاعدة هي متى ما وجدت السلطة وجدت المسؤولية، فلا مسؤولية لرئيس الدولة.

ولعل البعض يتساءل كيف لا يكون لرئيس الدولة في النظام البرلماني سواء كان ملكاً أو رئيس جمهورية سلطات بينما ينص له الدستور على بعض الصلاحيات كحق حل البرلمان وتعيين الوزراء ورئيس الوزراء والتصديق على القوانين؟

وللإجابة على ذلك، إن حقه في حل البرلمان وتعيين الوزراء لا يكون إلا بناء على اقتراح رئيس الوزراء أما فيما يتعلق بالتصديق فهي إجراءات شكلية بحتة، أما فيما يتعلق بتعيين رئيس الوزراء فان رئيس الدولة (ملكاً أو رئيساً للجمهورية) مجبر على اختيار رئيس الوزراء من بين أعضاء حزب الأغلبية فى البرلمان، أي أن رئيس الدولة في النهاية مقيد بشكل كبير ويمكن اعتبار صلاحياته على أنها اسمية وليست فعلية.

٢. الرقابة المتبادلة؛
 وتتم ما بين السلطتين
 التشريعية (البرلمان)
 والتنفيذية (الحكومة)





### الحجّاج وسعيد بن جبير

لما دخل سعيد بن جبير على الحجّاج قال له: ما اسمك؟ قال: سَعيد بن جُبير، قال: بل شَقى بن كسير، فقال: أمى سمتنى سعيداً، قال: شقيت، قال: الغيب يعلمه غيرك، فقال الحجّاج: والله لأبدلنّك من دنياك ناراً تلظّى، قال: لو علمت أن ذلك إليك ما اتخذت إلهاً غيرَك، قال الحجّاج: لأقطعنَّكَ قطعاً قطعاً ولأفرقن أعضاءك عضواً عضواً، قال: إذا تفسد علىّ دنياى وأفسد عليك آخرتك، فقال: الويل لك، قال: الويل لمن زحزح عن الجنّة وأدخل النار، فقال: اضربوا عنقه.

فقال سعيد: أشهد أن لا إله الله وأشهد أن محمداً رسول الله، أستحفظهما حتى ألقاك يوم القيامة، فقال الحجّاج: اضجعوه للذبح، فقال: وجهت وجهى للذي فطر السماوات والأرض، فقال الحجاج: اقلبوا ظهره إلى القبلة، فقرأ سعيد: (فأينما تولوا فشم وجه الله)، فقال: كبّوه على وجهه، فقرأ سعيد: (منها خلقناكم وفيها نعيدكم ومنها نخرجكم تارة أخرى)، فذبح من قفاه.

فما بقي الحجّاج بعده إلا ثلاثة أيام.

وتكون على شقين. الأول: رقابة السلطة التشريعية على التنفيذية أي البرلمان على الحكومة وتكون عن طريق فتح باب المسؤولية الوزارية من سؤال واستجواب وتحقيق انتهاءً بسحب الثقة من الحكومة أي الوزارة وتشكيل وزارة

والثاني: رقابة السلطة التنفيذية على السلطة التشريعية أي الحكومة على البرلمان وتڪون عن طريق حل البرلمان. فهناك سلاحان متوازيان لكل من الحكومة والبرلمان في مواجهة كل منهما الآخر

وفى الحلقة القادمة إن شاء الله (طرق الانتخابات في الأنظمة الديمقر اطية) ■



## كيف تحافظ الأنظمة الاستبدادية على عروشها؟

• محمد حسن الياسري



أسمائه الحسني وصفاته ١. إحاطة نفسها بهالة (جل جلاله)، فالله العظيم والجلالة، ويركعون له

وكما يلي.

من صفات طنانة حتى إنهم يضاهون الله في كما يركعون لله جل

لينابيع توسلت الأنظمة الاستبدادية بوسائل إضافية ساعدتها على من العظمة والجبروت، والطاغوت بمسمياته البقاء متربعة على عروشها ويتجلى ذلك بفخامة المختلفة (رئيس، ملك، وجاثمة على صدور الناس الألقاب وعظمة المسميات أمير، سلطان، زعيم...) وكاتمة على أنفاسهم طيلة التي يسبغونها على أنفسهم أيضا صاحب العظمة الفترة الزمنية الطويلة الماضية نذكر الأهم منها





وعلا والواقع يصدق كل

٢. فخامة القصور والرياش ومظاهر الترف والأبهة، والاسراف المتناهي في الحفلات ومراسم التشريفات وما يصاحبها من علائم التكبر وهالة من الغرور والتعالى ومظاهر الهبية المصطنعة، حتى يصبح الطاغوت وكأنه قدس من الأقداس وإله من الآلهة لكي يشعر الناس بعظمة الطاغوت، وخلق حالة محيطة من القداسة والانبهار في نفوسهم.

٣. خلق حالة المثالية المتناهية لشخصية الطاغوت ليس في أذهان الناس وعقولهم بل تمتد إلى منطقة اللاوعي لديهم لتصبح حالة راسخة بفضل الإعلام المضلل والتكرار والاستمرار طيلة عقود متوالية، فتصبح شخصية الطاغية حتى كأنها حالة أرقى من الصنف البشرى وإضفاء سور عليه من الحصانة الإلهية والعصمة النبوية فهو منزه عن الخطأ والخطل وكل ما يبدر منه فهو كالقرآن لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه

عاجز لا حول له ولا قوة إلا بالمتزلفين والملتفين حوله، حيث شكل منهم قوة القهر والغلبة والارهاب بالعظمة، و السيطرة بالحديد والنار، ويختار هؤلاء من أقربائه وأبناء عشيرته ومذهبه وعرفه، وعادة ما يكون أغلبهم من الجهلة والأميين ومن ذوى النفوس المريضة والعقول الخربة وممن لا دين لهم ولا ضمير ولا وازع من خلق أو مروءة، ليكونوا أخلص في الدفاع عنه وأوفى من غيرهم (حسب ما يظن هو) إن داهمته الأخطار أو هب عليه إعصار الثوار والمنتفضين، و أيضا ليكون هؤ لاء الأتباع أوفى من غيرهم إن تحرك دافع العصبية أو المذهبية ضده، لذا وحسب ما يظن أنه قد أغلق باب الخطر من هـ ذه الجهة بهـ ذا الاختيار، وهـذه هي قـوة العسـكر بكل صنوفها وتعدد ألوانها ومسمياتها وأجهزتها، التي أسبغ على أفرادها الرتب العالية والمرتبات الفخمة والإمتيازات الفريدة والمنح الجزيلة والسيارات الفارهة والقطائع والأراضي، وجعل منهم طبقة فوق المجتمع ومتسلطة عليه بكل ما تعنيه هذه الكلمة من معنى

وربط مصيرهم بمصيره، فهم كما يقول أحد أتباع الطاغوت نحن مثل طبقة البيض في يده فإذا وقع سقطنا و تكسرنا.

٥. الطاغوت يملك السلطة التي استولى عليها بقوة السلاح وبالتالي يملك كل مقدرات البلاد وثرواتها ومفتاح التصرف بها بيده ولا منازع له في ذلك، إذن فهو يملك السلطة والثروة والسلاح، والشروة والمال، هذا السلاح السحري، الذي يسيل له اللعاب وتشتري به الذمم وتباع به الضمائر وتهلك عليه النفوس و...، حيث يفعل المال في كثير من الأحيان ما لا يفعله غيره في التأثير في الوسط الجماهيري المتحرك، والمال مادة الشهوات كما يقول أمير المؤمنين علاسه فبالمال تقلب الحقائق وتداس القيم ويصبح الظالم عادلا والمظلوم ظالماً معتدياً باغياً، وبالمال يصير المنكر معروفاً والمعروف منكرا، وبالمال يعبد الطاغوت ويعصى الله والقائمة طويلة لا تنتهي، ولذا ترى الطاغوت ينفق بسخاء لديمومة حكمه وتسلطه، ٤. إن الطاغية فرد وأشركهم في إجرامه والمال يفعل فعله في



الضمائر الخربة والنفوس المريضة المنافقة، وقد نجح الطاغوت في تجييش الكثير منها ممن ينفخ في بوقه ويسبح بحمده صباحاً مساءً، من سياسيين وعلاميين ومثقفين وفنانين وممن يسمون اليوم بطبقة ورجال دين وغيرهم من الانتهازيين والنفعيين البحداعة والشعارات البراقة، بل وحتى أنظمة برمتها تم شراؤها.

آ. أحاط الطاغية نفسه بمجموعة من رجال الدين من طبقة وعاظ السلاطين وشيوخ البلاط ممن يزعقون على منابر المسلمين بتمجيد الطاغوت ويزينون أفعاله،

ويسبغون عليه الصفة الشرعية، وإن الخارج عليه فهو خارج على ولاة أمره وممن يريد إثارة الفتنة وشق عصا الطاعة وتفريق الجماعة ونشر الفساد في البلاد وبالتالي تنهال عليه فتاوى التكفير والمروق و الارتداد عن الملة و الدين، ومن جهة أخرى يحظى هؤلاء الوعاظ والشيوخ بجزيل العطاء وبمكانة سامية عند الطاغوت ومن المقربيان لديه، فبني لهم مساجد الضرار كي يسبحون بحمده ويدعون له بطول بقائه ودوام حكمه وعمره، وجعلوا من هذه المساجد وخطب الجمعة والجماعة أبواقا للجهاد في سبيل الطاغوت

وللدفاع عنه ضد أعدائه من المارقين وأصحاب البدع، إن الطاغوت إذا ظهر منه ما ينسب لفعل الخير فهو ليس لوجه الله، بل سمعة ورياء ونفاقا، فهو يريد أن يسرق قلوب الناس بعد أن سرق منهم أموالهم.

٧. خداع السواد الأعظم من الناس بالشعارات الطنانة والأهداف العظيمة، ويحيطونها بهالة من القداسة والتبجيل، مثل تحرير فلسطين والمقاومة الوطنية والوحدة العربية والاشتراكية والحرية وغيرها من الشعارات القومية التي لا طائل تحتها وبان زيفها وتهرؤها من كثرة الاستهلاك والتي لم ولن يراها المواطن

#### ثعلب النحوي

دخل بعض الأعراب على ثعلب النحوي فقال: أنشدني يا إمام الأدب أرقَّ شعر قالته العرب. فقال: لا أجد أرقَّ من قول جرير:

إن العيون التي في طرفها حور قتلننا ثم لم يحيين قتلانا يصرعن ذا اللب حتى لا حراك به وهن أضعف خلق الله إنسانا

فقال الأعرابي: هذا شعر قد لاكته العامّة بألسنتها هات غيره، فقال ثعلب: أفدنا مما عندك يا أخا العرب، فقال الأعرابي: قول مسلم صريع الغواني:

نبارز أقران الوغى فنقدهم ويغلبنا في السلم لحظ الكواعب وليست سهام الحرب تفني نفوسنا ولكن سهام فوقت في الحواجب فقال ثعلب لحضار مجلسه: اكتبوها على الحناجر ولو بالخناجر.



المسكين في دول العرب، ولن يدوق طعمها أبدا ما لم ينسلخ من هذا الواقع الفاسد ويتبرأ منه ويخرج ثورة عليه ليغير هذه الأنظمة المتهالكة الفاسدة الشمولية من جمهورية وملكية (جملكية) وسلطنية وغيرها، ويسقط معها شعاراتها والتي بعضها حق يراد به باطل، وأهمها شعار فلسطين وتحرير القدس الشريف، وقد أثبت الواقع المر فشل مشروع القومية العربية الماسوني الصليبى والذي أريد به كبديل للحل الإسلامي والوحدة الإسلامية، فشلا ذريعاً بعد أن قاد الأمة العربية إلى الخسارة والذل والهوان والاستسلام والتمزق والتشرذم والفقر والديكتاتورية وبالتالى بيع مقدرات الأمة للأجنبي، إن هؤ لاء الطغاة يعتبرون إن كل ما ينفقونه على الشعوب من فتات هو من كيسهم وأموالهم وليس من مال الشعب الذي وهبه الله لهم من خيرات وموارد.

٨. العمالة للأجنبى: إن هـؤلاء الطواغيت فـي عالمنا العربى على اختلاف مسمياتهم ما هم إلا دمي تتحرك بيد صناع القرار ومن يوجه دفة السياسة

العالمية في واشنطن وخاصة بعد انهيار المعسكر الشرقي وصيرورة العالم تحت سيطرة القطب الواحد، وزاد الأمر إحكاما بشكل خاص بعد أحداث (١١ سيتمبر) والتي عجلت بإظهار الكثير من السياسات التي كانت مخفية طيلة الفترة الماضية، إن أمريكا تعلم علم اليقين أن هـؤلاء الطواغيـت مـا هم إلا أنظمة ديكتاتورية مقيتة حكموا بلدانهم بالحديد والنار قامت هي بتنصيب الكثير منهم، وكلهم يدورون في فلكها ويحققون مصالحها، إنها تعلم إنهم خنقوا الأصوات الحرة وصادروا الحريات وزجوا بمئات الآلاف فى السجون والمعتقلات ومات الكثير منهم تحت سياط الجلادين في غياهب السجون وبددوا ثروات شعوبهم على نزواتهم وشهواتهم وتثبيت ملكهم وسرقوا الباقى وأودعوه في بنوك أسيادهم، ولا يهمها ذلك ما دامت مصالحها متحققة على يد هؤلاء.

وثمّة شيء مهم آخر هو أن استمرار هؤلاء الحكام الطواغيت على عروشهم يشكل الضمانة الآمنة للدويك اللقيطة إسرائيل،

وبفعل اللوبى الصهيوني المتحكم في أمريكا، فإن أمريكا أبقت هذه الأنظمة على حالها طيلة الفترة الماضية ولازالت على ذلك رغم تبجحها بانتهاج سياسة الإصلاح في الوطن العربى بعد الإطاحة بعميلها القديم (صدام التكريتي) لأنه بيساطة واضحة جلية أصبح من مصلحتها إسقاطه لانتفاء الحاجة له بعد أن نفذ كل برامجها وما أمرته أن يفعل فيما سبق وأصبح عبء عليها وهكذا هي سياستها دوما مع عملائها خونة الدين والضمير والوطن، مثلما كان مصير جيش أنطو ان لحد ومرتزقته في جنوب لبنان، والآن جاء دور مرحلة أخرى تحتاج فيها لوجه آخر وطاقم جديد يحقق مصالحها في العراق والمنطقة، وعلى الرغم أيضا من تبجح بعض هذه الأنظمة من فوق الطاولة بمعاداة أمريكا وتحرير فلسطين والقدس الشريف، لكن ما تحت الطاولة هـو النافـذ وهذا ما يؤيده الواقع وتشهد له الأحداث، فالشعوب وتحررها وسعادتها ورخاؤها لايهم شياطين البيت الأبيض المتصهينين ولا توجد لدى أمريكا صداقات دائمة ولا



عداوات دائمة بل مصالح دائمة ومصالحها فوق كل اعتبار، وبالتالي نتيجة لكل ما تقدم، يستمر الطاغوت المستأسد على شعبه والجرد أمام أمريكا في ظلمه وحكمه الظالم الذي يتمتع به أعوانه وجلاوزته ما دام طيعا لها موافقا الاستراتيجيتها منفذا لبرامجها محققا لمصالحها وقانون أمريكا وكل مستعمر هو: قتْلُ امرئ في غابة

جَريمَــةً لا ثُغْتَـفَرُ

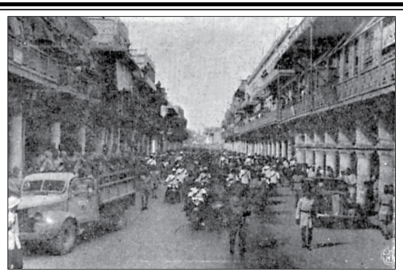
وَقَتِلُ شَعْبِ آمِنِ

مسالة فيها نظر المسالة فيها نظر المقهور ويطول وتستمر معاناة الشعب المقهور ويطول ليل عذابه ويصبح الخلاص حلماً قد لا يراه حتى النائم في نومه اإلا أن يرمقه الله جل وعلا بنظرة رحمة فيجعل بها خلاصه.

هي: شعب جائع مقهور، واقتصاد مدمر، وديون هائلة متراكمة لا يعلم بها الشعب، وبطالة متفشية، ومجتمع مفكك، وخلق خرب، وجريمة منظمة، وفساد مستشر، وبنية دولة متهالكة، وقيم طاغوتية منحطة.

إن الاستبداد هو أعظم البلاء، وأكثر هولاً من الحريق، وأعظم تدميرا من الزلزال، وأكثر تخريبا من السيول الجارفة، فالبناء المادي إذا تهدم يمكن بناؤه، ولكن النفوس إذا خربت من ذا الذي يصلحها؟!

أن الاستبداد هو شر محض ونقمة نازلة وكلب مسعور ووباء فتاك يهلك الحرث والنسل ويخرب البلاد ويضل العباد وينشر في الأرض الفساد ■



صورة نادرة جانب من تشييع جنازة السيد أبي الحسن الموسوي الأصفهاني في شارع الرشيد ببغداد، ويبدو في الصورة اشتراك رجال الشرطة والجيش في التشييع.

# التشريع الإسلامي بين أصالته الفكرية وقيادته للحياة

#### السيد محمدصادق الخرسان أستاذ في الحوزة العلمية

إن ضمان النجاح لأية تجربة تشريعية يعتمد على تأمين الحصائة الفكرية لذلك التشريع، ولا يتيسر ذلك إلا إذا ما تأكد صفاء المنبع وسلامة المصدر، لتتأمن القاعدة المناسبة لنهوض المشروع التشريعي؛ ليدوم نفعه طويلا ويستديم في قيادته للحياة، وهذا ما نعنيه من أصالة الفكر وقيادة الحياة في العنوان.

ولنــر مــاذا أعدّ الإســلام فــي خطته لتشريع الأحكام وسنّ القوانين.

أولاً: نلاحظ أن المشروع القرآني بوصفه الدستور الإسلامي يتضمن خطاباً إلهياً يمكننا من خلال استيعابه أن نتوافر على قراءة دقيقة للأطروحة القرآنية، ويتمثل هذا المشروع بعدة آيات مباركات وردت في الكتاب العزيز الذي (لا يَأْتِيه الْبَاطلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْه وَلاً مِنْ خَلْفِه تَتْزِيلٌ مَنْ حَكِيم حَميد) فصلت ٤٢.

اللهِية الأولى: (إنَّ الدِّينَ عنِـُدَ اللهِ اللهِيلَامُ) آل عمران ١٩.

الآية الثانية: (وَمَنْ يَبْتَغِ غَيْرَ الْإِسُلاَمِ دِينًا فَلَنْ يُقْبِلَ مِنْهُ) آل عمران ٥ ٨.
الآية الثالة: (..وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمْ الإِسلاَمَ ديناً) المائدة ٣.
الآية الرابعة: (فَمَنْ يُرِدُ اللهُ أَنْ يَهديهُ يَشْرُحُ صَدْرَهُ للإسلام) الأنعام ١٢٥.

لنجدها تركز على إعلان مبدأ سيادة الإسلام ليكون ضمن المرحلة الزمنية التي ابتعث الله تعالى نبيه محمداً ولله وسولاً ليبلغ رسالته فتكون الدعوة عامة عالمية أممية تدوم ما دامت الحياة وتبقى ما بقي موحد لله، بحيث يعاقب من لم يذعن بذلك كما يتعرض للمساءلة المشكك أو الجاحد،

وهذا الإعلان ليمثل مشروع أسلمة العالم. كما نجد الآيات تركز على أن الإسلام يقدم مشروعه الإصلاحي لكثير من المشكلات التي عانى منها السابقون؛ وذلك من خلال برمجة شؤون الإنسان المختلفة بالمستوى الذي يمثل حلولاً عملية تواكب مسيرة الإنسان الأمر الذي ييسر للمكلف سلوك الطريق وقطع الشوط

وفقاً للإطار الملائم وظروفه الشخصية أو الاجتماعية، ولو صادف حدوث أزمة معينة لدى بعض الأفراد فان السبب في ذلك عدم التكيف المناسب مع الحالة الشرعية من قبل الفرد نفسه؛ حيث تمثل حالة التشريع الخط المستقيم الذي يتوجب على الفرد أن يتأقلم حياتياً معه بما ينسجم وطبيعة ظرفه، وان هذا المشروع الإصلاحي ليمثل الإرادة القوية في أن يكون الإسلام حاضراً

عالمياً أو ما يسمى بـ(عالمية الإسلام). كما نجد الآيات تبيـن كـون الإسـلام حالـة اختياريـة تحقـق إرادة ضمـن عملية الد لا لـة والتوجيـه

لعلمنا بعدم الجبر على الطاعة أو سواها وإنما توجد مؤشرات تبين المحبوب

والمكروه ليتبين الناس مواقع الهدى والرشاد فيسلكوا إليها ويتحركوا نحوها بمحض إرادتهم عندما يكونون قد قرروا ذلك؛ حيث يعرف الجميع أن الله تعالى يحب الخير ويكره الشر حتى أنهم يتمثلون فى خواطرهم دائماً أن الإرشاد الإلهي نحو الإسلام يعنى حالة من الغبطة والسعادة حيث يهيئ سبحانه الأسباب لتفاعلهم العقلى والجسدى مع الإسلام وهذا ما نستوحيه من قوله تعالى: (يَشْرُح صَدْرَهُ للإسلام) حيث يتبين أن تأهيل الإنسان نفسياً واجتماعياً يهيئ له فرصة كريمة ليستثمرها من خلال تجاوبه بالبحث والاستقصاء حتى يقتنع بسيادة الإسلام. ولنا أن نستهدى بقول الإمام أمير المؤمنين عليسلا في الخطبة ١٥٢

حيث يقول:

(إن الله تعالى خصكم بالإسلام واستخلصكم له؛ وذلك لأنه اسم سلامة وجماع كرامة اصطفى الله تعالى منهجه وبين حججه) الأمر الذي يوضح امتياز الإسلام عن سائر الأديان فيلغي تأثيرها التشريعي في مرحلته حتى يوم القيامة، بل من لم يأخذ به وصد عنه فهو كما قال الإمام أمير المؤمنين الإسنكلام ديناً) تحقق (فرمَن يَبتُغ غَير الإسنكلام ديناً) تحقق

شقوته وتنفصَم عروتَه وتعطَّم كبوته ويكن مآبه إلى الحزن الطويل والعذاب الوبيل) فهو بذلك يكون قد اصطدم بالخطر الذي لا يقيله منه سوى الاستغفار والالتزام التام بالتعاليم الشرعية لينفتح

على آفاق تتسع لعلاقة طيبة مع الإسلام في أصوله وفروعه وسائر أخلاقياته التي

ر احلافيات التي اسعى لترشيد الملتزم بها في أفعاله و أقواله و تصويب

في اختياراته، ومع ذلك فينبغي للإنسان ومع ذلك الالتجاء إلى الله تعالى طلباً للتسديد لأنه الأمل الوحيد المؤكد السلامة الخطوات وضمان النجاة، لذا نجد الإمام علي السجاد الله في دعائه بالعافية يسأل الله تعالى بقوله: (اشرح لمراشد دينك قلبي) مبيناً أن الوسائل التي يعتمدها الإنسان مهما كانت فاعليتها لا تؤثر في الاهتداء إلى الصواب ما لم تتعزز بتوفيق الله سبحانه وعنايته.

ثانياً: مما أعده الإسلام في خطته التشريعية: نلاحظ أنه استعان بما يحسه

الناس سواء بالغرائز أم الأحاسيس أم مراكز التفكير لديهم؛ حيث جعلها عاملاً نشيطاً يتسم برهافة الحس من أجل إبعادهم عن مواقع الشر أو تقريبهم من مواقف الخير.

فنجد أن الإنسان يدرك بما يمتلكه من قوة تفكيرية أن المساهمة في الإبقاء على الحياة أمر مستحسن وان القتل أو التسبيب له مستنكر، وهذا ما يختصر الخطوات التقنينية الملزمة اتكالاً على الطبع السليم والعقل القويم لأن ذلك أجدى وأنفع.

ثالثاً: نلاحظ استعمل اليسر واللين في تبليغ الأحكام الشرعية إلى الذهنية البشرية بلا ضغط أو تأثير سيء الظروف لاقتناع المكلف بكون الحلول الإسلامية أكثر ملائمة لسير الحياة الإنسانية ومن دون تعصب أو تنكر لقضايا الحياة وتطورها، على أن لا يكون هذا سبباً للانكماش عن إعلان المبادئ والأهداف وإنما فضل المشرع أن يتم ذلك بروح تتفق

وان هذا التواصل المنشود يثمر تفاعلاً وانشداداً فلا يصدم الفرد بواقع يستغربه ـ كلاً أو بعضاً ـ بل يجد التشريع متأقلماً مع الحدث أساساً لم يكلفه سبحانه بما لا يطاق أو بما تستوحشه

الطبيعة الإنسانية، نعم لا ينكر ابتعاد البعض عن الأصالة من خلال انشداده أو تأثره بالفكر المادي أو تناغمه مع أجواء ثقافة التغريب وعندها يعتبر بعض مفردات التشريع غير منسجمة مع الحداثة أو العصرنة أو المرحلة التي يعيشها، ومن الواضح أن المشكلة طارئة بطروء بعض الأفكار البعيدة عن الروح الإسلامية.

ولا كتمال الإطار الصحيح للصورة نحاول عرض بعض المفردات التشريعية التي تتنوع بدورها إلى ما يمثل علاقة الإنسان بربه، وعلاقته بالإنسان، وعلاقته بالمجتمع.

1. فمشلاً الصلاة بما ترمز إليه من صلة روحية يراد لها أن تكون علاقة ذات درجات عالية في المستوى المعنوي للإنسان، لم تكن معيقة له في وصوله إلى مطمح في أي ظرف من ظروف الحياة المتغيرة؛ حيث نجد أنها تستوعب في الجانب التشريعي الحالات البشرية المتعددة بتعدد حضر الإنسان وسفره

وصحته ومرضه وأمنه وخوفه وسائر الحالات وخوفه وسائر الحالات التي من شأنها تبديل واقعية كون الصلاة تمتلك البرنامج التنظيمي لمفردات لا يستغني عنها الإنسان مهما بلغ وان تجاهلها كثير، ويلاحظ اختيار التمثيل بالصلاة من بين الواجبات لأنها مما يعيشه الإنسان بعمق ما سواها مما تكون ما سواها مما تكون العلاقة به سنوية أو ضمن

إن الإنسان يدرك بما يمتلكه من قوة تفكيرية أن المساهمة في الإبقاء على الحياة أمراً مستحسناً، وأن القتل أو التسبيب له شيء مستنكر.

محور خاص.

٢. والعلاقة بين الأفراد بما هم متفقو الجنس أو مختلفوه كالحجاب ومزاولة العمل بعامـة أو بعض الأصناف منه بخاصة أو الالتزامات العقدية التجارية وسواها، وعدم التجاوز على حقوق الفرد المقابل سواء على الصعيد الإسلامي أو الإنساني وعدم الاختلاط المشبوه وعدم التسامح في حقوق الإنسان المقابل مما يترتب عليه الأضرار المالية أو المعنوية أو الاجتماعية بل الوطنية أحياناً، فنجد أن التشريع قد وضع بعض المؤشرات لضمان الحقوق والمستحقات مع انفتاحه على الواقع الحياتي بشكل مرن قابل لمسايرة المستجدات العصرية أي بمعنى سعى الإسلام إلى تقنين أصول العلاقة الاجتماعية ووضع الضوابط الكفيلة بالمحافظة على حقوق المواطنة وغيرها مما قد يتجاوز عليه البعض فلذا نرى الحكم الشرعى غير ملائم للفئة المتجاوزة، وبهذا نستشعر اهتمام المشرع بالإعلان عن أن للمجتمع - كوحدة تتألف

من عناصر كثيرة - التزاماً جميعاً تسود فيه مراعاة الآخرين واحترام خصوصياتهم وإلا لتعطل في إغناء العركة العياتية بكل ما يطورها ويرفع من المستوى الإنمائي، مع تأجيل وقتي لدور الغريزة وما تسببه في كثير من الحالات في العملية أو الإنتاجية.

٣. والعلاقة بالمجتمع ككل في حالته التنظيرية

التي تهدف إلى رفد الأفراد بوسائل التقنية المتطورة أو سواها مما يرتبط بالطبيعة الحياتية وأسلوب تكيفها مع المتغيرات وطريقة معالجتها للمستجدات، فنلاحظ أن التشريع الإسلامي اعتمد أسلوباً نجح من خلاله في الجمع بين الثوابت والمبادئ من جهة والطريقة العصرية من جهة أخرى، ولذلك كان موفقاً جداً حيث أتاح الفرصة أمام الإفادة من التطور العلمي الذي يساعد على تحقيق الطموحات وإنجاز الآمال على الصعيد العملي، ولنذكر نماذج تطبيقية (ا):

أ. التشريح: بما هو ضرر معنوي يلحق شخصية من يشرّح - مضافاً إلى الضرر الجسدي - بما يصطلح عليه بر(هتك حرمة المسلم) محرم ما لم يكن مستوجباً تركه الوقوع في الإحراج الذي لا يتفادى منه عادة أو ما لو كان بجثة غير المسلم، فعندئذ يسوغ نظراً للحرج الذي لم يجعله الله تعالى في تشريعاته، أو نظراً لعدم شمول الأدلة الشرعية لحرمة جثة لعدم شمول الأدلة الشرعية لحرمة جثة

الكافر، وهذا ما يُبرزُ مبدأ سيادة الإسلام الذي لم يتعارض مع المتبنيات القانونية لغيره حيث نجد كثيراً من غير المسلمين يقدمون على التشريح أو طرقه العلمية ودروسه التطبيقية، فنلاحظ أن المنع الشرعي من المشاركة في التشريح لمن يُطلب منهم أو من يمارسونه أصلاً لم يكن ليعتقد الحالة بل الثابت على صعيد الواقع المعاش

إن التشريع الإسلامي اعتمد أسلوباً نجح من خلاله في الجمع بين الثوابت والمبادئ من جهة العصرية من جهة الخرى.

ومنذ سنوات هو عدم الفرض على الطلبة والطالبات كلهم وإنما هناك آلية في هذا الدرس التطبيقي يتحدد مسارها بجانبين: الممارسة والمتابعة، وكل منهما في ضوء توجيه المشرف وبيانه، إننا لنؤمن يقيناً بأن الإسلام لم يكن حجر عثرة في طريق التقدم وإنما لا يحسن لبعض المسلمين الإفادة من الوسائل التقنية أو النظريات العلمية بالشكل الذي يحفظ له انتسابه للاسلام.

ب. الغش في الامتحان: حيث يلجأ البعض إلى استعمال قنوات معلوماتية غير نزيهة وهي بالتالي غير مشروعة لما تسببه من إخلال بالنظام القانوني القائم على الالتزام الكامل بأداء المطلوب تربوياً أو تعليمياً حتى لا تتلكأ المسيرة التكاملية للفرد ومن خلاله للمجتمع، ولما يؤدي اليه من تدني المستوى الثقافي العلمي للأمة التي يكثر فيها ذلك البعض، لان القلق كبير جراء تقادم الحالة السلبية عبر الأجيال الأمر الذي يشكل خطوة لا تقل عن

خطورة السلاح المدمر للأجساد أو الممتلكات، المناجعات المسلامي قد استعان الإسلامي قد استعان المنافعة التي من طاقاته النافعة التي من الزاهر للأمة والازدهار للأمة والازدهار للأداة من خلال التشديد لا على المنع من الغش المدرسيا أو وظيفيا أو مياتيا وبمختلف مستوياته بالبرديء وتعمداً

للإخلال بالمطلوب.

ج. الإجهاض: حيث يعنى الإقدام الإرادي على إنهاء حياة نفس محترمة جناية قد رتب المشروع عليها الدية توصلاً إلى تحجيمها كحالة سيئة تصادر حياة الآخرين تلبية لرغبات شخصية لا تتأهل لأن تكون سبباً وجيهاً في الغالب، نعم هناك بعض الحالات الخاصة التي يراعي فيها تقديم الأهم على المهم أو دفع الحرج الشديد ونحو ذلك مما يشكل مساحة خاصة في أسلوب التعامل الاضطراري، فنلاحظ أن هـذه المعالجـة التي تحد المزيـد من هدر كرامة الإنسان مع كونه الخليفة في الأرض في المنظور القرآني والتخطيط الإلهى، لهى خطوة مهمة فى طريق تأصيل النظام الإسلامي عالميا للمسلمين ولغيرهم تأكيداً على أهمية احترام حقوق الانسان.

د. التدليك واللمس والنظر وما تستلزمه عملية الفحص السريري فنلاحظ أن التشريع الإسلامي قد أبدى مرونة

بمقدار ما تلح به الحاجة الإنسانية عندما تصل الله مستوى خوف تلف الحياة، ولكنه دعا إلى من خلال الستعمال من خلال استعمال الكفوف العازلة أو أن هذا الأسلوب يحافظ على مبدأ سيادة الإسلام كقانون وعلى حق مكافأ.

ه. إجراء التجارب الدوائية أو البحثية

إن الإسلام لم يكن يوماً حجر عثرة في طريق التقدم وإنما لا يحسن لبعض المسلمين الإفادة من الوسائل التقنية بالشكل الذي يحفظ له انتسابه للإسلام.

الأخرى على المريض بما لا ينسجم مع كونه إنساناً يعظى بحقه في العياة بلا مصادرة أو اقتحام بغية إنجاح تجربة أو تحصيل درجة علمية معينة، حيث نلاحظ أن التشريع الإسلامي بصفته الراعي للحقوق قد منع أمثال هذه التجارب غير المأمونة العاقبة بل غير المعروفة النتائج أصلاً لغرض كونها تجربة المنع مؤشراً على كون استعمال تخصع للنجاح أو الفشل، وكان هذا المريض المسلم حقلاً للتجارب لهو اختراق وتعد ومجازفة وبالتالى تكون الخسارة فادحة وبالتالى تكون الخسارة فادحة

ضد البشر.
وفي الختام قد اتضح أن
وفي الختام قد اتضح أن
التشريع الإسلامي كان يمثل
القاعدة التنظيمية التي تستوعب
مفردات كثيرة ومختلفة في حياة
الإنسان بما يمتلك من خصوبة
فكرية ولنسمي هذه القاعدة
التنظيمية بسداد الأمان وطوق
النجاة مما يتعرض له الإنسان من
النجاة مما يتعرض له الإنسان من
محاور سياسة التغريب وثقافته التي
يهتم بنشرهما الأعداء، وقي الله

وهو ما يشكل تطبيقاً جديداً للقمع

#### الهوامش

(۱) قد روعي في اختيار النماذج عنصر الملائمة للواقع الدراسي في كلية الطب حيث كانت النقاط الرئيسة لهذا الموضوع جزءاً من محاضرة وحوارية على مسامع طلبتها يوم السبت ٧٢/رمضان/١٤٢٤هـ في قاعة كلية طب الكوفة.

## أبو الأسود الدؤلي

مرّ أبو الأسود الدؤلي الشاعر والنحوي ومعه امرأته في بعض سكك المدينة، فرآها عمر بن أبي ربيعة فتعرض لها فأتت زوجها أبا الأسود فأخبرته، فأتاه أبو الأسود وعاتبه فأنكر عمر وقال له: ما فعلت شيئاً، ثم لقيها عمر مرة أخرى فكلمها، فلم تجبه، وأعرضت عنه وأتت زوجها ثانية فأخبرته بما فعل عمر. فجاء أبو الأسود إلى عمر وهو جالس مع قوم فقال له: وإنى ليثنيني عن الجهل والخنا وعن شتم أقوام خلائق أربع حياء وإسلام وبقيا وإننى كريم ومثلى قد يضر وينفع فشتان ما بينى وبينك إننى على كل حال أستقيم وتضلع فقال عمر: لست أعود إلى كلامها بعد هـذا اليـوم، إلا أنه عـاد وكلمهـا، فأخبرت أبا الأسود فقال له:

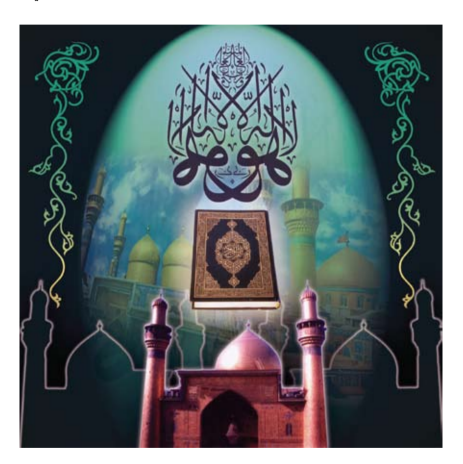
الاسود فقال له. أنت الفتى وابن الفتى وأخو الفتى وسيدنا لولا خلائق أربع نكول عن الجلى وقرب من الخنا

وبخل عن الجدوى وإنك تبع وخرج أبو الأسود مشتملاً على سيفه ومعه امرأته فلما رآهما عمر أعرض عنهما، فقال أبو الأسود متمثلاً:

تعدو الأسود على من لا كلاب له وتتقى صولة المستأسد الحامي

## جهود الأئمة<sup>(٤)</sup> في خدمة القرآن والعقيدة

• د. ستار الأعرجي



إن المتصدي الستعراض تاريخ الأئمة الناس وصلتهم بالقرآن الكريم يتلمس بوضوح أهمية جهودهم الناس في التصدي لتفسير النص، وبيان معانيه واستنطاقه ليتبين بوضوح خصوصية أهليتهم المتفردة، ابتداء من أولهم الإمام علي بن أبي طالب الناس حتى آخرهم الناس .

EE

فمما لا يسع منكراً أن ينكره أفضلية على عليه وسعة علمه بالقرآن، وأولويته وأسبقيته إلى تأويله وقربه من ينبوعه الأصيل ولصوقه به فهو الباب الذي تنبثق منه ينابيع العلم ويطلع منه آفاقه المطلقة من مصدر الوحي، روى عبد الله بن عباس عن الرسول أنه أنه قال: (أنا مدينة العلم وعلي بابها فمن أراد المدينة فليأت من الباب)().

وإذا كان محمد عَيَّاتُهُ الناطق بلسان الوحى وطريق تلقيه عن السماء (وما ينطق عن الهوى إن هو إلا وحي يوحي) النجم:٣٠٨. فإن علياً علياً علياً هو نفس محمد بدلالة آية المباهلة قوله تعالى: (فمن حاجك فيه من بعد ما جاءك من العلم فقل تعالوا ندع أبناءنا وأبناءكم ونساءنا ونساءكم وأنفسنا وأنفسكم ثم نبتهل فنجعل لعنة الله على الكاذبين) آل عمران: ٦١، كما يرى مفسر و الأمامية (٢) و هو أقرب الناس إليه ومكمل مهمته من بعده ووارث علمه وصنو القرآن وعدله ومستنطقه يروى سليم بن قيس الهلالي عنه عليه أنه قال: (ما نزلت على الرسول الله من آية من القرآن إلا اقرأنيها وأملاها على وكتبتها بخطى وعلمنى تأويلها وتفسيرها وناسخها ومنسوخها ومحكمها ومتشابهها وخاصها وعامها ودعا الله عز وجل أن يعلمني فهمها وحفظها فما نسيت آية من كتاب الله ولا علما أملاه إلىّ فكتبته وما ترك شيئاً أعلمه الله عز وجل ولا أمراً ولا نهياً وما كان وما يكون من طاعته أو معصيته إلا علمنيه وحفظته فلم أنس منه حرفاً واحداً)(٣).

حتى يسمعوا كلامه وكان لا يمر بي من ذلك شيء إلا سألته عنه وحفظته..)(3). هذا القرب من النبي الله بيكل بكل معانيه والتلقي عنه جعل علياً عليه محيطاً بعلوم الكتاب الكريم حتى اهله ذلك إلى أن يقول على رؤوس الأشهاد (سلوني قبل أن تفقدوني والذي فلق الحبة وبرأ النسمة لو سألتموني عن آية، في ليل نزلت أو في نهار أنزلت، مكيها ومضريها، محكمها ومتشابهها وتنزيلها لأخبرتكم به)(٥).

وهو القائل يصف سعة علمه: (بل اندمجت على مكنون علم لو بحت به لاضطربتم اضطراب الارشية في الطوى البعيدة)(٢) على مثل هذا كان عليه دائرة معارف القرآن ورأس علمائه ومن عنده علم الكتاب الذي أشارت إليه الآية ـ كما يرى الإمامية وكثيرون غيرهم ـ في قوله تعالى: (ويقول الذين كفروا لست مرسلا قل كفى بالله شهيدا بيني وبينكم ومن عنده علم الكتاب) الرعد: ٢٤.

إذ ترد العديد من الروايات عن أئمة آل البيت المنطق وجمع من الصحابة ثم كثير من المفسرين على نزولها فيه(٧).

ولقد تكاثرت المصاديق على اختصاصه الله الله الوصف، وكونه أعلم صحابة رسول الله الله الكتاب، فضلا عن غيرهم، وهذا ما تعارف عليه الصحابة أنفسهم فقد سئل ابن عباس وهو الموصوف بحبر الأمة وترجمان القرآن والملازم لعلي الله وتلميذه وخريجه كما يعبر ابن أبي الحديد (١) وقد عرف من بين الصحابة بكثرة ما ورد عنه من الروايات في تفسير القرآن وقد سئل: أين علمك من علم ابن عمك؟ فقال: كنسبة قطرة المطر المحيط المحي

## آمڻ الرسول

وفي رواية عن سعيد بن المسيب؛ (أن ابن عباس في سأل رجلاً؛ أعلي أعلم عندك أم أنا؟ فقال الرجل؛ لو كان أعلم عندي منك سألتك وكان جاءه سائلاً قال: فغضب ابن عباس حتى اشتد غضبه ثم قال: ثكلتك أمك علي علمني وكان علمه من رسول الله في ورسوله الله علمه الله من فوق عرشه فعلم النبي أن من علي الله وعلم علي من النبي وعلمي من علي وعلم أصحاب محمد كلهم في علم علي كالقطرة الواحدة من سبعة أبحر)(١٠).

هـنه الملامـح المهمة مـن العلاقـة الوثيقة بين الإمام والنص القرآني اتضحت في خصوصية فهمه الله إلى درجة يصورها في قوله لمـن سـأله: هل عندكم شـيء من الوحى؟

فقال: لا والذي فلق الحبة وبرأ النسمة إلا أن يعطي الله عبداً فهماً في كتابه (۱۱). وإنعام النظر في قوله الله يشت أن أقل ما يدل عليه (إن ما نقل عنه من أعاجيب المعارف الصادرة عن مقامه العلمي النذي يدهش العقول مأخوذ من القرآن الكريم)(۱۲).

هـذا الفهـم الكامل للنـص القرآني الـذي تعبـر عنـه الروايات السـابقة يصفه الإمـام اللهمـم الـذي المـم الـذي لا ينطـق بنفسـه وإنمـا تلـك مهمـة الإمام المعصوم ووظيفته التي يرثها عن النبي يُنه يقول السله وطول هجعة من الأمـم وانتقاض من المبرم فجاءهم بتصديق الذي بين يديه والنور المقتدى، ذلك القرآن فاسـتنطقوه ولن ينطق ولكن أخبركم عنه.)(١٠٠).

وقد قام السلام بهذه المهمة الجليلة خير قيام حتى أننا لو أحصينا ما روي عنه السلام لوجدناه أكثر الصحابة تصدياً لتفسير

القرآن حتى قال ابن أبي الحديد: (إن أكثر علم التفسير أخذ عنه)(١١٠).

وكان لخصوصيته العلمية وقربه من النبي عَيِّلَةُ من جهة وامتداد حياته طوال فترة الخلافة من جهة أخرى أثر كبير في سعة هذه الجهود ووضوح أثرها في تفسير القرآن الكريم بخاصة وقد أشتدت الحاجة بعد رحيل النبي الله السي الماسية معانى القرآن، وبرزت قضايا جديدة وحاجات فرضتها طبيعة اتساع الرقعة الجغرافية لدولة الإسلام أو طبيعة التلاقح الحضاري والعقائدي الذي فرض تحديات أخرى أوجبت تصدى علماء الدين إلى بلورة المنظور الإسلامي للعقيدة المستمدة من الكتاب الكريم وكان على السلام وأبناؤه من بعده في مقدمة من وقف تلك الوقفة وهي مهمة الإمام المعصوم التي سنجد أن متكلمي الإمامية يرونها أساساً و دليـلاً لاثبات و جـوب الإمامـة إذ لا بـد من وجود الإمام المعصوم (النتفاء البيان في النص في كل زمان يبين للناس في القرآن والسنة فلا يحصل البيان يقينا، وحيث أن هناك تلازماً بين أمره تعالى بالتقوى وضرورة البيان وان التقوى مترتبة وتالية للبيان ومنوطة به وحيث أن النص فيه المتشابه والمحكم والمجمل والظاهر فلابد من معصوم، إذ لولا وجود المعصوم المبين للآيات الذي يحصل بقوله اليقين لم يحصل ما أنيط به من التقوى وهو مقتضى قوله تعالى: كذلك يبين الله آياته للناس لعلهم يتقون)(١٥) سورة البقرة:٧ ١٨.

هـذا الإرث العظيم الـذي خلف الإمام الله والذي لم يتهيأ لهذا البحث في حدوده الضيقة إلا لمس جوانب بسيطة منه هـو التركة التي انتقلت إلى الأئمة الآخرين الله ولاسيما أننا قد أسلفنا القول:

EE

إن أحد طرق علم الإمام هو التلقي عن سابقه مما شكل منظومة يكمل بعضها بعضاً وكان لكل من الأئمة دوره الواضح فيها وان تفاوتت ملامحها التطبيقية الواقعية لكل إمام منهم بتأثير الظروف السائدة في عصره وطبيعة حاجات ذلك العصر والمؤثرات السياسية والفكرية فيه مما لبعض الأئمة أكثر من الباقين ومن خلال لبعض الأئمة أكثر من الباقين ومن خلال التي غطتها مدة حياتهم لاستقراء طبيعة جهد كل منهم نلتقط بعض الشذرات من ملامح دورهم.

وأول ما يتجلى ذلك في خصوصية الدور الكبير الذي أدّاه الإمام الحسن الزكي عليه (استشهد ٥٠ هـ) حيث سار على نهج أبيه عليه في حمل راية الإمامة بكل ما احتملته من مهام جليلة كان أهمها الحفاظ على مسيرة الإسلام العظيم وتثبيت ركائز العقيدة في فترة حالكة شهدت أحداثاً جليلة استدعت منه تلك الوقفة التي حفظت بيضة الإسلام.

فقد كانت لماليه مواقف في الدفاع عن العقيدة تركت أثراً كبيراً في صياغة المنظور الإسلامي عموماً والإمامي على

وجه الخصوص والذي يقوم على استجلاء المعاني الواقعية للنص القرآني والنبوي باستنطاقهما ليبوحا بما حملاه من أبعاد ذلك المنظور المتكامل المعصوم.

وأكثر ما نجد مصاديق ذلك فيما ورد عنه السلام من المناظرات والمحاججات التي تناولت أغلب مباحث العقيدة وجوانبها وخصت أصل الإمامة وإثباتها والنص عليها وبيان أحقيتهم المنالا بها بمساحة كبيرة (١٠٠).

وقد حفلت المجاميع الحديثة وكتب العقيدة عند الإمامية بالكثير من هذه النصوص الواردة عنه الله والتي شكلت رصيداً تمثله متكلمو الإمامية فيما بعد مع ما ورد عن باقي الأئمة المله وأسسوا في ضوئه ركائز المنظومة العقائدية للإمامية.

واستكمالاً لهذا الدور نجد أن الإمام الحسين بن علي علي استشهد ٢٦هـ) قد بين أسس الإمامة ودافع عن مفاهيمها وضوابطها التي أهمها أن الإمامة عنده وهي من أصول الدين - لم تكن مجرد منصب سياسي ولا الموقف تجاهها سياسياً وإنما كانت عنده مسؤولية للإمام تجاه الله يتولاها بالنص ولذلك فهو حين لم يبايع يزيد فلأنه يرى أنه (في ظل دولة يقوم نظامها السياسي على أسس دينية فلا

#### نبوة وخلافة..

سأل هشامُ بن الحكم جماعة من المتكلمين فقال: أخبروني حين بعث الله محمداً (ص) بعثه بنعمة تامة أو بنعمة ناقصة، قالوا: بنعمة تامة.

قال: فأيما أتم أن يكون في أهل بيت واحد نبوة وخلافة؟ أو يكون نبوة بلا خلافة؟ قالوا: بل يكون نبوة وخلافة.

قال: فلماذا جعلتموها في غيرها، فإذا صارت في بني هاشم ضربتم وجوههم بالسيوف، فأفحموا.

## آمن الرسول

تعد البيعة أو انتخاب الحاكم مجرد عمل سياسي وان بيعة يزيد انحراف عن أصل من أصول الدين)(۱۷).

وانطلاقاً من هذا الأصل بالذات وهو من أهم ركائز المنهج العقائدي عند الإمامية كانت ثورته ضد الحكم الأموي قضية ومبدأ دينياً (يتصل بالدعوة والعقيدة أكثر مما يتصل بالسياسة والحرب. ذلك أن معاوية لم يكن يدعم ملكه بالقوة فحسب بل بأيدلوجية تمس العقيدة في الصميم)(١٨).

فقد حاول الحكم الأموى أن يرسخ نظرية في القضاء والقدر تتقاطع مع ركائز العقيدة الاسلامية وتناقض القرآن وتنسب انحرافات الحكام إلى قضاء إلهى وتمثيل بشرى لإرادة السماء وهي قضية تمثلت في سيادة عقيدة الجبر وان الخليفة ظل الله في الأرض والمنفذ لإرادته وهـو ما عبر عنـه بالتفويـض الالهي الذي بنت عليه الدولة الأموية بعامة وحكم معاوية ويزيد بخاصة مسائلة الخروج عن المبدأ الإسلامي في الحاكمية السياسية وتحويلها إلى قيصرية وراثية لاتحدها الضوابط الدينية الروحية التي تمثل أهم ركائز الأهلية للخليفة فكأن يراد مثلاً تثبيت أن اختيار يزيد للخلافة كان بقضاء من الله تعالى وليس للعباد خيرة في أمرهم وهكذا كاد يكون من مظاهر العقيدة أن تترسخ نظرية التفويض الإلهي للحاكم بغض النظر عما إذا كانت مسيرته في طاعة الله أو سخطه وكأنه قضاء حتمى على العباد وهي تحولات دراماتيكية في مسيرة العقيدة الإسلامية كانت لها آثار مدمرة في الواقع العقائدي والسياسي فيما بعد فكأن خروجه السلام تصحيحاً للمسيرة وترسيخا لمفاهيم الدعوة الإسلامية

الصحيحة وتأسيساً لأصول الموقف المبدئي من قضية الإمامة (الخلاقة) ومعايير النظر إليها ودفاعاً عن الحق الديني وليس الشخصي في اختصاص الإمام الله بطريق النص من النبي تله ثم نص الأئمة السابق منهم على اللاحق.

وكان لاستشهاده في سبيل هذا المبدأ ثمار جليلة من أهمها أنه مثل (نقطة تحول في التفكير السني من حيث استنكار جمهور أهل السنة موالاة خلفاء الجور وانتهوا إلى اعتبار الخلافة الدينية منتهية بتنازل الإمام الحسن)(١٠).

ونلاحظ أن الخط الفكري لولده الإمام علي بن الحسين الله (ت: ٥ هه) قد طبع بطابع الدعاء (٢٠) كمجال اعتمده الإمام لبث الدعوة الإسلامية فالصحيفة السجادية التي ضمت ما ورد عنه الله من أدعية حملت الكثير من المفاهيم القرآنية وجلّت الأصول العقائدية وأسست لمنهج فكري ينطلق من تحقيق الصلة مع الله تعالى ينطلق من تحقيق الصلة مع الله تعالى على آفاق بناء النظام الإسلامي الاجتماعي والتعبدي والعقائدي الذي أسس القرآن والتكريم والسنة الشريفة ركائزه الأولى (۱۳). وانطلق الخط الفكري عند الإمام وانطلق الخط الفكري عند الإمام الباقر محمد بن علي بن الحسين التهاس

وانطلق العط الفكري عبد الإمام الباقير محمد بن علي بن الحسين الله (ت: ١١٤هـ) من دور التوجه إلى التوسيع في بث العلوم والمعارف حتى لنلاحظ أن ممارسته لإمامته أكثر ما تبرز من (كثرة روايته الأحاديث عن الرسول(ص) وعن آبائه الله وبث العلوم والمعارف بكل وسيلة بحيث شكل ذلك مصداقاً جليا للروايات المشهورة في تلقيب الرسول المالية بعيث وصف صار خاصاً به الله حتى لا يطلق إلا وينصرف الذهن إليه وحده كما تعارف أهل اللغة فنجدهم

ED

في تعريفهم البَقْرُ انه شق العلم والتوسع فيه واستنباط فروعه وانه لذلك سمي محمد بن علي بالباقر (۱۲۳) فقد أثرت عنه الفكرية علوم ومعارف في شتى المجالات الفكرية الإسلامية وبرزت في عصره على وجه الخصوص ملامح الاكتمال لمذهب الشيعة الإمامية في آرائه في العقيدة، والاستقلال التام في آرائه مي العقيدة، والاستقلال ملامح عصره الله ظهور الاعتزال وشيوع ملامح عصره التوحيد والذات الجدل والمناظرات في التوحيد والذات

حتى قيل: (لم يظهر عن أحد من أولاد الحسن والحسين التهليا من العلوم ما ظهر منه من التفسير والكلام والفتيا)(٥٠٠).

ويعد تولي الإمام جعفر الصادق الشاهر مرحلة (ت: ١٤٨هـ) الإمامة بعد أبيه الباقر مرحلة تاريخية فاصلة وحاسمة طبعت المذهب بطابعها في جميع المجالات الفكرية وكان لطبيعة عصره كونه مرحلة انتقال السلطة من الأمويين إلى العباسيين أن فسح أمامه المجال واسعا لترسيخ أسس الفكر الإمامي وان يتوسع في جهده العلمي وعطائمه الفكري فتوزعت اهتماماته على شتى العلوم الدينية وتناولت العلوم الأخرى كالكيمياء والفلك والرياضيات.

وقد استقل الإمام الله بالإمامة مدة أربعة وثلاثين سنة (١١٤ م١٤٨هـ) كانت لها أهمية كبيرة في وضوح أثره

البارز في فكر الإمامية وتسور البارز في فكر الإمامية وتبين ذلك بوضوح تام الفائم على أساس المحافظة على العقيدة الإسلامية في وجه تيارات الإلحاد والزندقة التي سادت

عصره، وموقفه من الحجاج والمناظرة مع أتباع الفرق الإسلامية الأخرى (٢٦) ولاسيما أن بدايات علم الكلام ظهرت في هذا العصر.

وكان لمنهجه أثره الواضح في تشكيل منهج الإمامية الكلامي والتفسيري ويظهر اثر ذلك بوضوح من كثرة تلامذته الذين عدوا بأربعة آلاف(٢٠٠). وقد نسب إليه تفسير للقرآن(٢٠٠) وجمع تلميذه (المفضل) مجالسه وأماليه التي ضمنها آراء كلامية مهمة تناولت شتى مفاهيم العقيدة(٢٠٠). كما رويت عنه المئات من الروايات في التفسير والعقائد تضمنتها كتب الحديث والعقائد.

وصارت للإمام الصادق السلامية بسعة علمه وكثرة الآخذ عنه مدرسة بل جامعة إسلامية كبرى انتشرت آثارها في أرجاء العالم الإسلامي وشكل أتباعها الكثير من الملامح الفكرية الإسلامية تفسيراً وفقها وكلاما.

وهؤلاء الأئمة الثلاثة علي بن الحسين ومحمد الباقر وجعفر الصادق المثلاث ارتبطوا بالقرآن بعلاقة وطيدة وتصدوا لتفسيره وكشف معانيه وشكلوا قوام مدرسة الكوفة في تفسير القرآن(۱۳).

كماً أن تلامية كل من الإمامين الباقر والصادق للبكا يمثلون الاتجاه النصي في مدرسة الكوفة في التفسير

التي كان لها أثر واضح في ظهور واضح في ظهور مؤلفات عديدة في تفسير القرآن الكريم(٢٣).

تولى الإمامة بعد الصادق الشلام ستة أثمة هم ولده موسى

# آمڻ الرسول

الكاظم الله (ت: ١٨٣هـ) ثم علي بن موسى الرضاء الله (ت: ١٨٣هـ) ثم محمد الجواد الله (ت: ٢١٩هـ) ثم ابنه الهادي الله (ت: ٢٥٤هـ) ثم ابنه العسكري الله (ت: ٢٥٤هـ) ثم ابنه العسكري الله (ت: ٢٦٠هـ) ثم ولده الإمام المنتظر المولود عام ٢٥٥هـ. إلا أن دور هؤلاء الأئمة لم يكن بارزاً بدرجة وضوح دور الإمام الصادق الله للأسباب والمؤثرات التي سبق الحديث عنها (فلم تسنح الفرصة لواحد منهم ليظهر ما استودعه الرسول الله وليبلغ ما استحفظه عليه كما سنحت للصادق)(٢٣).

إلا أن الإمام الرضاء الله من بين هؤلاء الأئمة يتميز بورود الكثير من الروايات عنه في تفسير القرآن والمناظرات الكلامية ولاسيما أنه الله عاصر محنة (خلق القرآن) وقد وردت عنه صحيفة تضمنت أسس العقيدة وأصول الدين ألفها بطلب من المأمون. وكانت له مناظرات بشيرة أهمها مجلس المأمون المشهور وغيرة أهمها مجلس المأمون المشهور في التوحيد ونفي التجسيم وعصمة الأنبياء وغيرها من المسائل.

وفي المباحث الآتية من هذا الفصل ستتبين لنا ملامح من الدور الكبير الذي مارسه الأئمة عليه في تفسير القرآن وبيان أصول العقيدة انطلاقاً منه ومن ثم تأسيس أصول المنهج الإمامي في فهم النص القرآني

#### الهوامش:

- (۱) الحاكم النيسابوري: مستدرك الصحيحين ٣: ١٢٦ قال الحاكم عنه (هذا حديث صحيح الإسناد).
- (٢) ظ الطوسي: التبيان ٢: ٥ ٤٨ ، الطبرسي: مجمع البيان ٢: ٤٨٠ ، الطباطبائي: الميزان ٣: ٢٢٢.
- (٣) ظ الحويزي (عبد علي بن جمعة): تفسير نور الثقلين ١: ٢٦٤ مطبعة الحكمة، طهران.

- (٤) الطبرسي: الاحتجاج ١: ٣٩٥.
- (٥) ظ ابن سعد; الطبقات الكبرى ٢: ٣٣٨، الصدوق: التوحيد ٣٠٥، المفيد: الاختصاص ٢٣٦، القرطبي: الجامع لأحكام القرآن ١: ٣٥ وغيرها.
- (٦) ظ: ابن أبي الحديد: شرح نهج البلاغة مج١: ٢١٣.
- (٧) ظ. القندوزي. ينابيع المدودة ص١٠٣٠ عن أبي سعيد الخدري قال سالته (أي الرسول معني عن أبي قدل الله عز وجل. (قبل كفي بالله.. الآية) فقال في: ذاك أخبي علي بن أببي طالب). وما في الاحتجاج ١: ٢٣٢ من روايات عديدة في هذا المعني كما عن سليم بن قيس الهلالي أنه سمع عليا الله يقول في الآية: (إياي عني بمن عند، علم الكتاب).
  - (٨) شرح النهج ١١: ١٩.
  - (٩) شرح النهج: ١١: ١٩.
  - (١٠) الطوسى: الأمالي ١: ١١.
- (۱۱) السيوطي: الإتقان في علوم القرآن ٣: ٧١، الفيض الكاشاني (محمد بن المرتضى): الصافي في تفسير القرآن ١: ٢٢ المطبعة الإسلامية طهران ١٣٧٤هـ/٧٦ ١٩٨م.
  - (۱۲) الطباطبائي: الميزان ٣: ٧١.
- (١٣) نهج البلاغــة الخطيــة ١٥٨ ص٢٢٣ تصنيــف صبحي الصالح ط١ بيروت ١٩٦٧م.
  - (١٤) شرح النهج مج ١١: ١٩.
- (١٥) انظر: العلامة الحلي: الألفين في إمامة أمير المؤمنين ٣٨٩ عليه (بتصرف).
- (١٦) انظر للتفصيل الاحتجاج ١: ٣٥٥-٢٠٠ ٢: ٢٠٠ ١٣٠ الصدوق: التوحيد ص٤٥، ١٨٤، ٢٣٠، ٢٣٠ (٣٠٠ ١٨٤ وكذلك الكليني: الكافي: (الأصول)، المرتضى: الشافي، العلامة الحلي: الألفين في مواضع كثيرة منها.
  - (١٧) أحمد محمود صبحي: نظرية الإمامة ٣٢٢.
    - (١٨) المصدر نفسه.
    - (١٩) نظرية الإمامة ٣٤٨.
- (۲۰) ظا: المصدر نفست ۲۵۰ ، محمد الخليلي: أمالي الإمام الصادق: ۱۵۳ مطبعة النعمان/ النجف ٤ ١٣٨٤ ١٣٨٨
- (٢١) انظر الصحيف السجادية وقد طبعت عدة طبعات وتحوي ٥٤ دعاء في مختلف الأغراض.
- (٢٢) من روايات طويلة أن جابر بن عبد الله الأنصاري (كان يقعد في مجلس رسول



## مناظرة ابن عباس

قال ابن عباس: كنت أسير مع عمر بن الخطاب في ليلة وعمر على بغل وأناعلى فرس، فقرأ آية فيها ذكر علي بن أبي طالب(ع) فقال: أما والله يا بني عبد المطلب لقد كان علي فيكم أولى بهذا الأمر مني ومن أبي بكر. فقلت في نفسي: لا أقالني الله إن أقلته. فقلت: أنت تقول ذلك يا أمير المؤمنين؟! وأنت وصاحبك وثبتها وأفرغتها الأمر منا دون الناس.

فقال: إليكم يا بني عبد المطلب أما إنكم أصحاب عمر بن الخطاب.

فتأخرت وتقدم هنيهة، فقال: سر لا سرت، وقال: أعد علي كلامك. فقلت: إنها ذكرتَ شيئاً فرددتُ عليه جوابه ولو سكتَ سكتْنا.

فقال: إنا والله ما فعلنا الذي فعلنا عن عداوة ولكن استصغرناه وخشينا أن لا يجتمع عليه العرب وقريش لما قد وترها.

قال: فأردت أن أقول: كان رسول الله(ص) يبعثه فينطح كبشها فلم يستصغره، أنت وصاحبك؟!!

فقال: لا جرم، فكيف ترى والله ما نقطع أمراً دونه، ولا نعمل شيئاً حتى نستأذنه.

الغدير للأميني ج١ ص٣٨٩

(٣٣) انظر مشلاً: الأزهري: تهذيب اللغة ٩: ١٣٦، ابن منظور: لسان العرب ٥: ١٤٠ الفيروز آبادي: القاموس المحيط ١: ٣٧٥.

(٢٤) أحمد محمود صبحي: نظرية الإمامة ٣٥٩.

(٢٥) المجلسى: البحار ١١: ٤ ٨.

(٢٦) نظرية الإمامة: ٣٦٢، عبد الله فياض: تاريخ الإمامية ص١٥٠.

(٢٧) ظ المفيد: الإرشاد ٢٤٩.

( ٢٨) ظ بروكلمان: تاريخ الأدب العربي ٤: ١١٠٩.

(٢٩) ظ محمد الخليلي: أمالي الإمام الصادق البيلا خصوصاً الجزء الرابع منها.

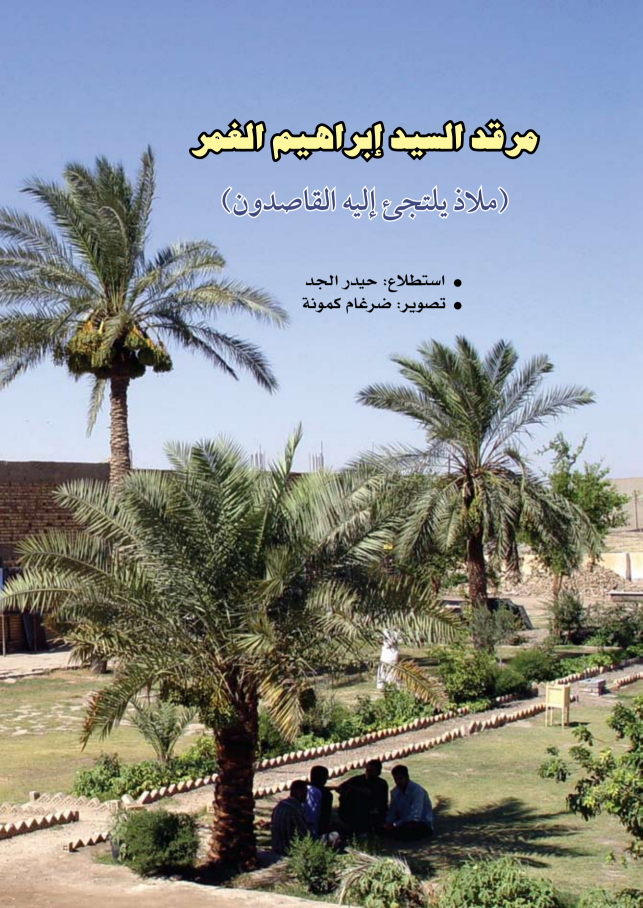
(٣٠) ظ: الكليني: الكافي (الاصول) الصدوق: التوحيد الطبرسي: الاحتجاج.

(٣١) ظادد. محمد حسين الصغير (مدرسة الكوفة في تفسير القرآن العظيم) بحث منشور في مجلة المورد عدد ٢ سنة ١٩٨٨م عدد خاص بالدر اسات القرآنية ص٥٥.

(٣٢) المصدر السابق نفسه ٩٥.

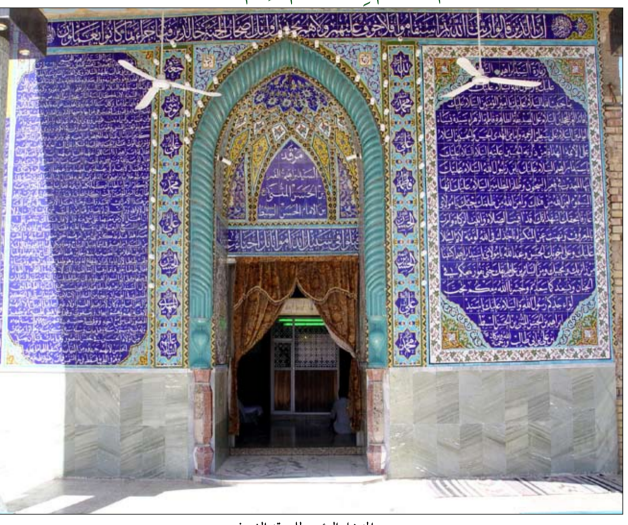
(٣٣) أحمد محمود صبحي: نظرية الإمامة ٣٦٣.

(٣٤) انظر التفاصيل في: الصدوق: التوحيد ص٤٤١-٤٥٤، عيون أخبار الرضا ١: ١٥٤ وما بعدها، الطبرسي: الاحتجاج ٢: ١٧٤ وما بعدها.









## المدخل الرئيس للمرقد الشريف

الأمر الذي حدا ببعض الناس ممن سلبه الحسد صوابه وأورده مسلكا كثرت صعابه، أن يقف موقف الند والعدو اللدود لهذه الشجرة الميمونة حقدا علي ما آتاهم الله تعالى من طيب أصل، وعفة رحم، وطهارة صلب، فأصبح مصداقاً

سلبه أن يهب لصفوة أنبيائه المصطفى محمد الله أن يهب لصفوة أنبيائه المصطفى محمد الله ذرية مباركة وعترة طاهرة عبر عنها بالكوثر. وقد أصبحت هذه الذرية موضع احترام وتقديس عند عامة المسلمين، حيث أنها تمثل منبعها وأصلها الرسول الأعظم الله المسلمين المنبعها وأصلها الرسول الأعظم الله المسلمين المنبعها وأصلها الرسول الأعظم الله المسلمين المنبعها وأصلها الرسول الأعظم المنبعها وأصلها وأصلها المنبعها وأصلها المنبعها وأصلها المنبعها وأصلها وأ



لقول الشاعر: إن يَحسُدوكَ عَلى عُلاك فإنّما

مُتسافلُ الدَرَجات يَحسدُ مَنْ عَلا خصوصاً وان هذه الذرية تميل إليها قلوب المسلمين، فهي الأنسب لتولي شؤون الأمة وفق القانون الإلهي المعد لمكافأة المحسنين ومعاقبة المسيئين.

ولكن كيف يروق للحكام والسلاطين ذلك!

الذين سلطتهم يد غير أمينة على رقاب الناس، ومنحتهم ألقاباً دونما استحقاق. وهذا حال الدولة الأموية التي عملت بكل ما أوتيت من قوة على ضرب الإسلام.

وعندما وجدته متجسداً في أهل البيت المني وجهت نحوهم حرابها وسيوفها، فجعلت دماءهم الطاهرة تجري على الثرى من دون ذحل. وعندما آل الأمر إلى بني العباس، ابتهج الناس عموما بزوال الظلم والعلويون خصوصاً. إذ عُقد الأمل على أبناء العم، فالعباسيون والعلويون يعودون وابن سيدها عبد المطلب. لكن آمال وابن سيدها عبد المطلب. لكن آمال لهم ان العباسيين والأمويين سواء، بل وراح لهم ان العباسيين والأمويين سواء، بل وراح الشاعر إلى ابعد من ذلك حيث يقول: تتالله ما فَعَلَتُ أُميةُ فيهم

معشار ما فعلت بنو العباس السفاح (أول العباس السفاح (أول الخلفاء العباسيين) على ضرب أبناء عمه العلويين بكل ما أوتي من قوة، خصوصا أبناء الإمام الحسن السلام وبالأخص محمد وإبراهيم ولدي عبد الله المحض بن الحسن الركي عليتها.

فكيف يهدأ لأبي العباس أو أخيه المنصور البال، وهذا محمد ذو النفس

الزكية، كريم الخلال، حسن الفعال، محمود النقيبة، مشكور الخصال، وقد بايعاه بالخلافة مرتين، في مكة بالمسجد الحرام مرة، وأخرى بالأبواء بالقرب من المدينة، وقد جعلا من هذه البيعة طوقاً في رقبتيهما. ومادام محمد على قيد الحياة فإن عرش العباسيين مهدد بالسقوط ونجمهم مهدد بالأفول، هذا والعباسيون يعلمون جيدا أن محمدا ثائر، اليوم أو غدا، فكيف ينام أبو العباس أو أخوه المنصور وهذا العلوي ماثل أمام أعينهما، كالشبح يقض مضجعيهما.

وهنا برز الهاشمي العلوي، سممي الخليل النقي الدي اجتمعت فيه المآثر الحسنية والحسنية، فهو محض النسب كريم الحسب، أشبه الناس برسول الله

إنه السيد إبراهيم الغمر بن الحسن المشى بن الحسن السبط الشيام ، فالأب نجل كريم آل محمد ، المعروف بسخائه وجوده. حضر الحسن المشى كربلاء وأبلى بلاء حسناً يوم الطف، فأصابته النبال والرماح وما هي إلا أوسمة المجد تدلّت على صدره الطاهر.

وكتب الله جل وعلا له البقاء، وأما الأم فهي فاطمة بنت الحسين الشهيد الله الله السيدة الفاضلة، النقية الطاهرة، الراوية الثقة عن أبيها وعمتها زينب الحوراء المناققة عن أبيها وعمتها زينب الحوراء الشيئة منعت فطبة جدتها الزهراء حينما منعت فدكا، كما كان لها دور مشرف في الكوفة، حين جاؤوا بالسبايا فوقفت وألقت خطبتها على مسامع الكوفيين (على صغر سنها آنذاك) فألهبت المشاعر وأقرحت القلوب (.

أما إخوته فهم: عبد الله المحض،



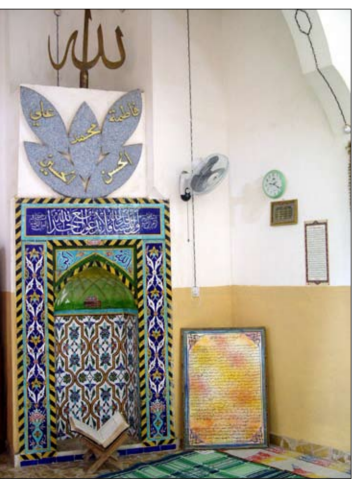
شبيه رسول الله وشيخ بني هاشم في زمانه، المقتول ظلماً في سجنه، وكذلك الحسن المثلث الذي قتل في محبسه أيضاً بأمر من المنصور الدوانيقي، كما أن للسيد إخوة من أبيه وهم داود بن الحسن المثنى وجعفر.

أما عقبه فيعود لولده إسماعيل الديباج، ومنه في ولده إبراهيم المشهور ب(طباطبا) حيث انتشر عقبه في البلاد بين العراق

وإيران ومصر واليمن والحجاز. أما ولده الآخر فهو محمد وهو المسمى بالديباج الأصفر، الذي قال له المنصور الدوانيقي عندما أبصره على ذاك البهاء والجمال: لأ قتلنك قتلة ما قتلت بها أحداً من قبلك، فأقامه في أسطوانة فارغة، ثم بناها عليه وهو حي، فمات عطشاً وجوعاً)(١).

كان السيد إبراهيم رجلاً شـجاعاً، جواداً حتى لُقب بـ(الغمر) لسخائه وكرمه، راوياً للحديث متكلماً، حيث ورد (أن السفاح كان كثيراً ما يسأل عبد الله المحض عن ابنيه محمد وإبراهيم، فشكا عبد الله ذلك إلى أخيه إبراهيم الغمر، فقال له إبراهيم: اذا سألك عنهما فقل: عمهما إبراهيم أعلم بهما، فقال له عبد الله: وترضى بذلك؟ قال: نعم. فسأله السفاح عن ابنيه ذات يوم فقال: لا علم لي بهما وعلمهما عند عمهما إبراهيم. فسكت عنه ثم خلا بإبراهيم فسائله عن ابنى أخيه فقال له: يا

أمير المؤمنين أكلمك كما يكلم الرجل سلطانه أو كما يكلم ابن عمه؟ فقال بل كما يكلم الرجل ابن عمه. فقال: يا أمير المؤمنين أرأيت إن كان الله قد قدر أن يكون لمحمد وإبراهيم من هذا الأمر شيء أتقدر أنت وجميع من في الأرض على دفع ذلك؟ قال: لا والله، قال: ورأيت إن لم يقدر لهما من ذلك شيء، أيقدران ولو أن أهل الأرض معهما على شيء منه؟ قال:



المحراب ويبدو في ركن من أركان المرقد



جانب من الضريح المقدس

لا. فقال: فما لك تنغص على هذا الشيخ ويعني أخاه عبد الله - النعمة التي تنعمها عليه؟ فقال السفاح: والله لا ذكرتهما بعد هذا. فلم يذكر شيئاً من أمرهما حتى مضى سبيله)(٢). كما كان يكنى بأبي إسماعيل وأبي الحسن.

لقد كلّف أمر محمد ذي النفس الزكية أبناء الحسن الزكيء اليشيخ حياتهم ووجودهم، فكل حسني يجب أن يخضع لأحد الأمرين، إما التخفي والهروب إلى أوطان أخرى، أو الاستسلام إلى الموت الذي لا مفر منه. فكان بداءة ذي بدء القبض على عبد الله المحض وإيداعه السجن في المدينة وقد استخدم أبو جعفر هذه الورقة

للضغط على ولديه محمد وإبراهيم كي يخرجا ويأتيا إليه طائعين مرغمين، فلم تُفلح هذه المحاولة إلى أن (نبّه أبا جعفر رجل يدعى عبد الله بن عمران فقال له أتطمع أن يخرج لك محمد وإبراهيم وبنو الحسن مخلون؟ والله للواحد منهم أهيب في صدور الناس من الأسدا فكأن هذا الشخص قد هيج أبي جعفر على حبسهم فكتب أبو جعفر إلى رياح عامله على المدينة بحبس بني الحسن جميعاً ووجه في إلى رياح أخذ حسناً وإبراهيم ابني الحسن المشتى وجعفراً أخاهما والعباس بن الحسن المشتى وجعفراً أخاهما والعباس بن الحسن المشتى وجعفراً أخاهما والعباس بن الحسن المشتى.



ويقول الحسين بن بدر: (غدوت إلى المسجد فرأيت بنى الحسن يخرج بهم من دار مروان بن أبى الأزهر يراد بهم الربذة، فانصرفت، فأرسل اليّ جعفر بن محمد الصادق عليه ، فجئته ، فقال لي ما وراءك، فقلت: رأيت بنى الحسن يخرج بهم في محامل، قال اجلس فجلست فدعـًا غلاماً له ثم دعا ربه كثيراً ثم قال للغلام: اذهب فاذا حملوا فأخبرني، فأتاه الرسول، فقال قد أقبلوا بهم فقام الإمام جعفر بن محمد الصادق علاله ، فوقف من وراء ستر شعر يبصر من وراءه ولا يبصره أحد فأخرج عبد الله بن الحسن المثنى في محمل ومعادله مسود ـ أي من رجال بني العباس الذين لبسوا السواد ـ وكذلك أهل بيته، قال: فلما نظر اليهم الإمام هملت عيناه حتى جرت دموعه على لحيته، ثم أقبل على فقال يا أبا عبد الله والله لا يحفظ الله حرمة بعد هؤ  $(0)^{(0)}$ .

ولما ارتحلوا من الربذة وهم على مثل تلك الحال صاح عبد الله المحض الحسن بن الحسن المثنى (يا أبا جعفر ما هكذا فعلنا بكم يـوم بـدر ـ وهو يشير إلى صفح النبي عن العباس بن عبد المطلب جد العباسيين - فجعل أبو جعفر يعنفه ويشتمه)(١). هذا وإن إبراهيم ومحمداً ولدى المحض يسايران أباهما معتمين كهيأة الأعراب ثم يسالانه ويستأذنانه في الخروج فيقول لهما: لا تعجلا حتى يمكنكما ذلك. ويقول لهما: إن منعكما أبو جعفر أن تعيشا كريمين فلا يمنعكما أن تموتا كريمين(٧).

وهكذا سار ذلك الركب بالحسنيين وهم يرسفون بالاغلال والقيود، قد غيرت الشمس ملامحهم ركبوا ذلك المركب

الخشن وفيهم الشيخ الذي لا يقوى على تحمل هذا الوضع والشاب المترف الذي انتابت العلة لما ألمه والكل لا يعلم ماذا يصنع بهم، هذا ونظرات الحقد تحيط بهم، لقد تجشموا عناء السرى ووطأة الهجير إلى ان وصلوا الكوفة وحبسوا في سرداب لا يفرقون فيه بين الليل والنهار وهو سجن الهاشمية وقد هدم عليهم هذا السجن حتى ماتوا ولم ينج منهم سوى على الخير بن الحسن المثنى وإسماعيل الديباج ابن إبراهيم الغمر.

أما بالنسبة لوفاة السيد إبراهيم الغمر فهناك رأيان.

الأول: يقول: إنه أخذ مع من أخذ من بني الحسن وتوفى في حبسه في شهر ربيع الأول سنة ١٤٥هـ وله من العمر تسع وستون وقيل: سبع وستون سنة(^).

الثاني: ما قاله المحدث القمى في سفينة البحار وما ذكره حرز الدين في مراقد المعارف اعتمادا على قول ابن خداع (جذعان): ومات إبراهيم الغمر قبل الكوفة بمرحلة وله من العمر سبع وستون سنة فقد مات رضوان الله تعالى عليه قبل أن يصل الحبس لأنهم جردوه الثياب وكشفوا المحامل عليه وهم في الطريق فسقط خده في حر الشمس، فمات قبل وصوله للكوفة(٩).

والرأى الثانى وهو الأصوب وذلك لأنه لو كان قد توفى في سجن الهاشمية لمات مع من مات من أبناء الحسن لأنهم هدموا السجن عليهم وساووه مع الأرض. وهنا يصعب نقل جثمانه الطاهر دون أخوته من الهاشمية إلى الكوفة(١٠).

وعليه فالرأى الثانى يكون الأقرب إلى الصحة.



منظر خارجي للقبة الشريفة

أما تاريخ ظهور قبره فيذكر حرز الدين: لقد ظهر قبر السيد إبراهيم الغمر بزمن متأخر، وذلك عند نهاية القرن الثاني عشر الهجري، عثر عليه بعض المنقبين عن حجارة آشار الكوفة لبيعها، حيث وجد صخرة دفينة تحكي بوضوح انه قبر إبراهيم الغمر، وبنى عليه قبة صغيرة بيضاء اللون. السيد الجليل علامة عصره فريد دهره السيد محمد مهدي بحر العلوم الطباطبائي النجفي، كما أمر سماحة المرجع الأعلى السيد محسن الحكيم ببناء سياج واسع جداً يحيط بالصحن(۱۱).

والظاهر أن هذا التعيين بعيداً عن الواقع فتأريخ ظهور القبر يعود إلى أبعد من

القرن الثاني عشر ويتبين ذلك من خلال ما ذكره ابن عنبة الحسني في كتابه (عمدة الطالب في أنساب آل أبي طالب)، حيث يقول: (وهو صاحب الصندوق بالكوفة، يزار قبره)(١٠). ومن هذه العبارة يتبين ان المرقد كان يعلوه صندوق، ويزوره الناس منذ عهد ابن عنبة خلال القرن التاسع عشر الهجري، هذا ما نقله ابن عنبة وربما يعود تأريخ هذا الصندوق إلى زمن أبعد من زمن ابن عنبة الحسنى.

وحول موقع القبر يذكر حرز الدين (أنه يقع شمالي مرقد ميثم التمار (رضوان الله تعالى عليه)، على يسار الذاهب من النجف الاشرف إلى الكوفة، شرقى



الخندق المعروف بـ(كري سعد بن أبي وقـاص) ببعد رمية سهم أو يزيد)(١٠٠). اما البراقي فيقول في تاريخ الكوفة (دفن قرب السهلة بجنب المحجة الحديدية)(١٠٠). واليوم ينتصب مرقده المبارك في منطقة المشـتل من حي كندة في مدينة الكوفة وقـد قام بعض الفضـلاء باكمال ما تبقى من بناء وسعوا بتطوير المرقد الطاهر بما يتلاءم مع سمو شخصية صاحبه.

تبلغ مجموع مساحة المرقد الطاهر دونمين ونصفاً، وهي عبارة عن صحن كبير تتوسطه حديقة وارفة الظلال، وفي أحد أركان الجدار المحيط يرتفع الحرم المبارك المبني بالكونكريت المسلح والمكسو بالكاشي الكربلائي المزخرف، يتوسط المدخل باب تعلوها عبارة مرقد السيد إبراهيم الغمر بن الحسن

المثنى بن الحسن السبط السلام وقد كتبت على الجانب الأيمن زيارته وعلى الجانب الأيسر سيرة حياته الطاهرة. تبلغ مساحة الحرم ١٥٠م تقريباً، وتعلو الحرم قبة بارتفاع ٦م، مكسوة ظاهرياً بالكاشى الكربلائي ومن الداخل بالكاشي المزخرف يتخلله طوقان كتب في الطوق الأول آيات من سورة القيامة وفي الثاني آية الكرسي، يظهر الشباك في منتصف الحرم، وهو من مادة الألمنيوم وقد استبدل للمرة الثالثة حيث كان من الخشب ثم رفعوه ووضعوا شباكاً حديدياً ثم اليوم من الألمنيوم، يضم الشباك صندوقاً من الخشب، مغطى بقطعة قماش خضراء، وتعلو الشباك بضع باقات من الزهور، يحيط بالحرم المبارك أربعة أروقة، ينتصب المحراب في أحدها، كما



المرقد الشريف قبل التجديد



الواجهة الأمامية للضريح المقدس

يوجد منف د مقابل للمدخل يؤدي إلى قاعة جديدة، تبلغ مساحتها مائتي متر تقريباً، حيث لم يكتمل بناؤها بعد، و تظهر طبقة من الحصى الخابط، وهدفه القاعة تعد لاقامة المآتم وتدريس العلوم الدينية، تعاقب على خدمة السيد إبراهيم أسرة آل طغيمان، وتظهر قبورهم في الصحن إلى جانب بعض مريدي القرب من هذا السيد الطاهر.

يتحدث مجاورو المرقد المبارك عن كرامات وبراهين ظهرت ولازالت تظهر للسيد إبراهيم وقد أخبرني السيد سامي الموسوي (أحد القائمين على خدمة المرقد المطهر): ان أهل المنطقة يسمونه حامي الحمه (كجده المرتضى علي) ويقولون: إن وجود قبر السيد بيننا يعد حماية لنا، بل هو الملاذ الذي نحتمي فيه ونلجأ إليه

عند الشدة، فكم من برهان جلي بان لهم خصوصاً عند الحرب، وعند القصف كانت القذائف تسقط على المنطقة المحيطة بالمرقد إلا أنها لا تنفجر.

أما أصحاب الحوائج وذوو العاهات والأمراض المزمنة فقد وجدوا في قبره مذخراً للشفاء وباباً لإجابة الدعاء فجاؤوا إليه وقصدوه ووضعوه بين يدي حوائجهم إلى الله لعلمهم أن له عند الله الجاه الوجيه، ويذكر السيد سامي أن عاملاً بالكهرباء كان في داخل الحرم يكشط السلك بشفرته، فكشط يده بطريق الخطأ، فانبعث الدم من يده و قد ظهرت بقعة دم كبيرة في الحرم، فخرج مسرعاً وغسل يده وعاد كي يغسل تلك البقعة فما وجد لها أثراً، كما يقول: إنه بنفسه رأى في عالم الرؤيا السيد إبراهيم، وقد ارتدى عالم ما وقد ارتدى



ملابساً بيضاء راكباً صهوة جواد أبيض، وقد خرج من المكان المغاير لمكان الباب الرئيسي، وكأنه يقول لمحدّثي (إن هذا المكان هو الأصلح لوضع الباب)، وفعلاً، تم تغيير مكان الباب. تتعدم بعض الخدمات في المرقد المبارك حيث لا يوجد تبريد هواء ولا يوجد تبريد ماء، كما أن المجموعة الصحية تفتقد لكثير من الخدمات واما الجدار المحيط

بالصحن فهو آيل للسقوط، انها دعوة لكل المؤمنين، محبى أهل البيت الهلا، ممن مكنهم الله تعالى لكي يمدوا يد المساعدة للمساهمة في إكمال وترميم نو اقص مجموعة المرقد المبارك.

ولم أجد أي قطعة شعرية في رثائه أو مدحه فقلت فیه مادحا:

> أيّها القاصدُ مصبّاحَ الدُّجي سـر الى كُوفَانَ تَرْجـو رَوْضَةً طَابَ أصلاً جَدّهُ هَادي الوري وَكَذا اللَّيْث عَلى المُرْتَضى وررث الإكرام من سبط الهدى وَمن الطُهر حُسين كَمْ حَوَى كُمْ لَـهُ مَكْرِمَـةً فاقَـتْ نَـدَى كُمْ لَهُ مُعْجِزٌ قَدْ وَافِي بِه لَهْ فَ نَفْسى ما لَقى من محن فى هجير القَيْض أَنْفاهُ الرَدى سائلى عنه وكذا في قبره سَلْ ذَوي كُوفانَ عَنْ هَذا المَقام إِنَّ إِبراهِيمَ قَد حَلَّ هُنا

حَيْدرَ الكرّار نبْراسَ الفَحَرْ قَدْ حَوَتْ من هاشِم لَيْشًا أَغَرُ أحْمَدُ المَخْصوص في آي الذكرُ فارسُ الأحزاب سَلْ عَنْهُ بَدرُ حسن الخير بقول وأثر للإبا والحلم عنسواناً ظَهر اللهبا عطْرها يَذكو عَلَى مَرِّ الدَهرُ نَحْوَ زوّار أَتَت تشكو الخطر منْ بني العبّاس ضيّماً وَكدرْ فَقَضى صبُراً ألا هَذا الصبرُ حلّب الركمات والنّبور انتشر لهُمام طَابَ نَفْساً وَطَهُرْ وَهُو المَعْروفُ بِ(السّبط الغَمَر)



#### المصادر:

- (۱) تاريخ الطبري، محمد بن جرير، ج.۹ ص:۱۹۸.
  - (٢) عمدة الطالب، ابن عنبة ص:١٦٢.
- (٣) الحسنيون في التاريخ، الساعدي ص:٩٠.
  - (٤) المصدر السابق ص:٩٢.
  - (٥) المصدر السابق ص:٩٣.
- (٦) مروج الذهب، المسعودي، ج:٣ ص:٣١١.
- (٧) الحسنيون في التاريخ ، الساعدي ص:٩٣.

- (A) مقاتل الطالبيين، أبو الفرج ص:١٧٨، سر السلسلة العلوية، البخاري ص:٢،
  - تاريخ الكوفة، البراقي ص:١٠٢.
- (٩) معارف الرجال، حرز الدين ج:١ ص:٣٤.
  - (١٠) الغمر، الهلالي ص:١١٨.
- (١١) معارف الرجال، حرز الدين ج١٠ ص٣٤٠.
  - (۱۲) عمدة الطالب، ابن عنبة ص:۱٦١.
- (١٣) معارف الرجال، حرز الدين ج:١ ص:٣٤.
  - (١٤) تاريخ الكوفة، البراقي ص:١٠٢.



الضريح المقدس من الداخل



يعلن باب (في رحاب الفقه) للقرّاء الكرام عن استعداده في استقبال أسئلتكم الفقهية، والإجابة عنها في ضوء فتاوى سماحة المرجع الديني الكبير السيد محمد سعيد الطباطبائى الحكيم (مد طله).

> س/ إذا اتخــذ شــخص بلداً ما مقراً له لمدة سنتين أو أكثر للعمل أو الدراسة أو المجاورة، هل يكون بحكم الوطــن في الصــلاة والصوم أو لا؟

ج: نعم يكون بحكم الموطن، كما أوضحناه في رسالتنا (منهاج الصالحين).

س/ إذا عمل موظفاً في منطقة تبعد عن وطنه المسافة الشرعية وكان ناوياً البقاء في العمل مدة سنة أو أكثر مع تردده على بلده كل يوم خميس وجمعة أوكل يوم، فما حكم صلاته وصيامه؟

ج: يصوم ويتم في مقر عمله وفي وطنه ويقصر في الطريق إذا كان بينهما مسافة امتدادية (ثمانية فراسخ) هـذا إذا كان تردده على بلده مرة واحدة في الأسبوع كما في الفرض الأول أما إذا كان يتردد على بلده كل يوم ـ كما في الفرض الثاني على بلده كل يوم ـ كما في الفرض الثاني فهو يتم حتى في الطريق. نعم إذا صادف أن أقام ـ ولو من دون سبق نية ـ في أحد البلدين عشرة أيام فالواجب عليه التقصير

في السفرة الأولى في الطريق ثم يرجع إلى التمام في البلدين معاً وفي الطريق.

س/ في بعض بلاد النرويج يتلاشى الليل تماماً من شهر تموز إلى منتصف آب فيكون الوقت كله نهاراً خلال ٤٥ يوماً فما هو حكم الصيام. إذا صادف شهر رمضان. وما هو حكم مواعيد الصلاة؟

ج: أما مواعيد الصلاة فالظاهر تحقق وقت صلاة الظهرين بانحراف الشمس عن دائرة نصف النهار في منتهى ارتفاعها ضمن دائرة شروقها المحيطة بالأفق، فيجب الإتيان بهما. كما أن الأحوط وجوباً الإتيان ببقية الصلوات برجاء المطلوبية مردداً بين الأداء لصلاة اليوم والقضاء لصلاة اليوم السابق. وحينئذ إذا كان المراد بتلاشي الليل عدم غيبوبة قرص الشمس فالأحوط الليل عدم غيبوبة قرص الشمس فالأحوط الشمس في نصف الدائرة الأسفل والإتيان بصلاة العشاءين بعد دخول بصلاة الصبح قبل خروجها عن النصف المذكور. وإن كان المراد بتلاشي

الليل عدم غيبوبة البياض الذي يكفي في تحقق الفجر مع غيبوبة الشمس في الأفق، فالأحوط وجوباً الإتيان بصلاة العشاءين بعد غيبوبتها في الأفق قبل وصولها إلى دائرة نصف الليل في منتهى نزولها في الأفق، والإتيان بصلاة الصبح قبل ظهورها في الأفق، بعد قوة نور الفجر.

وأما الصوم فيشكل مشروعيته أداءً لو صادف شهر رمضان في الزمن المذكور سواءً لم تغب الشمس أصلاً أم غابت ولم يتحقق بغيبوبتها ظلام يبدأ من بعده نور الفجر، بل اختلط ضياء الشفق بضياء الفجر من دون تمييز بينهما. وحينئذ يتعين القضاء في الفصول التي يتميز فيها الليل عن النهار ويبدأ فيها الفجر بعد الشداد الظلام.

هـذا وفي مثل هـذه البـلاد كما تمر فترة يتلاشى فيها الليـل كذلك تمر فترة فيما يقابلها من السـنة يتلاشى فيها النهار بغيبوبة الشمس في تمام دورة الأرض. وفي مثـل هـذه الفترة لا يتحقق وقت شيء من الصلوات حتى صلاتي الظهرين، فاللازم حينتًـذ الإتيـان بالصلوات الخمـس بالنية التي تقدمت سـابقاً موزعة على ما يناسبها من موقع الشـمس من دائرة الأفق. ويظهر ذلك بالتأمل. أما الصوم فلا يشـرع أداء، بل يتعين قضـاؤه في الوقـت المتقدم من فصول السنة.

س/ ذكرتم أن الكوفة من مواطن التخيير فهل مرادكم المدينة كلها؟ وما هو حدها؟

ج: المراد من ذلك المدينة القديمة والتي هي أكبر من المدينة الحالية بكثير، حيث لا إشكال في دخول مسجد السهلة فيها.

س/ من كان عمله السفر كسائق السيارة مشيلاً. إذا أراد الصلاة في الطريق أو دخل عليه الزوال وهو في الطريق أيام الصيام فهل يقصر ويفطر أو لا؟ وهل يفرق فيه بين أن يكون رجوعه إلى وطنه كل يوم أو كل أسبوع أو أكثر؟

ج: من كان السفر مقتضى وضعه الطبيعي المتعارف في حياته ولا يكون حالة خاصة استثنائية وذلك بأن يكون سفره مقارباً لحضره أو أكثر منه كسائق السيارة ونحوه يتم في الطريق ويصوم من دون فرق بين أن يكون رجوعه إلى وطنه كل يوم أو كل أسبوع أو أكثر.

س/ إذا خـرج سـائق السـيارة على طريق غيـر طريقه المعتاد أو إلى جهة غير جهتـه المعتادة فما حكمه؟

ج: إذا كان خروجه من ضمن عمله أتم وصام.

س/ وإذا سافر السائق إلى غير الجهــة المعتــادة لحاجة لا علاقة لها بعمله؟

ج؛ أفطر وقصر.

س/ مـن كان عمله في السـفر وأرسـل من عمله إلى محل آخر في السـفر أيضاً متعلـق بعمله الأول فما حكم صلاته وصيامه بالنسـبة للعمل الثاني؟

ج: أما في القسم الأول فالسفر الثاني لا يكون بحكم السفر الأول إلا إذا كان مثله عملاً للشخص كالسائق بين مدينتين يذهب لمدينة ثالثة للنقل، وإلا فلا يلحق

به، كالسائق بين مدينتين يذهب لمدينة ثالثة لتصليح سيارته. وأما القسم الثاني فالسفر الثاني حكمه التقصير والإفطار، كالموظف الذي عمله في مدينة غير مدينته فيتخذ تلك المدينة مقراً له، ثم يخرج منها لتعقيب معاملة توظيفه في مدينة ثالثة.

س/ وإذا كان عمله الأول في وطنه وأرسل من عمله لمسافة سي سفر لإنجاز عمل له علاقة بعمله الأول فما الحكم؟ وهل يكون لمرّات الخروج عدد معين كالثلاث والأكثر بحيث يصدق عليه أن عمله في السفر؟

ج: لابد من تكرر السفر منه بحيث يكون السفر منه مقتضى وضعه الطبيعي المتعارف في حياته، ولا يكون حالة خاصة استثنائية، وذلك بأن يقارب سفره حضره أو يزيد على حضره.

س/ مـن ذهـب أيـام عطلتـه لمنطقـة عملـه فما هـي وظيفته بالنسـبة لصلاتـه وصيامـه؟ وهل يفـرق في ذلك بيـن أن يكون مقراً يسكن فيه أو محلاً للعمل فقط؟

ج: إذا كان محل عمله مقراً له يسكن فيه أتم وصام فيه إذا ذهب في أيام عطلته إذا كانت عطلته قصيرة. وأما إذا كانت طويلة فالأحوط وجوباً الجمع بين القصر والتمام والصوم والقضاء. أما إذا لم يكن محل عمله مقراً له يسكن فيه، بل عمله فعليه الإفطار والتقصير إذا ذهب إليه أيام عطلته.

س/ هـل تفرقـون بيـن المدن الصغـار والكبار في أحكام السـفر ذهاباً وإياباً، فمثـلاً هل أن امتداد

العمران داخل في حساب المسافة، أم ينتهي بمجرد الوصول لمشارف البلد المقصود؟

ج: إذا كان الشخص مقيماً في المدينة الكبيرة في خصوص حي منها بحيث يكون عمله وسكنه وزياراته في مناسباته العامة ونحوها مختصة بذلك الحي ويكون ذهابه لبقية أحيائها استثنائياً كان مبدأ حساب المسافة من حدود ذلك الحي. وإذا كان موزعاً في حياته على أكثر من حي واحد كان مبدأ الحساب حدود الأحياء التي يتوزع في حياته عليها، وإذا كانت جميع الأحياء عنده سواء يبيت ويعمل فيها كان مبدأ الحساب من حدود المدينة على حياته على

س/ أرجو توضيح ضابطة مبدأ المسافة في المدن الكبيرة، وأنه متى يكون مبدأ حسابها طرف المحلة كيف نفترض انفصال محلات المدينة الواحدة في الوضع المعاشي؟ هل بلحاظ التسوق اليومي أو بلحاظ مجموع الروابط بين المحلات، خاصة أن احتياجات أهل المدن الكبيرة لبعضهم معقدة مثلاً قد لايوجد أطباء أخصائيون في محلة أو تتقدم بعض حوائج المكائن والسيارات في المحلة أو لضعف الروابط الاجتماعية بين أهل المدينة الكبيرة الواحدة فهل يكفي هذا أو نحـوه في جعل مبدأ حساب المسافة لتقصير الصلاة هو طرف المحلة؟ الرجاء توضيح الضابطة بتفصيل؟

ج: يقصد من ذلك اكتفاء الشخص بما

في محلته في وضعه المعاشي العام بحيث يكون خروجه عنها حالة استثنائية نظير السفر ويختلف ذلك باختلاف الأشخاص فمن يكثر من القيام بالواجبات الاجتماعية في كل أنحاء مدينته الكبيرة تكون المدينة كلها وطناً له ومن يقتصر في واجبات على محلته ولا يحتاج إلى أطراف المدينة في سائر شؤونه تكون محلته وطناً له دون أطرافها والمرجع في ذلك إلى العرف.

س/ شخص يقضي ثلاثة أو أربعة أيام خلال الأسبوع في السفر للعمل من دون تكرار السفر فما حكم صلاته وصومه؟ وما الحكم إذا كان يتكرر منه السفر للعمل خلال هذه الأيام الثلاثة أو الأربعة في الأسبوع، فيسافر في كل يوم من هذه الأيام الثلاثة أو الأربعة خلال الأسبوع؟

ج: أما في صورة عدم تكرار السفر فإنه يتم في مقر العمل ويقصر في الطريق، وأما في صورة تكرار السفر فإن كان السفر قصيراً لا يتجاوز نصف يوم فالمتعين القصر، وإن كان مستغرقاً للنهار أو الأكثر أو يزيد عليه كفى في الأربعة أيام، والأحوط وجوباً في الثلاثة أيام الجمع بين القصر والتمام.

س/ من يمارس عمالاً مؤقتاً في السفر لمدة شهر أو شهرين أو ثلاثة كالطلاب خلال إجازة الصيف هل يجري عليهم أحكام من عمله الدائم في السفر أم أحكام المسافر في الصلاة والصيام؟

ج: إذا كان يتكرر السفر منه في المدة المذكورة الحق بمن عمله الدائم

في السفر.

س/ إذا رأيت أو سمعت أحداً أخطأ في صلاته، أو صلى صلاة ونسي الواجب أو المستحب هل يجب على تنبيهه على خطئه؟

ج: لا يجب عليك تنبيه الا إذا كان يعتمد عليك في معرفة أحكامه الشرعية.

س/ كم هو الفرق الزمني بين طلوعي الفجرين الكاذب والصادق ولو بصورة تقريبية، هل هو ربع ساعة أو ثلث ساعة مثلاً؟

ج: ليس لذلك تحديد شرعي بل هو تابع للتجربة والاستقراء اللذين لا مجال لهما غالباً في زماننا هذا الذي يشيع فيه الكهرباء فلا يتيسر معه رؤية الفجر الصادق في أول طلوعه فضلاً عن الكاذب.

س/ نحن في بعض الدول الغربية وقد يحل وقت الصلاة ونحن في العمل فهل يجوز أن نأخذ من وقت العمل لتأدية الصلاة علماً أنه لا يؤثر على سير العمل، وإذا كان مؤثراً فهل يجوز وهل تصح الصلاة ؟ وهل يجب الاستئذان من المسؤول ؟

ج: إذا لـم يكـن الانشـغال بالصـلاة مؤثراً على سـير العمل فلا إشكال أما إذا كان مؤثراً عليه فالصلاة صحيحة إلا إذا كان صاحب العمل مسـلماً محترم المال. نعم لا ينبغي للمؤمنين أن يعرف عنهم عدم الانضباط والخروج عن القوانين المرعية، كمـا أطلنا الكلام في ذلك في رسـالتنا الموجهة لإخواننا المغتربين ■

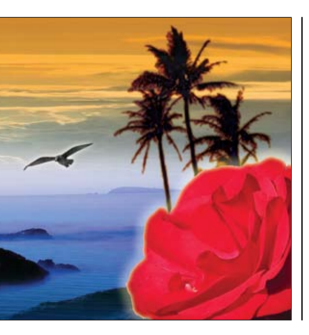
## في النفس والمجتمع



## وهل الدين إلا الحب؟!

بحث تحليلي حول واقع الحب ودوره في حياة الإنسان

 السيد محمد القاضي أستاذ في الحوزة العلمية



عن أبي جعفر الباقر عليسلا وقد قال له بعض أصحابه: «إني ألمٌ بالذنوب حتى إذا ظننت أني قد هلكت ذكرت حبكم فرجوت النجاة وتجلّى عنّي. فقال أبو جعفر عليسلا: وهل الدين إلا الحبّ؟!

قال الله تعالى: ﴿حبَّب إليكم الإيهان وزينه في قلوبكم ﴾، وقال: ﴿إِن كنتم تحبون الله فاتبعوني يحببكم الله ﴾، وقال: ﴿يُعبون من هاجر إليهم ﴾... » إلى أن قال عليته : «ما تبغون؟! وما تريدون؟! أما إنها لو كان فزعة من السهاء فزع كل قوم إلى مأمنهم، وفزعنا إلى نبينا، وفزعتم إلينا»(١).

ينابع هكذا يجيب الإمام أبو جعفر الباقرطين سائله، (وهل الدين إلا الحب؟١)، وهذا الجواب يثبت الارتباط الوثيق بين الدين والحب، وأنه ليس بالغريزة الحيوانية، التي تنشأ من الانجذاب العاطفي للإنسان، كما يحاول أن يصوره البعض، بل له عمق في واقع الإنسان، ومن خلاله تنتظم المسيرة، لأنه هو الدين (وهل الدين إلا الحب؟١). وهذا ما يحتم علينا

الوقوف عند مفهوم (الحب) وتداعياته، وتسليط الضوء وبقدر ما يتسع له الفهم على جانب من حركة الإنسان على هذا الكوكب، لنتملس حقيقة جواب الإمام التله وما يعطيه من أبعاد جديرة بالاهتمام والتأمل.

 $\diamond$   $\diamond$   $\diamond$   $\diamond$ 

يبدأ كل واحد منا صباحه بمجموعة كثيرة من الممارسات والأنشطة، منها ما

يرتبط بنفسه واحتياجاتها مثل تناول الأكل والشرب والدواء وغيرها، ومنها ما يرتبط بغيره من الأعمال الصناعية أو التجارية والخدمات الاجتماعية وما إلى ذلك مما يعود في مردودها بالنهاية إلى نفسه، وإن كانت في الظاهر ترتبط بغيره، كما سيتضح لنا من خلال البحث.

ومن خلال نظرة فاحصة دقيقة إلى

يلازمان الإنسان طيلة حياته، ولا يفارقانه، في جميع الأحوال الشعورية.



## ١. العلم أولى الركيزتين.

الإنسان وكل فاعل مختار، لابد له عند إرادته القيام بعمل - أي عمل كان - ان يكون قد تصور ذلك العمل، وأن تكون



تلكم الممارسات، وتحليلها علمياً نجدها بأجمعها لا تخرج عن اطاري (العلم) و(الحب)، فهما الوحيدان اللذان ترتكز عليهما أفعال الإنسان الاختيارية، بل أفعال كل ذي شعور مختار، بل لو دققنا في التحليل لوجدنا ان الحيوان أيضاً يشارك الإنسان في ذلك وخصوصاً في (الحب).

ومن هنا نحاول تسليط الضوء على هاتين الركيزتين لنتبين واقع الأفعال الاختيارية ومنشأها، وكيف ترتكز بأجمعها على (العلم) و(الحب)، وأنهما

قد ارتسمت لديه صورة عنه كامنة في قراره، وما يحقق له من أغراض وأهداف، كل ذلك قبل القيام بذلك الفعل، فتكون هذه الصورة المرتسمة هي المحرك والمحفز نحو العمل وتأديته، ومن دونها لا يتحقق منه أي فعل كان، كما ان تركه للكثير من الممارسات ناشئ من هذه الصورة العلمية.

و عليه فإن الإنسان إذا شاء أن يفعل فعلاً - أي فعل كان - فلابد أن يكون قد تكونت لديه صورة علمية كافية عن ذلك الفعل،

## في النفس والمجتمع

وحصل له العلم الكافي بجدارته وتحقيقه لأغراضه وأهدافه من السعادة له او لغيره، ومن دونها لا يتمكن من ممارسة أي عمل كان، لأنه غير عالم بنتائجه وما يؤول إليه. نعم مطابقة هذا العلم للواقع الخارجي ليست بالضرورة، فما أكثر الخطأ في النتائج، إلا أن هذا لا يعني كونه عملا خالياً عن صورة علمية، بل الخطأ وقع في التشخيص.

ومن المفيد ان نسعف هذه النظرية بالأمثلة الحية التي يمارسها كل فرد منا يومياً ليتضح الموضوع أكثر من ذلك.

فكل فرد منا لا يأكل ولا يشرب إلا بعد علمه لما يؤديه ذلك الطعام والشراب في سد حاجته من الجوع والعطش مثلاً، او جلب لذة معينة له، ولولا العلم لما أقدم عليهما.. فالجائع لا يقدم على طعام يؤدي في نهايته إلى زيادة الجوع مثلاً، بل يتوخى ما هو مفيد في سد الجوع.

والمريض يصف له الطبيب المعالج أقسى أنواع العلاج ويعرضه إلى عملية جراحية مثلاً، ويبتر بعض أعضائه، وتراه مستسلماً لجميعها، لأنه قد ارتسم في قراره ان حياته وبقاءه متوقفان على مثل هذه

الأمور، وأنها الوسيلة إلى كالله على الأمورة عافيته وسلامته المنشودة الله الله، ولولا علمه بذلك لما الله القدم على شيء منها.

وهكذا يقوم الإنسان بدوره في إعمار الأرض وإدارة شؤونه الاقتصادية والاجتماعية والعلمية، وكله يقين بأنها السبيل إلى سعادته أو سعادة أسرته أو مجتمعه، فهو يؤديها بكامل الإخلاص

ويتحمل في سبيلها العناء والجهد، ولولا علمه بذلك لما أقدم على أي منها.

وأيضاً نجد الإنسان يهرب من الحيوانات المفترسة، ويتجنب السقوط من شاهق، ويبتعد عن تناول السم، ولا يعرض نفسه إلى التيار الكهربائي..و..و.. وكثير غيرها، وما ذلك إلا بسبب علمه بما تؤدي إليه هذه الأمور من مخاطر لا تتناسب مع حياته وبقائه المنشودتان له.

ومن خلال هذه الأمثلة الحية التي يمارسها كل واحد منا في حياته اليومية يتضح لنا ان الصورة العلمية الكامنة في قرار الإنسان هي التي تساهم في دفعه إلى المخاطر تارة، وتجنبه الهلكات تارة أخرى.

وهذه الحقيقة بديهية وجدانية، يجدها كل فرد منا في نفسه وواقعه المعاش له يومياً، وعليها تبتني جميع أعماله وممارساته، وسلوكه واخلاقه، فتراه يعرض نفسه لأخطر الأمور إذا تكونت لديه صورة علمة عن كونها السبب في السعادة الدنيوية أو الأخروية، على اختلاف أهداف الناس واتجاهاتهم.

ومن هنا نجد التفاوت بين الناس في ممارساتهم واتجاهاتهم، وما ذلك إلا

بسبب اختلاف علمهم بها، او فقل: اختلاف صورهم العلمية، لأنها المنشأ للفعل والترك، ومن البديهي حينئذ ان يكون فاعل الفعل قد وجده يتناسب مع متطلباته النفسية، بينما لم يجده الآخر كذلك.

ومن المفيد أن ننبه في هذه المناسبة أن الصور العلمية هذه لا تتدخل في

قال رسول الله في:
المرء مع من أحب،
فمن أحب عبداً في
الله فإنما أحب الله
تعالى، ولا يحب الله
تعالى إلا من أحبه
الله.



إرادة الإنسان واختياره، فليست هي بالقوة القاهرة التي تخرج الإنسان عن إرادته واختياره.

فالمريض يعرض نفسه للعلاج بتمام ارادته ومحض اختياره، وبإمكانه أن يتحمل المرض وما يستتبعه من عواقب وخيمة. كما ان الذي يتجنب السم ولا يتناوله، بعد علمه بما يؤدي إليه، وكونه مريدا للحياة والبقاء والسلامة، إنما يتجنبه بتمام إرادته واختياره، وليست هناك قوة قاهرة تمنعه عن استعماله.

إلى هنا نكون قد تعرفنا على أهمية العلم في أعمال الإنسان وممارساته، وارتباطها الوثيق به، وارتكازها عليه.

\* \* \* \* \*

#### ٢ . الحب ، الركيزة الثانية

الحب من المفاهيم الوجدانية، ومن المعاني الواضحة التي يجدها كل فرد منا في نفسه، وهو نوع من التعلق والانجذاب الخاص بين شيئين أو أشياء متعددة، او نوع من الانفعال النفسي نحو الطرف الآخر.

فالإنسان محب للغذاء، وللجنس، وللمال، وللجاء، وللعلم، وبالدرجة الأولى محب لنفسه، وهذه الأمثلة تشترك في انجذاب الإنسان لها وهو معنى واحد أعني (الحب)، وإن كانت تختلف فيما بينها في درجة الانجذاب، أو شدة الحب وضعفه.

وبالالتفات إلى هذه الظاهرة الموجودة في الإنسان وغيره، وتحليلها علمياً نجدها ترجع كلها إلى قضية واحدة وهي (حب الإنسان لذاته)، أو (حب كل شيء لذاته)، ولكي تتضح هذه القضية نجعل من الانسان محوراً في البحث، وإلا فإن الحب غير مختص بالإنسان كما سيتضح من خلال البحث إن شاء الله تعالى.

التكامل فطرة نشأ عليها الإنسان منذ أن وجد على ظهر هذا الكوكب، فهو انشودته التي يطلبها، وبغيت التي يحاول الوصول إليها، وهو دائب السعي وراء كماله، لا يصل في ذلك إلى حد، ولا ينتهى إلى أمد.

ومن هنا فهو يطلب كل شيء يحقق له ذلك الكمال المطلوب، وينجذب نحو كل ما يحقق له السعادة، عاجلة كانت أم آجلة، مادياً أو معنوياً، ومن الواضح ان الكمال والسعادة من متطلبات النفس، والسعي وراءهما، تنفيذاً لما تمليه النفس، فلابد لنا من الإذعان - حينئذ - بأن الحب الحقيقي والانجذاب الواقعي للنفس فقط، وغيرها ليس بمحبوب إلا بالتبع وبمقدار ما يحقق للنفس سعادتها.

وتوضيحاً لهذه الحقيقة نعود إلى الأمثلة التي قدمناها، لنراها غير مطلوبة للإنسان بنفسها، بل بما تحققه من رغبات النفس العارمة، وما تضفيه من سعادة وكمال لها.

فحب الغذاء من الطعام والشراب ليس إلا بسبب ما يسد به من حاجة الجوع أو العطش، أو ما يجلبه من استكمال اللذة التي تجدها النفس في تذوق اللذيذ.. وما حبهما إلا استجابة لما تمليه النفس - المحبوب الحقيقي - في سد حاجتها أو استكمال لذتها.. فمن الواضح - حينئذ - ان المحبوب الحقيقي هو النفس، والغذاء محبوب بالتبع، ولذا نجد الإنسان لا يحب مطلق الطعام والشراب، بل يحب منهما ما يحقق له سد حاجة النفس أو استكمال لذتها.

وحب الزوجة أيضاً لا يخرج عن هذا الإطار، فإنها محبوبة بمقدار ما تحقق من سعادة نفسية للرجل، والرجل يحب المرأة وربما يصل الى حدود بعيدة في الحب والعشق، وما ذلك إلا إحساس النفس

## في النفس والمجتمع

بحاجتها إلى معشوقها والتذاذها به، وفقل: احساسها بأنه جزء من كمالها.. فلا يكون السعي وراء المعشوق إلا استجابة لدواعي النفس ورغباتها.

وحب المال ربما يكون أوضح في هنذا المجال، لأن العقى لاء لا يرونه هدفاً مستقلاً، بل وسيلة لتحقيق أهداف الإنسان، على اختىلاف بين الناس في أهدافهم واتجاهاتهم.

ومثلها حب الجاه وحب العلم فهما من هذا القبيل مطلوبان بقدر ما يحققان للإنسان من أغراض سامية أو دنيئة، على اختلاف في الآراء والأهواء.

وربما نجد الشيء الواحد محبوباً من جهة، وغير محبوب من جهة أخرى، مثل (النار) فهي محبوبة عند الحاجة إليها مثل التدفئة وطهي الطعام وما إلى ذلك، ولكنها غير محبوبة عند الاستغناء عنها في الصيف مثلاً، وما لو أرادت ان تحرق ما هو نفيس.

وبعد وضوح هذه الحقيقة، وهي: ان (الحب) لا يتعلق بالأشياء بذاتها، بل بالتبع لما تحققه تلكم الأشياء من كمال مادي أو معنوى، والمحبوب للإنسان بالذات هو

نفسه التي بين جوانحه..

يتضح لنا أيضاً ما تقدم
في أول البحث بأن الأفعال
الاختيارية ترتكز على
ركيزتين أساسيتين،
وهما (العلم) و(الحب)،
فكلما علم الإنسان بشيء
في تحقيقه لغاية ما ، من
سعادة وكمال له، انجذب
نحوه وأحبه وعشقه،
تحقيقاً للغاية المطلوبة
والكمال المنشود.

فالأفعال الاختيارية قبل تكون الصورة العلمية في ذهن الإنسان لا يتحرك نحوها، وبعد تكونها وإدراك النفس لما يحققه الفعل من كمال منشود يحصل الحب والانجذاب والتعلق.

ومن هنا تتفاوت متعلقات الحب بين الناس، وما ذلك إلا بسبب تفاوت الصور العلمية لديهم فيما يحقق لهم الكمال والسعادة، فالجائع - مثلاً - إنما ينجذب للأكل بعد تكوّن صورة علمية لديه عن أهمية الأكل وما يمكن ان يحققه من سد حاجة الجوع، والمريض يستسلم - بتمام رغبته - لأقسى أنواع العلاج، وطالب البقاء و السلامة و الحياة يجنب نفسه عن المخاطر ويبتعد عن كل ما يؤدي إلى انحراف صحته وعن مسببات المرض ـ مثلاً ـ ولا يرمى بنفسه من شاهق، وهكذا... كل ذلك لعلمه بما تؤدى إليه تلكم الأعمال و حبه لنفسه الذي يجعله محافظاً عليها و لا يعرضها لما يؤلمها ويؤذيها، وهي الطريقة المألوفة بين الحبيب ومحبوبه.

فمن الواضح أيضاً أن تختلف على هذا الأساس - اتجاهات الناس في الانجذاب والتعلق والحب، وقديما قيل؛ وللناس فيما

يعشقون مذاهب.

ومنه نعرف أيضاً أسباب تفاوت الناس في طاعة الله تعالى ومعصيته، بل قد يتفاوت الإنسان الواحد فيجمع بين الطاعة في بعض الأوامر الإلهية، والمعصية في ترك البعض الآخر، وما ذلك إلا بسبب تفاوت العلم لديه.

وبهذه المناسبة يقول الطباطبائي: «فاختلاف

قال أمير المؤمنين عللته: إن أطيب شيء الجنة، وألذه حب الله والحب في الله والحمد لله، قال الله عزوجل: (وآخر دعواهم أن الحمد لله رب العالمين). قال كميل بن زياد: سألت أمير المؤمنين عن قواعد الإسلام ما هي؟ فقال: قواعد الإسلام سبعة، فأولها العقل، وعليه بني الصبر، والثانت صون العرض وصدق اللهجة، والثالثة تلاوة القرآن على جهته، والرابعة الحب في الله والبغض في الله ، والخامسة حق آل محمد ومعرفة ولايتهم، والسادسة حق الإخوان والمحاماة عليهم، والسابعة مجاورة الناس بالحسني.

قلت: يا أمير المؤمنين العبد يصيب الذنب فيستغفر الله منه فما حد الاستغفار؟ قال: يا ابن زياد التوبة، قلت: بس؟ قال: لا، قلت: فكيف؟ قال: إن العبد إذا أصاب ذنباً يقول: أستغفر الله بالتحريك، قلت: وما التحريك؟ قال: الشفتان واللسان يريد أن يتبع ذلك بالحقيقة؟ قلت: وما الحقيقة؟ قال: تصديق في القلب وإضمار أن لا يعود إلى الذنب الذي استغفر منه.

قال كميل: فإذا فعلت ذلك فأنا من المستغفرين؟ قال: لا، قال كميل: فكيف ذاك؟ قال: لأنك له تبلغ إلى الأصل بعد، قال كميل: فأصل الاستغفار ما هو؟ قال: الرجوع إلى التوبة من الذنب الذي استغفرت منه، وهي أول درجة العابدين، وترك الذنب، والاستغفار اسم واقع لمعانى ست: أولها الندم على ما مضى، والثانى العزم على

ترك العود أبدا، والثالث أن تؤدي حقوق المخلوقين التي بينك وبينهم، والرابع أن تؤدي حق الله في كل فرض، والخامس أن تذيب اللحم الذي نبت على السحت والحرام حتى يرجع الجلد إلى عظمه ثم تنشئ فيما بينهما لحماً جديداً، والسادس أن تذيق البدن ألم الطاعات كما أذقته لذات المعاصى.

بحار الأنوارج ٥٦ ص ٣٨١

# في النفس والمجتمع

أفعالنا طاعة ومعصية لاختلاف علمنا الذي يصدر عنه الفعل، ولو دام أحد العلمين، أعني الحكم بوجوب الجري على العبودية وامتثال الأمر الإلهي لما صدر إلا الطاعة، ولو دام العلم الآخر الصادر عنه المعصية والعياذ بالله و لم يتحقق إلا المعصية "".

أضف إلى ذلك الممارسات العبادية نفسها، قد تختلف صورها العلمية المسببة والدافعة نحو العمل، إذ تكون خوفاً من العذاب وتجنباً لما أعده الله تعالى للعاصين من النقمة والعقاب تارة، وطمعاً في الشواب وعلو الدرجات في النعيم المقيم الذي لا زوال له ولا اضمحلال تارة أخرى، وعرفاناً بمقام الربوبية والألوهية، ومقام العبودية والفقر والحاجة تارة ثالثة.

وباختلاف الصور العلمية هذه لا يختلف الحب لدى الإنسان، فهو من خلال حبه لنفسه يحاول ان يجنبها الألم والعقاب والنقمة الإلهية فيما لو كانت العبادة خوفاً، كما أنه من حبه لنفسه في الارتفاع إلى النعيم المقيم الدائم من الجنان والأنهار وغيرها مما أعده الله تعالى للمطيعين من عباده، تكون عبادته طمعاً في ذلك.

وأما لو استشعر فقره الحقيقي، وما

هـو عليـه مـن الحاجـة الدائمـة المسـتمرة إلـي المطلـق الجامع الخميع الكمـالات، وانه لا حـول لـه ولا قـوة إلا لـالله العلـي العظيم، فلا شـك ان النفس سـتتوجه بتمـام وجودهـا نحـوه، الله لأنهـا تواقة للكمال، ولا حري كمالاً لشـيء غيره سـبحانه وتعالـي، فهـو سـبحانه وتعالـي، فهـو سـبحانه وتعالـي، فهـو

الواهب لجميع الكمالات يعطي من يشاء ما يشاء، ويمنع من يريد ما يريد، بيده الخير وهو على كل شيء قدير.

أضف إلى ذلك حاجتنا الدائمة لله سبحانه، فكما انه تعالى علة في أصل وجو دنا كذلك هو العلة في بقائنا، وكما كانت حاجتنا إليه تعالى في أصل وجو دنا، كذلك حاجتنا إليه مستمرة لبقائنا وحياتنا واستمرارنا، فهو الذي أفاض علينا الوجود، ولازال دائم الفضل و الفيض والعطاء على بريته، وفي الوقت نفسه نجد نفوسنا تحب بقاءها واستمرارها، فلا ريب انها تتعلق وتنجذب للعلة الحقيقة للبقاء والاستمرار.

فإذا استشعرنا ذلك في أنفسنا، وتجلّت هذه الحقيقة لدى الإنسان فلا شك أن تكون عبادت عرفاناً بمقام الألوهية والربوبية، ومقام العبودية والفقر والحاجة، لا خوفاً من ناره ولا طمعاً في جنت بل لأنه أهل للعبادة، كما أثر ذلك عن أمير المؤمنين السلام، حيث يقول: «لم أعبده خوفاً، ولا طمعاً، لكني وجدته أهلاً للعبادة فعيدته "".

وعنه عليه المنطأ: «إن قوماً عبدوا الله رغبة فتلك عبادة التجار، وإن قوماً عبدوا

الله رهبة فتلك عبادة العبيد، وإن قوماً عبدوا الله شكراً فتلك عبادة الأحرار "٤٠).

وعن الصادق عليه أنه قال: «العبادة ثلاثة. قوم عبدوا الله عزوجل خوفاً فتلك عبادة العبيد، وقوم عبدوا الله تبارك وتعالى طلب الشواب فتلك عبادة الأجراء، وقوم عبدوا الله عزّ وجلّ حباً له فتلك الله عزّ وجلّ حباً له فتلك

قال الإمام الصادق عليسلا: المحب في الله محب لله، والمحبوب في الله حبيب الله، لأنهما لا يتحابان إلا في الله. A

عبادة الأحرار ، وهي أفضل العبادة, (٥). ومن هنا يكون الانجذاب للعلة

ومن هنا يكون الانجذاب للعلة المفيضة للوجود والكفيلة بالاستمراد، والتعلق بها، وجها، كما قال تعالى: (وَالَّذِينَ آمَنُواْ أَشَدُ حُبًّا لله)(١)، فإذا استمرت هذه الرؤية وأخذت بالوضوح والجلاء تبدأ آثار الحب تظهر على الإنسان في عمله وسلوكه، فيصير متبعاً للرسول في عمله وسلوكه، فيصير متبعاً في جميع حركاته وسكناته، لأنه من قشي جميع حركاته وسكناته، لأنه من على ما يقتضيه قانون الحب الحاكم على ما يقتضيه قانون الحب الحاكم في الوجود، فإن حب الشيء يقتضي حب جميع ما يتعلق به ويوجب الخضوع والتسليم لكل ما هو منه.

وقد يشتد هذا الحب ثم يشتد حتى ينقطع إلى الله تعالى من كل شيء، فلا يحب إلا ربه، ولا يخضع قلبه إلا لوجهه، فإن هذا العبد ـ و الحالة هذه ـ لا يمر بشيء في هذا الوجود، وعنده شيء من الجمآل والحسن، إلا وجده انموذجاً يحكى الكمال الذي لا ينفد، والجمال الذي لا يتناهى، والحسن الذي لا يحد ، فلله تعالى الحسن والجمال والكمال والبهاء، وكل ما كان لغيره فهو له، لأن كل ما سواه آية له، والآية تحكى صاحبها، وهذا العبد قد استولى سلطان الحب على قلبه، ولا يزال يستولى، ولا ينظر إلى شيء إلا لأنه آية من آيات ربه، فينقطع حبه عن كل شئ إلا إلى ربه ، فلا يحب شيئًا إلا لله سبحانه وفى الله سبحانه.

وحينئذ يتبدل نحو ُ إدراكه وعمله، فلا يرى شيئاً إلا ويرى الله سبحانه قبله ومعه، وتسقط الأشياء عنده من الاستقلالية، ويكون ما عنده من صور العلم والإدراك غير ما عند الناس، لأنهم إنما ينظرون

إلى كل شيء من وراء حجاب الاستقلال بخلافه ، هذا من جهة العلم .

وكذلك الأمر من جهة العمل فإنه إذا كان لا يحب إلا لله، فلا يريد شيئاً إلا لله وابتغاء وجهه الكريم، ولا يطلب، ولا يقصد، ولا يرجو، ولا يخاف، ولا يختار، ولا يترك، ولا ييأس، ولا يستوحش، ولا يرضى، ولا يسخط إلا لله وفي الله تعالى. فمن الواضح أن تختلف أغراضه مع ما للناس من أغراض، وتتبدل أهدافه وغاياته.

فإنه قد كان قبل هذا يختار الفعل ويقصد الكمال لأنه فضيلة إنسانية، ويحذر الفعل أو الخلق لأنه رذيلة إنسانيه.

وأما الآن فهو لا يريد إلا وجه ربه ، ولا هـم له في فضيلة ولا رذيلة ، ولا شغل له بشاء جميل وذكر محمود ، ولا التفات له إلى دنيا أو آخرة أو جنة أو نار ، وإنما همه ربه ، وزاده ذل عبوديته ، ودليله حبه.

ومن هنا لا عجب لو سمعنا عقيلة بني هاشم الحوراء زينب المنا وهي تقول لابن زياد: وبكل رباطة جأش ووضوح في الرؤية، تعقيباً على قوله: كيف رأيت صنع الله بأخيك... (ما رأيت إلا جميلاً)(٧).

فإن التضحية لما كانت في سبيل الله تعالى، وبإرادته واختياره كانت جميلة بكل ما لهذه الكلمة من معنى، وكل ما يأتي من المحبوب محبوب، فهؤلاء الصفوة الأكارم تجلّت لهم عظمة الله تعالى وكماله المطلق، وفقرهم له واحتياجهم المطلق لعنايته، فاختلفت أهداف الناس، وصار رضا الله تعالى هدفهم الحقيقي، والتضحية في سبيله جميلة عندهم.

وهذه الرؤية كانت السمة البارزة في حياة رسول الله الله الله الكرام صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين.

# في النفس والمجتمع

فلقد وقف رسول الله وقل محرابه حتى ورمت قدماه، فقالت له زوجته: «يا رسول الله لم تتعب نفسك وقد غفر الله لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر؟ فقال: يا عائشة ألا أكون عبدا شكوراً؟ ((^).

وهذا على بن الحسين زين العابدين وسيد الساجدين عليسلام الذي يقول: «والله لو تقطعت اعضائى وسالت مقلتاى على صدري لن أقوم لله جل جلاله بشكر عشر العشير من نعمة واحدة من جميع نعمه التي لا يحصيها العادون ولا يبلغ حد نعمة منها على جميع حمد الحامدين. لا والله ، أو يرانى الله لا يشغلني شيء عن شكره وذكره في ليل ولا نهار ، ولا سر ولا علانية. ولولا ان لأهلى على حقاً ولسائر الناس من خاصهم وعامهم على حقوقاً لا يسعني إلا القيام بها حسب الوسع والطاقة حتى أؤديها إليهم، لرميت بطرفي إلى السماء، وبقلبي إلى الله، ثم لم أرددهما حتى يقضى الله على نفسي وهو خير الحاكمين «١٠).

ودخل عليه ابنه أبو جعفر الباقر عليه ابنه فإذا هو قد بلغ من العبادة ما لم يبلغه أحد، فرآه قد اصفر لونه من السهر، ورمصت عيناه من البكاء، ودبرت جبهته، وانخزم أنفه من السجود، وورمت ساقاه وقدماه من القيام في الصلاة.

قال أبو جعفر عليته: «فلم أملك حين رأيته بتلك

الحال البكاء، فبكيت رحمة له، فإذا هو يفكر، فالتفت إلي بعد هنيئة من دخولي، فقال : يا بنى، أعطني بعض تلك الصحف التي فيها عبادة علي بن أبي طالب السلام، فأعطيته فقرأ فيها شيئاً يسيراً، ثم تركها من يده تضجراً، وقال: من يقوى على عبادة على بن أبي طالب السلام؟ ١ (()).

ويوصي أبو الحسن موسى الله بعض ولده فيقول: «يا بني عليك بالجد. لا تخرجن نفسك من حد التقصير في عبادة الله عز وجل وطاعته، فإن الله لا يعبد حق عبادته (۱۱).

فهؤلاء الصفوة المنتجبة لم يشغلهم عن حب الله تعالى شاغل، لأنهم رأوا من كمال الله تعالى وجلاله، وعظمته، وكبريائه، وآلائه، ما لاحدً له من الكمال والجلال والعظمة والكبرياء والآلاء، ما يدفع بهم لأن يقولوا من أعماقهم:

(سبحانك ما عبدناك حق عبادتك)

أو كما يصف أمير المؤمنين السلام المتقين: «ينظر إليهم الناظر فيحسبهم مرضى، وما بالقوم من مرض، ويقول: قد خولطوا، ولقد خالطهم أمر عظيم»(١٠).

وعن أبي عبد الله الله الله قال: «إذا تخلى المؤمن من الدنيا سما، ووجد

حلاوة حب الله وكان عند أهل الدنيا كأنه قد خولط، وإنما خالط القوم حلاوة حب الله، فلم يشتغلوا بغيره. قال: وسمعته يقول: إن القلب إذا صفا ضاقت به الارض حتى يسمو (١٤٠٠).

A

فكرة اعتماد العمل على (العلم) (والحب)، ونكون قد حصلنا من خلالها على نتيجة مهمة أشار إليها الإمام الباقرطالية بقوله الدي صدرنا به البحث (وهل الدين إلا الحب؟١)، فإن الدين عبارة عن العقيدة والسلوك، كمايشير إليه قوله القلم، والمسلوك، كمايشير إليه قوله القلم، وعمل بالأركان (١٠٠٠)، فالإقرار والعمل لا ينشأان إلا من العلم والحب، والدين والعبادة من مظاهر العلم والحب، ولولاهما لما عمل الإنسان، فالعلم هو الذي يحدد لنا الهدف والنتيجة، والحب هو المحرك نحو المعلوم.

هـذا من جهة، ومن جهـة أخرى عرفنا ان المحبـوب الحقيقي هو النفس التي بين جوانحنا، وهي محبـة لكمالها، ولكنها تارة ترى كمالها في شـيء مـادي زائل، فتهفو له وتحاول تحصيله، وأخرى تراه في الكمـال التام المطلق غير المحدود بحد، فتتعلق بـه وتنجذب نحوه وتحبّـه، وحينئذ تذهل عن كل ما سواه، وقديماً قيل:

ومن ركب البحر استقلَّ السواقياً

\* \* \* \* \*

وختاماً لابد من تسجيل بعض الملاحظات:

ا - الحب معنى وجداني وهو حقيقة واحدة لا يختلف من شيء إلى آخر، فحب الطعام هو بعينه حب الجنس مثلاً، وهو بعينه حب العلم والجاه والمال. والاختلاف إنما يقع في متعلقاته، وفي الحاجة التي يسدها متعلق الحب، ومن هنا ينشأ الوهم بأنه نوع آخر من الحب، مع ان الحب لم تختلف نوعيته بل الاختلاف في الانفعالات النفسية النابعة من الحاجة إلى المطلوب، فإنها إذا احتاجت إلى الغذاء أبدت شعوراً خاصاً نحوه غير الشعور الذي تبديه لدى حاجتها إلى الجنس.

فكل منا يحب أبويه وزرجته وأولاده وأصدقاءه، وبالتحليل نجد أن حب هؤلاء لا تختلف نوعيته من شخص لآخر، وإنما الاختلاف فيما يحققه كل واحد منهم من سعادة خاصة.

فالأبوان - مثلاً - بما يقومان به من دور الأبوة والرعاية والتربية، والزوجة بما تؤديه من سعادة داخل الأسرة، والأولاد بما يبعثونه من الشعور بالأنس والامتداد الطبيعي للإنسان.

نعم يختلف الحب في الشدة والضعف، فالأشد حباً للنفس الأكثر إسعاداً لها، وهكذا يتناقص الحب بنسبة مراتب السعادة والكمال.

وهنذا المعنى لا يختص بالحب، بل يعم جميع المعاني الوجدانية، مثل الفرح والحزن والألم والجوع والعطش، فإنها كذلك لا تختلف إلا بالشدة والضعف، فألم الصداع - مشلاً - لا يختلف عن أي ألم آخر إلا شدة وضعفاً، وكذلك الفرح لا تختلف نوعياته فيما بينها، وإنما الاختلاف في مراتبه التي تزيد وتنقص بحسب مؤدياتها.

ويمكننا استفادة هذا المعنى من قوله تعالى: (قُلُ إِن كَانَ آبَاؤُكُمْ وَأَبْنَآؤُكُمْ وَاَجْرُاثُكُمْ وَعَشيرَتُكُمْ وَاَجْرُاثُكُمْ وَعَشيرَتُكُمْ وَأَمْوالٌ اقْتُرَفْتُمُوهَا وَتجارَةٌ تَخْشَوْنَ كَسادَهَا وَمَساكن تُرضَوْنَهَا أَحَبَ إِلَيْكُم مَّنَ اللّه وَرَسُولِه وَجِهَاد في سييله...)(١١). ممن الله ورسوله والجهاد وغيرهم أشد من حبهم لله ورسوله والجهاد في سبيله، لا أنه من سنخ آخر، ولذا عاتبهم على هذا التفضيل، وهذا يشير بوضوح على هذا التفضيل، وهذا يشير بوضوح الى ان الحب حقيقة واحدة ذات مراتب متعددة في الشدة والضعف.. كما يشهد بذلك التعبير ب(أحب) وهو فعل التفضيل.

\* \* \* \* \*

## في النفس والمجتمع

٢- ربما يتم التعبير عن (الحب) بألفاظ أخرى غيره، مثل الإرادة، والرغبة، والرضا، والشوق، وهذه الألفاظ بمعانيها الدقيقة ربما تكون أضيق من (الحب) وأخص منه، ومن هنا كان المعنى العام الشامل لجميعها هو (الحب).

وقد تكرر لفظ (الحب) ومشتقاته في القرآن الكريم أكثر من ثمانين مورداً، كما انه نسب مرة إلى الإنسان تجاه الإنسان كما في قوله تعالى: (قَدْ شَعَفَهَا حُبًّا) (۱۱)، وإلى الإنسان تجاه الله تعالى، كما قال سبحانه: (إن كُنتُمْ تُحبِّونَ الله) (۱۱)، وإلى الله تعالى تجاه المؤمنين من عباده، كقوله عز اسمه: (يُحبُّهُمْ ويُحبُّونَهُ) (۱۱).

ومن الواضّح ان الحب فينا عبارة عن انفعال نفساني أو كيف نفساني ـ كما يصطلحون عليه ـ يوجب التعلق بالمحبوب والانجذاب إليه، مضافاً إلى أن نشوء الحب عندنا لايكون إلا بعد تكون مجموعة من المقدمات، مثل تصور المحبوب، والاعتقاد أو التصديق بما يحتوي عليه من كمال منشود وما إلى ذلك من المقدمات التي تنتهي بالانجذاب والتعلق بالمحبوب..

وهـذا فينا واضـح، ولكنه مما يستحيل نسبته إلى الله تعالى، لأن جميع ما ذكرناه إنما هو من شؤون المادة وخصوصياتها.. ومـن بديهيات الإيمـان بـالله

تعالى أنه جل شانه منزه عن المادة، وعن جميع خصوصياتها، مثل الانفعال النفسي ومقدمات الحب، وليس شانه شاننا في ذلك، تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً، فإنه (لَيْس كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ البَصِير).

وهنذا من البحوث العقائدية المعقدة، والتي لا يسعنا التفصيل فيها هنا، بل نتركها للدراسات المتخصصة في مجالي العقيدة والفلسفة الإسلامية.

ولكن المهم في هذا المجال هو ان نتعرف على الأثر المترتب على هذا (الحب) الذي هو كسائر الصفات الإلهية التي نتلمسها من خلال آثارها مثل الغضب والرحمة وغيرهما، بعيداً عن الدخول في التفاصيل التي ربما لا تتسع لها أفهامنا.

\* \* \* \* \*

فقد اتفق الكتاب الكريم والسنة الشريفة على نسبة (الحب) و(الإرادة) لله تعالى، وعند التأمل في ذلك يمكننا ان نقوم بتقسيم هذا الحب إلى قسمين:

القسم الأول: حب الله تعالى لمخلوقاته فكل شيء تعلقت الإرادة الإلهية في إيجاده وخلقه لابد أنه محبوب له تعالى، لأنه قد

علم، وعلمه من الأزل، أن مجموع هذه المخلوقات من الأرض والسماء، وما فيهن وما بينهن مما نعلم وما لا نعلم، تحقق النظام الأكمل لهذا العالم، ومن هنا تعلقت إرادته سبحانه في خلقه وإيجاده، فهي محبوبة له بهذا الاعتبار، لأنها مخلوقاته، ومن جوده وعطائه، ومن آثاره و آثار كماله

قال الإمام الصادق عليسيلا: إن المتحابين في الله يوم القيامة على منابر من نور، قد أضاء نور أجسادهم ونور منابر هم كل شيء، حتى يعرفوا به، فيقال: هؤلاء المتحابون في الله.

المطلق، ومن أحب شيئاً أحب آثاره. فهو تعالى دائم الفضل على جميع بريته، يسبغ عليهم نعمه ظاهرة وباطنة، وهو الجواد الواسع، الكريم، المنعم، المتفضل، ( وَكَأَيِّن من دَابَّة لَا تَحْملُ رِزْقَهَا اللُّهُ يَرْزُقُهَا وَإِيَّاكُمْ ﴾ (٢٠٠٠) ، (وَمُا من دَابَّة في الأرْض إلا علَى الله رزْقُها ويَعْلَمُ مُسْتَقَرَّهَا وَمُسْتَوْدُكَهُا كُلُّ فَي كِتَابٌ مبِّين)(٢٢).

فهو تعالى يحبُ جميع مخلوقاته، والكل عبيده وفي قبضته، وكل شيء خاضِع له، (تُسُبِّحُ لَهُ السَّمَاوَاتُ السَّبْعُ وَالْأُرْضُ وَمَن فيهنَّ وَإِن مِّن شَــيْء إِلاَّ يُسبَبِّحُ بِحَمْدُه وَلَكِن لَاَّ تَفْقَهُو نَ تَسْبِيحُهُمُّ ...)(٣٣)، وَ الكلِّ مشــتُر ك في عطائه و فضله و جو ده و نعمته، لأنه الجوَّ اد الكريم، و(يَدَاهُ مَبْسُو طُتَان يُنفقُ كَيْفَ يَشْاء)(٢٤) و لا تزيده كثرة العطَاءُ إلا جوداً وكرماً إنه هو العزيز الوهاب.

بل نجد في جوده عزت آلاؤه جوداً منقطع النظير ، إذ يجو د حتى على العصاة ، وعلى المشركين والذين اتخذوا أندادأ دونه، وعلى الجاحدين بربوبيته، فلم يمنعه كل ذلك من أن يجو د عليهم بأفضل نعمه، ولا يحرمهم من جوده وعطائه، كما قال جِل شأنه: (مَّن كَانَ يُريدُ الْعَاجِلَةَ عَجَّلْنَا لَهُ فيهَا مَا نَشَاء لمَن ثُريدُ ثُمَّ جَعَلْنَا لَهُ جَهَنَّمَ يُصُلْلهَا مَذْمُومًا مَّذْحُوراً \* وَمَن ْ أَرَادُ الآخرَةَ وَسَعَى لَهَا سَعَيْهَا وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُولَئكَ كَانَ سَعْيُهُم مَّشْكُورًا ﴿ كُلاًّ ثُمُّدُّ هَـُؤُلًّا ۗ وَهَــؤُلاء منْ عَطَاء رَبِّكَ وَمَـا كَانَ عَطَاء رَبُّكَ مَحْظُوراً)(٢٥)، والتأمل في هذه الآيات الشريفة يوصلنا إلى نتائج مذهلة في هذا المجال، فإنه تعالى تعهد فيها أن لا يقطع عطاءه حتّى عن أولئك الذين يريدون العاجلة، بل يعجل لهم العطاء، ويمدّهم حتى في أدوات المعصية وكفرانهم النعمة.

سبحانك اللّهم وبحمدك، «تتحبب إلينا بالنعم ونعارضك بالذنوب، خيرك إلينا نازل وشرنا إليك صاعد، ولم يزل ولا يزال ملك كريم يأتيك عنّا بعمل قبيح، فلا يمنعك ذلك أن تحوطنا بنعمك أو تتفضل علينا بآلائك، فسبحانك ما أحلمك، وأعظمك، وأكرمك مبدئاً ومعيداً، تقدّست أسماؤك وجلّ ثناؤك، وكرم صنائعك و فعالك<sub>»</sub>(٢٦) ■

### . . . . .

### الهوامش:

- (۱) الكافي ج ۸ ص ۷۹.
- (٢) الميزان ج٢ ص١٣٨.
- (٣) شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد ج١٠ ص١٥٧.
  - (٤) نهج البلاغة ج٤ ص٥٣.
    - (٥) الكافي ج٢ ص٤٨.
  - (٦) سورة البقرة آية ١٦٥.
  - (٧) بحار الأنوار ج٤٥ ص١١٦.
    - (٨) الكافي ج٢ ص٥٩.
  - (٩) سورة طه آية ١، الكافي ج٢ ص٥٥.
    - - (١٠) بحار الأنوار ج٤٦ ص٥٧.
      - (١١) الإرشاد للمفيد ج٢ ص١٤٢.
        - (۱۲) الكافي ج٢ ص٧٢.
        - (١٣) نهج البلاغة ج٢ ص١٦٢.
          - (١٤) الكافي ج٢ ص١٣.
      - (١٥) الأمالي للطوسي ص٤٤٨.
        - (١٦) سورة التوبة آية ٢٤.
        - (۱۷) سورة يوسف آية ٣٠.
        - (١٨) سورة آل عمران آية ٣١.
          - (١٩) سورة المائدة آية ٥٤.
          - (۲۰) سورة الشورى آية ١١.
      - (٢١) سورة العنكبوت آية ٦٠.
        - (۲۲) سورة هود آية ٦.
        - (٢٣) سورة الإسراء آية ٤٤.
        - (٢٤) سورة المائدة آية ٢٤.
      - (٢٥) سورة الإسراء آية ١٨-١٩.
- (٢٦) من دعاء الإمام زين العابدين المعروف بدعاء أبى حمزة الثمالي انظر: مصباح المتهجد ص٥٨٦.

التتمة في العدد القادم

## الأعمار لا تقرها شهادات الميلاد نظرة في أعهار مراجعنا الكرام

أ. م. الدكتور نبيل عباس
 F.R.C.P.
 مدير الركز العلاجي للعوز المناعي في الحلة

رينابيع الجنس البشري مبرمج وراثياً لكي يعيش فترة محدودة، هي بحدود (٨٥) عاماً، وهذا ما يسمى بمدى العمر (Life Span) ويختلف هذا المدى باختلاف الأجناس والأنواع فهو (٢-٤) سنة في الفئران و(٢٠٥٠) الفيلة قد يصل الى (٧٥) عاماً وبعض السلاحف تعيش أكثر من مائة عام.

أما ابن آدم فلو لو يمرض ولم تحصل له أية حادثة في حياته فهو مبرمج لكي يعيش ٨٥ عاماً لتتوقف بعدها الساعة البايولوجية التي تديم هذه الحياة وهذا ما تكتبه المصادر العلمية رغم أن البعض يعتقد أن الإنسان ينطوي على قابلية العيش لمدة أطول فمنهم من يراها إلى (٢٠٠) عام بينما يراها آخرون (١٠٠٠) عام ولكن علينا أن نذكر أن قليلين جداً هم من عاشوا أكثر من مائة عام.

ومفهوم مدى العمر عن مفهوم معدل أو متوسط الأعمار (Life) معدل أو Expectancy والذي يختلف باختلاف البلدان ورقيها الحضاري والطبي فمعدل الأعمار قد زاد في الولايات

المتحدة من ٥٠ سنة عام ١٩٠٠م إلى حوالي الـ٧٠ سنة عام ١٩٩٧م بينما انخفض معدل الأعمار في بعض البلدان الإفريقية وبسبب ظهور وباء الإيدز بمعدل ١٠ سنوات، ولكن يبقى الإنسان دون أن يتجاوز مدى عمره حتى مع تطور الطب حسب المعطيات والحقائق العلمية الحالية. نعم، يبالغ في ذكر عدد سنين المعمرين في الصحف أو المجلات لكن الأعداد المسجلة رسمياً تتحدث عن أرقام قليلة جداً لمن تجاوز المائة والعشرين عاماً. فهناك إشارة إلى معمرى المناطق الجبلية وهناك أسماء يتواتر تردادها ومنهم الفلاح المجرى الذي عاش ٥ ١٨ عاماً وهو يعمل لآخر أيام حياته أو الأمريكي الجنوبي الذي عاش ٢٠٧ أعوام.

وهناك مصطلحان في سياق الحديث عن الأعمار، وهما العمر الزمني والعمر البايولوجي. فالعمر الزمني (Chronological Age) هو الذي يشير إليه تأريخ الولادة والعمر البايولوجي (Biological Age) فهو الذي تشير إليه القابلية الوظيفية

A

لمختلف أعضاء الجسم كفاءة وقدرة، طول العمر الزمني يجعل منك معمراً أما العمر البايولوجي فهو الذي يحدد شيخوختك وكبرك، فقد ندخل الشيخوخة قبل أن تدخلها أعمارنا وقد نتأخر في دخولها ولو وصلتها أعمارنا الزمنية ذلك أن الشيخوخة ليست مرحلة زمنية بل ظاهرة جسدية يمر بها الانسان حينما تصاب أعضاء جسمه بالضعف والعجز عن القيام بوظائفها على الشكل المرجو خاصة إذا ما تذكرنا الحديث الشريف للنبى الأكرم عَلَيْكُ حينما أشار إلى أن أي ضعف في عضو من جسدنا سيؤدي إلى تداعى باقى الجسد سهراً وضرراً وحمى.

يولد الإنسان وتولد معه قابليته للعيش والتي تتحكم فيها العوامل الوراثية البالغة التأثير لكن هذه القابلية تكون نهباً للكثير من الأعداء من أمراض وسموم وكدر يضاف إليها غرائز الإنسان والتي تزيد في ضعفه وخذلانه وتعمل على شيخوخته ولربما من أهمها كثرة الطعام حتى قيل أن الحيوانات المجترة أقل أعماراً من سائر الحيوانات.

ونأتي على المهم في موضوعنا ألا وهو (أعمار المراجع العظام) تقدست أسرار الميتين منهم وأطال الله عمر الأحياء منهم فهؤلاء لابد أنهم تأسوا ويتأسون بإمامهم، إمام الزهد والتقى، علي بن أبي طالب الله والذي كان يخشى أن تكثر لقيماته في وجبة طعام فيطول وقوفه أمام الله تعالى. وقد يتبادر للبعض أن طول أعمار المراجع العظام قد يكون عاملاً في

أن تخبو إمكاناتهم الذهنية وهم منار هذه الأمة في هذا الزمن، زمن الظلام الحالك فأقول: إن إسلامنا العزيز وسم الشيخوخة وعلامات الكبر بأنها (كلال الصبر وانحناء الظهر وزلة القدم) وما ذلك بإشارة علمية بليغة قدر ما هي إعجاز مثير.

وما قال الله تعالى إن الكل يُرد إلى أرذل العمر فقد أشارت الآية الكريمة: (وَاللهُ خَلَقَكُمْ ثُمَّ يَتَوَفَّاكُمْ وَمَنْكُمْ مَنْ يُرَدُّ إِلَى أَرْذَلِ الْعُمُرِ لَكِيْ لاَ يَعْلَمَ بَعْدَ عِلْمِ شَيْئًا إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ قدير) النحل:٧٠.

(ومنكم) هذه تبعيضية ولقد اطلعنا إلى العديد ممن دخلوا الأعمار المتقدمة وبقوا على نشاطهم لا بل إن البعض منهم واصل عطاءاته العلمية في اعمار السبعين وفوقها ك(غاليلو الإيطالي والفيزياوي لابلاك الفرنسي) كما أن العديد من الموسيقيين والفنانين قدموا في شيخوختهم أروع مما قدموا في شبابهم فربيكاسو) واصل الرسم وهو في التسعين، وهذا



## في النفس والمجتمع

يعني بوضوح أن الشيخوخة والعته ليسا مترابطين دائماً. نعم فقد تقل بعض المدارك وقد تصاب الذاكرة ببعض الضعف ولكن الخبرة المتراكمة من هذا العمر المديد لا تجعل من هذا الضعف أمراً ذا وزن، نعم هناك وهن وقلة قابلية لكن المدارك تبقى متقدة ولن يكون أرذل العمر أمراً لابد منه.

لقد جاء في تفسير الميزان ج١٤ للطباطبائي أن الأرذل هو الأردء والأدون والمراد بأرذل العمر وبقرينة ما تبعها من قوله تعالى (لكي لا يعلم من بعد علم شيئاً) هو سن الشيخوخة والهرم والتي يحصل فيها انحطاط لقوى الشعور والإدراك. وفي تتبعي وجدت أن هناك حديثين للرسول في تحديد أرذل العمر ، الأول بـ٧٥ عامًّا والثاني حدده بـ١٠٠عــام علمــاً أن الواقع يتوافق مع كلا الحديثين وقد يكون هذا الاختلاف مقصوداً وليس عرضياً، وهذا هـو بعض من المعاجز في ديننا العظيم والذي لم يدع للمسلمين أن يتأكدوا أي ليلة من ليالى رمضان هي ليلة القدر وأي صلاة هي الصلاة الوسطى.

وقد خبرت شخصياً ورغم صغر حجم هذه الخبرة ومن الأسئلة المكتوبة التي كنت أوجهها لمراجعنا الأفذاذ أن إجاباتهمالموجزة لم تكن مصداقاً لمقولة: (إن خير الكلام ما قل ودل) بل إن هذا الإيجاز كان يرقى إلى مستوى البلاغة، ولمن قد يتصور أن مرد هذا الإيجاز في الإجابة هو حالة الكلال عند المراجع من كثرة أسئلة هذه الأمة الحيرى أقول: إنه وحينما تتطلب الإجابة بعض

الإيضاح تأتي الإجابة إفاضة ثرّة وصافية وحينما أسأل بعض الأسئلة الطبية يبقى في نفسي إحساس بقصور أنني لم أوضح الخلفية العلمية أو الطبية للسؤال بما يكفي وأفاجاً بتغطي السؤال وأبعاده المحتملة، هؤ لاء هم علماؤنا.

لقد عاش السيد الآراكي حوالي (١٣٠) عاماً والسيدان الشاهرودي وأبو الحسن (١٠٠) عام ومن العلماء الذين كان لي حظ رؤيتهم في حياتي عن قرب وبعد. فلقد عاش السيد البهشتي (١٠٠) عاماً، والسيد محسن الحكيم والسيد السيد الخوئي (٩٧) عاماً والسيد الخوئي (٩٧) عاماً وفي محافظة بابل فقد عاش السيد محمد سماكة (٩٦) عاماً وعاش السيد محمد الخميني (٩٦) عاماً ولقد كان جميع الخميني (٩٠) عاماً والقد كان جميع النير والمثابر بأعلى ما يكون عليه المثال.

لا يختلف اثنان على تعريف الموت بأنه افتراق الروح عن الجسد ولكن هذا التعريف المبسط يطرح سؤالاً غير بسيط هو هل أن الجسم هو الذي يوفر أسباب الموت أو أن الروح وراء هذا الموت حينما تزمع الرحيل وجميع العلماء تقريباً وأغلب رجال الدين يؤيدون الطرح الأول لكن الفيلسوف الإسلامي الكبير (ملا الفيلسوف الإسلامي الكبير (ملا أن إدارة الجسد ورعايته موكولة إلى الروح التي تتحكم فيه كيف تشاء، الروح التي تتحكم فيه كيف تشاء، مادامت محتاجة إليه ولكن عندما تضعف حاجتها إليه يضعف تعلقها به تضعف عادمة الله يضعف علقها به المهد المناه الله ولكن عندما تضعف حاجتها إليه يضعف تعلقها به

هذه دعوة مخلصة والله سميع مجيب. المصادر:

 الميزان في تفسير القرآن، ج١٤، العلامة الطباطبائي.

٢. حوارات حول المنقذ، العلامة الأميني.

3. Victor Adams Textbook of Neurology 2001.

### سورة الفاتحة

فاتحة الكتاب مكيّة عن ابن عباس وقتادة، ومدنيّة عن مجاهد، وقيل: أنزلت مرتين مرة بمكة ومرة بالمدينة. وأسهاؤها: ١. فاتحة الكتاب: لافتتاح المصحف بكتابتها.

٢. الحمد: لأن فيها الحمد.

 ٣. أم الكتاب: لأنها متقدمة على سائر سور القرآن.

٤. **السبع**: لأنها سبع آيات.

٥. المثاني: لأنها تثنى بقراءتها في كل صلاة.

٦. الوافية: لأنها لا تنتصف في الصلاة.

٧. الكافية: عن النبي(ص): أم القرآن
 عوض عن غيرها، وليس غيرها عوضاً
 عنها.

٨. الأساس: عن النبي (ص): إن لكل شيء أساساً. إلى أن قال: وأساس القرآن الفاتحة، وأساس الفاتحة بسم الله الرحمن الرحيم.
 ٩. الشفاء: عن النبي (ص): فاتحة الكتاب

شفاء من كل داء.

• ١. الصلاة: عن النبي (ص): والذي نفسي بيده ما أنزل الله في التوراة ولا في الإنجيل ولا في الزبور ولا في القرآن مثلها، هي أم الكتاب وهي السبع المثاني...

وينتج من إهمالها له الهرم والشيخوخة وصولاً إلى مرحلة الموت وعلى أساس هذه النظرية يمكن تفسير طول عمر الإمام الحجة (عجل الله تعالى فرجه) فهو قد ولد عام (٢٥٥هـ) وهو حي غائب ومن المحتمل أن يعيش قروناً أخرى، وقد يتبادر للذهن أن ذلك مخالف للعلم والعقل رغم أن هناك من الشو اهد الكثيرة التي تتفق مع طول فترة الحياة فهناك أشجار عاشت لأكثر من ألف عام، وحبة القمح التي وجدت في قبور الفراعنة استطاعت أن تنمو وتثمر وهذا دليل على احتفاظها بالحياة لأكثر من أربعة آلاف عام، والنبي نوح علاسلام عاش (٢٥٠٠) عام حيث يؤكد القرآن الكريم صراحة أن مدة دعوته في قومه بلغت (٩٥٠) عام: (وَلَقَدُ أَرُسُلْنَا نُو حاً إِلَى قَوْمه فَلَيثَ فيهمْ أَلْفَ سَنَة إِلاًّ خَمْسَينَ عَاماً فَأَخَذَهُمْ الطُّوفَانُ وَهُمُ ظَالِمُونَ) العنكيو ت.١٤.

وعلى هذا يمكن أن نفهم بسهولة لماذا تطول أعمار مراجعنا العظام ذلك أن أرواحهم الطاهرة تحس بضرورة وجودها واستمرارها من أجل أداء مهام عظيمة أوكلت لها من قبل ربعظيم يقدر الأقدار والأعمار.

لقد تحدثت بلغة العقل عن أعمار مراجعنا الكرام ولو أردت الحديث بلغة القلب فبودي أن أقول سطرين الأول هو فداحة خسارتنا لفقدنا المرجع الفذ السيد الشهيد محمد باقر الصدر فلو امتد عمره الكريم فكيف سيكون مقدار العطاء والثاني هو دعائي لله تعالى أن يأخذ من أعمارنا ليطيل أعمار مراجعنا،

## الشيخ بهاء الدين العاملي .. العالم الموسوعي

• كاظم عبود الفتلاوي

لناسم في الدراسات الحديثة التي تجري لمعرفة حياة العظماء في العالم يولي الباحث اهتمامه البالغ في جغرافية وبيئة البلد الذي ولد ونشأ فيه من يبحث عنه لارتباط عناصر الدراسة على ذينك العنصرين من حيث النشأة وأدوارها والتكوين العلمي وأطواره.

وفي ظني أن الله. سبحانه وتعالى. جعل لكل بلد خصوصية يتميز بها عن البلد الآخر.

و(جبل عامل) من البلاد التي خصها الله - سبحانه وتعالى - بالخير الوفير: بالتربة الصالحة، والرياض الغناء الجميلة، والذكاء الخارق عند أبنائها.

لذا اشتهرت بكثرة من نشأ فيها من علماء، وأدباء، وشعراء ونظرة فاحصة إلى كتاب (أمل الآمل) وكتاب (تكملة أمل الآمل) تريك المئات من هؤلاء الأجلاء.

وفي مقالتي هذه أحاول أن أوجز القول في حياة عالم من علماء تلك البلاد ألا وهو الشيخ بهاء الدين العاملي.

وهو ألمع شخصية علمية في عصره، وأحد العلماء الموسوعيين القلائل في التاريخ، فقد شارك مشاركة عجيبة في مختلف الفنون والعلوم كالفقه وأصوله والتفسير والحديث والدراية والرجال والفلسفة والفلك والحساب والهندسة والجمل والجمر والبلاغة

والتصريف. وكان يقال: إن له في كل قدر مغرفة.

## وإليك موجز حياته:

بهاء الدين محمد بن عز الدين الحسين بن عبد الصمد بن محمد بن علي بن الحسن بن محمد بن صالح بن إسماعيل الحارثي الهمداني العاملي. من أحفاد الحارث الهمداني من خواص أصحاب أمير المؤمنين عليتها.

ولد في بعلبك يوم الأربعاء ٢٧ ذي الحجة سنة ٥٣ هـ ونشأ بها.

أحاطه والده بالحنان وغذاه العلم كسائر أولاد الشيخ، وتفتحت ورود هذا الصبي في تلك الرياض اليانعة، ولبلاده (جبل عامل) دور في تنشئته إذ كان البلد ـ يومها ـ يعج بمشايخ العلم والأدب، فأفاد من مجالسهم ومذاكراتهم، واقتبس من

تلك الشهب اللامعة ما طاب له في إنارة طريقه.

وللأسرة دور - أيضاً - فقد كانت من الأسر الشريفة التي لها الامتداد التاريخي الأصيل والمكانة العالية في العالم الإسلامي، نبغ فيها رجال لهم دور مرموق وصفحة غراء في دين الإسلام والمعرفة.

فجده الثاني: محمد بن علي الجباعي العاملي المولود سنة ٢٦ ٨هـ والمتوفى سنة ٨٦٨هـ كان عالماً مؤرخاً.

وجده الأول: عبد الصمد بن محمد المولود سنة ٥ ٨ هـ والمتوفى سنة ٥ ٩ هـ كان عالماً فاضلاً.

ووالده: الحسين بن عبد الصمد المولود سنة ٩٨٤هـ والمتوفى سنة ٩٨٤هـ كان من جهابذة العلماء، وشيخ الإسلام في عصره. وأعمامه وإخوته كلهم علماء فاضلون.

انتقل به أبوه إلى بلاد إيران في عصر الشاه (طهماسب)، وتولى الأب بها مشيخة الإسلام.

فاشتغل بالعلم على والده، والشيخ عبد الله بن الحسين اليزدي، والشيخ

محمد باقر اليزدي، والشيخ علي المذهب، والشيخ أفضل القائني وغيرهم من العلماء وتخرج عليهم.

اقترن بكريمة العالم الكبير الشيخ زين الدين علي بن هلال الكركي العاملي المتوفى سنة ٩٩هـ والذي كان شيخ الإسلام بأصفهان، وكانت عالمة فاضلة، انتقلت إليها مكتبة والدها الضخمة بعد موته.

تولى منصب شيخ الإسلام وأمور الشريعة في بلاد إيران بعد موت الشيخ الكركى ـ

للمؤهلات المودعة فيه، ولثقة العلماء وأهل الفضل والسلطة الحاكمة به.

وبديهي أن هذا المنصب لا يتولاه إلا ذو حظ عظيم من العلم والعمل. فاستمر به مدة قليلة، ثم ترك منصبه هذا وساح في بلاد الله الواسعة مدة طويلة، فزار في سياحته بيت الله الحرام وقبر النبي أنه ومصر والقدس وحلب ودمشق وكرك نوح، والمشاهد المشرفة في العراق وبلاد إيران، واجتمع في سياحته بكثير من أرباب الفضل والأدب وجرت بينه وبينهم المناظرات العلمية والأدبية، وأفاد منه جمع من الطلبة.

ثم عاد إلى أصفهان واستقر بها، وعكف على التصنيف وتربية طلاب العلم، فخرج من قلمه الشريف أسفار رائعة، وتخرج من مجلس درسه العشرات من أفذاذ العلماء الذين انتشروا لبث العلم في البلدان العربية والأجنبية كما تشهد بذلك إجازاته العلمية لهم، إلى حين وفاته بين الظهرين الثلاثاء ١٢ شوال سنة ودفن هرنقل إلى مشهد الرضاء السلا ودفن



قبر الشيخ البهائي قرب مشهد الإمام الرضا (ع)

## للفضيلة نجومها

قريب الحضرة المقدسة وقبره اليوم مزار متبرك به.

### مؤلفاته:

كما قلت سابقاً إن له مشاركة في العلوم الإسلامية كافة، وسأذكر نموذجا منها:

- ١. العروة الوثقي في تفسير سورة الحمد.
  - ٢. حاشية تفسير البيضاوي.
  - ٣. الحبل المتين في أحكام الدين.
    - ٤. مجمع النورين في الفقه.
      - ٥. مشرق الشمسين.
    - ٦. الاثنا عشرية في الطهارة.
    - ٧. الاثنا عشرية في الصلاة.
    - ٨. الاثنا عشرية في الصوم.
      - ٩. الاثنا عشرية في الحج.
    - ١٠. الاثنا عشرية في الزكاة.
    - ١١. الاثنا عشرية في الخمس.
      - ١٢. زيدة الأصول.
        - ١٣. جهة القبلة.
      - ١٤. تشريح الأفلاك.
    - ١٥. الصفيحة في الإسطرلاب.
      - ١٦. خلاصة الحساب.
        - ١٧. الأربعون حديثاً.
      - ١٨. الوجيزة في الدراية.
    - ١٩. مفتاح الفلاح في الأدعية.
      - ٢٠. أسرار البلاغة.
    - ٢١. الفوائد الصمدية في النحو.
      - ٢٢. الكشكول.
      - ٢٣. المخلاة في الأدب.

## الآثار قبلهم.

منها ما يشبه الأساطير والغرائب، ومنها ما هو واقع بالفعل إذ أن لشخصيته الفذة وشأنه العلمي الأثر في نسبتها إليه.

منها: أنه كان المهندس للصحن الحيدري الشريف، ووضع الغرف والحجر على شكل خاص بحيث أن كل غرفة أو حجرة تقع تحت تأثير كوكب يمتاز طالب العلم الذي يسكنها بأنه يبرع في احد العلوم.

وقد نفى السيد حسن الصدر في كتابه (نزهة أهل الحرمين) أن يكون الشيخ البهائي هو المهندس وأورد على ذلك دليلاً مفاده أن البناء قام بعد وفاته بأكثر من عشر سنين.

ومما هو معقول النسبة إليه:

١. استطاع أن يحطم الندرة، وأن يسيطر على طاقتها وان يستخدمها في الحاجات.

٢. وضع قوانين ضغط الماء وتساوى سطوحه.

٣. وضع قواعد للأشكال الهندسية المسطحة والمجسمة.

٤. صنع ساعة دائمة الحركة دون أي حاجة إلى من يحركها.

٥. أبدع في صنع شمعة أوقدها في اتون حمام بأصفهان وكانت تكفى لتدفئة الحمام بكامله مدة استمرت ثلاثة قرون وتزيد وظلت حتى هدمها المهندسون الإنكليز لاكتشاف أسرار اختراعها، وكان ابتداء بناء الحمام سنة ١٠٢٥هـ.

٦. توصل إلى اكتشاف قوانين الانعكاسات الصوتية ـ الصدي وتطبيق النظرية عمليا بمسجد في أصفهان ـ مسـجد الشـاه ـ الـذي ابتـدأ ببنائه سـنة ۱۰۲۱هـ.

## آثاره الهندسية:

نسبت إلى الشيخ البهائى آثار هندسية كثيرة، لم أجد نسبتها إليه إلّا عند مؤرخي القرن الرابع عشر الهجري، ولم أطلع - بحدود تتبعى - على من دون تاريخ تلك

وهو جامع متسع الجنبات لا يبلغ صوت الخطيب فيه إلى كل جانب فاستطاع الشيخ أن يبنيه على فن يتجاوب فيه الصوت تجاوباً متتابعاً مما يتيح انتقاله إلى كل أذن داخل المسجد ويبلغ به مدى بعيداً في صحن المسجد، بحيث يتردد فيه الصدى سبع مرات حين النطق أو التصفيق

وهدا من العجائب حيث أن الشيخ أوجد مكيراً للصوت بلا مكير ولا كهرباء ولا أسلاك من قبل أن يعرف العالم هذه المكبرات بمئات السنين.

ومن العجائب الموجودة في هذا

جانب من مسجد الشاه في أصفهان

المسجد (الساعة الزمنية) وهي عبارة عن صخرة مثبتة على الأرض في أحد أركان المسجد بشكل خاص، بحيث عندما تكون الشمس عمودية على الصخرة يحين وقت صلاة الظهر في جميع فصول السنة وهذا صعب جدا.

٧. ونسب إليه بناء المنارتين المتحركتين (منار جنبان).

تقع المنارتان المتحركتان على بعد ٣ أميال غرب مدينة أصفهان وقد بنيا على مرقد أحد أهل العرفان ويسمى محمد عارف. وبناؤهما من العجائب بحيث إذا صعد أحد على إحداها وهزها اهتزت

الأخرى المقابلة لها، وقد حاول الخبراء الأجانب أن يكتشفوا سر هاتين المنارتين فلم يوفقوا.

وأخيرا فقد صدرت عنه در اسات مستقلة عديدة وبحوث ومقالات فى الصحف العربية والأجنبية فضلا عن ما قدم لكتبه المطبوعة مما استوعب حياته العلمية منها:

١. بهاء الدين العاملي: أديباً شاعراً عالما. للدكتور محمد التونجي.

٢. الأعمال الرياضية لبهاء الدين العاملي: للدكتور جلال شوقي.

٣. رشحات سمائي في ترجمة الشيخ البهائي: للشيخ محمد على المعلم

## هند بن أبي هالة .. ربيب رسول الله ﷺ

### • محمد جواد فخر الدين

لنابيع هو هند بن أبي هالة التميمي الأسيدي<sup>(۱)</sup>، واختلف في اسم أبي هالة فقي الناب فقي الله فقي الله فقيل: النباش بن بينها بن وقدان، وقيل: مالك بن بينها بن النباش، وقيل: مالك بن النباش بن بينها قاله الزبير بن بكار، وخالفه أكثر أهل النسب وقال: هو أبو هالة هند بن النباش بن بينها (۱).

وكان أبوه ذا شــرف فــي قومه ونزل مكة وحالف بها بنــي عبد الدار بن قصي وكانت قريش تزوج حليفهم فولدت خديجة لأبى هالة هند وهالة $\binom{n}{2}$ .

وقد ذكرت بعض المصادر الرجالية أنه ربيب النبي النبي الله وخلال تتبعنا لحياة هند بن أبي هالة لم نعشر على نص واحد يشير إلى أنه تربى في بيت النبي الله وربما أنه أشرف على تربيته قبل البعثة، والا بعد هذه الفترة لا يوجد ما يدلل على هذا الأمر.

ولا يتوقف الأمر على هذا فحسب وإنما يتداخل ذلك في كثير من حلقات حيات حيث يسودها الغموض وعدم الترابط، حيث نجد إن كتب التاريخ تقف صامتة عن ذكر حال هذا الرجل وإن ذكرت فهو لا يغرج عن نطاق الإشارة ضمناً عند ذكر أم المؤمنين خديجة المسكل هذا فضلا عن كتب الرجال التي تجاهلت كذلك مفردات حياته شأنها في ذلك شأن المصادر التاريخية.

ونرى ذلك واضحاً عند التحقق عن مسيرة هذا الرجل في ظل الإسلام ومواقفه في عهد الرسالة وما بعد ذلك حيث لم يذكر إلا في عدة نصوص.

وقد ذكرت بعض المصادر مشاركته في حروب الرسول الله على الرغم من الاختلاف فيما بينها، فقد أوردت بعض المصادر الرجالية أنه شهد بدرا وقيل لم يشهدها بل شهد أحداً (٧)، لذا يمكننا أن نستنج من خلال هذا النص التاريخي المهم أنه كان من المسلمين الأوائل بالرغم من إهمال المصادر ذكر

بينما أورد ياقوت الحموي ذكره في مادة شمس بقوله:

(بضم أوله صنم كان لبني تميم وكان له بيت وكانت تعبده بنو أد كلها

ضبة وتيم وعدي وثور وعكل وكانت سدنته في بني أوس بن مخاشن بن معاوية بن شريف بن جروة بن أسيد بن عمرو بن تميم فكسره هند بن أبي هالة وسفيان بن أسيد...)(^)، هذا النص لا يقل أهمية عن سابقه حيث يثبت لنا دوره خلال عهد الرسالة ولم يكن هامشياً.

وهناك نص آخر ينتقل بنا انتقالة سريعة في حياة هذا الرجل حيث أجمعت عدد المصادر استشهاده في معركة الجمل مع الإمام علي<sup>(٩)</sup>، دون ذكر تفاصيل حياته خلال عهد الخلافة.

من خلال هـذا النص يمكن القول أنه كان من أصحاب الإمام علي السيم بل من الموالين له على الرغم من أن مصنفات الشيعة الرجالية لـم تضعه في قائمتها، ويمكن أن نلحظ العلاقة القائمة بينه وبين الإمام من خلال ما نقله الشيخ الطوسي من اصطحاب الإمام علي السيم في الغار بقوله؛ ودخولهما على الرسول في الغار بقوله؛

لـذا نرى أنه لو لم يكن من المقربين للامام السلام للم يطلعه على مخبأ رسول الله وخاصة في تلك الظروف الحرجة والدقيقة من عمر الرسالة هـذا من جانب، وكذلك نلحظ وثاقة الرسول المسلمين الأوائل.

أضف إلى ذلك ومما يبين وثاقة الرجل وميك الواضح إلى الإمام علي التلا وصدق

روايته ما نقله الشيخ الطوسي في أماليه عن سنان بن أبى سنان.

(أن هند بن أبي هند بن أبي هالة الأسيدي حدثه عن أبيه هند بن أبي هالة ربيب رسول الله وأمه خديجة والمنابي وأخته لأمه فاطمة صلوات الله عليها قال أبو عبيدة وكان هؤلاء الثلاثة هند بن أبي هالة وأبو رافع وعمار بن ياسر جميعا أبي هالة وأبو رافع وعمار بن ياسر جميعا أبي طالب الله إلى رسول الله والله المدينة أبي طالب على فراشه قال وصدر هذا الحديث عن هند بن أبي هالة واقتصاصه عن الثلاثة هند وعمار وأبي رافع وقد دخل عن الثلاثة هند وعمار وأبي رافع وقد دخل وجلّ مما يمنع نبيه و بعض قالوا كان الله عز و جلّ مما يمنع نبيه المدينة بعمه أبي طالب...)(١١).

في حين نقل كذلك ابن شهر آشوب حديث آخر لا يقل أهمية عن سابقه وهي من مناقب أمير المؤمنين السلام بقوله:

وكان هند بن أبي هالة فصيحاً بليغاً وصافاً، وصف رسول الله وضف فأحسن وأتقن وقد شرح أبو عبيد وابن قتيبة وصفه ذلك لما فيه من الفصاحة وفوائد اللغة (٣٠).

وروى عنه أهل البصرة حديثاً واحداً<sup>(۱)</sup>، فعن حسان بن عبد الله الواسطي حدثنا السري بن يحيى عن مالك بن دبنار قال:

(حدثني هند بن خديجة زوج النبي الله قال: مرّ النبي الله قال: مرّ النبي الله النبي (صلى الحكم فجعل يغمزه فالتفت إليه النبي (صلى الله عليه وسلم) فقال: اللهم اجعل به و زغاً) (١٥٠). وخلف ولداً واحداً وهو هند بن هند

ابن أبى هالة وقتل مع مصعب بن الزبير يوم قتل المختار سنة سبع وستين وقيل بل مات بالبصرة وانقرض عقبه(١٦) ■

### الهوامش:

- (١) ابن حزام، تهذيب الأسماء، ٢/٤٣٩، المزي، تهذيب الكمال، ٣١٥/٣٠، ابن حجر، الإصابة، ٥٥٧/٦ ، ابن عبد البر ، الاستيعاب ، ١٥٤٤/٤.
- (٢) ابن حزام، تهذيب الأسماء، ٢/ ٤٣٩، المزى، تهذيب الكمال، ٣١٥/٣٠، ابن حجر، الإصابة، ٥٥٧/٦ ابن عبد البر، الاستيعاب، ١٥٤٤/٤، ابن حنبل، المسائل، ص١٩.
  - (٣) ابن سعد، الطبقات الكبرى، ١٤/٨.
  - (٤) ابن أبى الحديد، شرح نهج البلاغة، ١٣٢/١٥.
- (٥) ابن حزام، تهذيب الأسماء، ٢/ ٤٣٩، المزى، تهذيب الكمال، ٣١٥/٣٠، ابن حجر، الإصابة، ٥٥٧/٦ ابن عبد البر، الاستيعاب، ١٥٤٤/٤.
- (٦) المزى، تهذيب الكمال، ٣١٥/٣٠، ابن حجر، الإصابة، ٥٥٧/٦، ابن عبد البر، الاستيعاب، ١٥٤٤/٤ ، ابن الأثير ، أسد الغابة ، ٧١/٥ ، الطبرسي ، أعلام الورى، ٢٧٤/١.
- (٧) ابن حزام، تهذيب الأسماء،٢/٤٣٩، ابن الأثير،

أسد الغابة،٧١/٥.

- (٨) معجم البلدان،٣٦٢/٢٠.
- (٩) ابن عبد البر، الاستيعاب، ١٤٤٥/٤، ابن حجر، الإصابة، ٥٥٧/٦، المزى، تهذيب الكمال، ٣١٦/٣٠، ابن حزام، تهذيب الأسماء، ٤٣٩/٢ ، ابن الأثير، أسد الغابة، ٧١/٥.
- (١٠) الطوسي، الأمالي، ص٧ ٤٦، الإربلي، كشف الغمة، ٤٠٥/١، المجلسي، بحار الأنوار، ٢/١٩، البحراني، حلية الأبرار، ١٤٦/١.
- (١١) الطوسي، الأمالي، ص٧ ٤٦، الإربلي، كشف الغمة، ٤٠٥/١، المجلسي، بحار الأنوار، ٢٢/١٩، النوري، مستدرك الوسائل، ١٥٥/٥.
  - (۱۲) ابن شهراشوب، المناقب، ۲۵/۲.
- (١٣) ابن عبد البر، الاستيعاب، ١٥٤٥/٤، الصدوق، معانى الأخبار، ص٨٠، المزى، تهذيب الكمال، ٣١٦/٣٠، ابن حجر، الإصابة، ٣/٥٥٨، الطبرسي، مكارم الأخلاق، ص١١.
  - (١٤) المزى، تهذيب الكمال، ٣١٦/٣٠.
- (١٥) ابن عبد البر، الاستيعاب، ١٥٤٥/٤، الحلبي، السيرة الحلبية، ١/٥٠٩.
- (١٦) ابن حزام، تهذيب الأسماء، ٢/٤٣٩، ابن عبد البر، الاستيعاب، ١٥٤٥/٤.

# ﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّغْ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَهَا بَلَّغْتَ رِسَالَتَهُ وَاللهُ يَهْدِي الْقَوْمَ الْكَافِرِينَ ﴾ وَالله يَعْصِمُكَ مِنْ اَلنَّاسِ إِنَّ الله لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الْكَافِرِينَ ﴾

كنا في حلقات الذكر وكانت هذه الحلقات تأخذ هل استمر في البحث أم أتوقف؟ صبغة إسلامية من خلال الاذكار من بداية البعثة المحمدية إلى وفاته، ثم استدر جنا الأمر إلى الوصول إلى ما يسمى (بالفتنة الكبري) وعلة وقوعها وحدوثها. هنا قام الشيخ وقال: نغلق هذا الباب وننهي الحلقة هنا. فسالته: لماذا يا فضيلة الشيخ؟ فأجاب: إنّ

> فكان ردى ورد بعض الإخوة يحضرون هذه الحلقة: لا يمكن أن نؤمن بشيء أو نعتقده، إلا بعد دراسة وبحث وغربلة وتمحيص.

فكان رد الشيخ حاسمًا بالنسبة لنا. وقال: إذا دخلتم في هذا الباب سوف ينتهي بكم هذا البحث إلى الكفر وسوف تظلمون صحابة رسول الله (ص) هنا انتهت الحلقة وخرجنا كل إلى بيته. عندما وصلت إلى البيت تمشيت في حيرة وتردد وبدأت أشك في كل شيء

هنا قررت أن أكمل هذا البحث لوحدي متكلاً

على الله وعلى إرادتي وهنا بدأت أتر دد إلى المكتبات، لـشراء بعـض الكتب التي تخـص بحثى. واشـتريت بعض العناوين منها: وذهبت إلى مكتبة تدعى مكتبة جامع الزيتونة، وأرشدني بعض الإخوة وأشار إلى بعض أسماء الكتب مثل:

١. الفتنة الكبرى بين الحقيقة والخيال.

٢. اليمين واليسار في الإسلام، وكتب أخرى. وبقيت على هذه الحالة والدوامة أكثر من ستة

أشهر تقريباً. وبعد هذه المدة بدأت أتردد إلى شيخ يعطى دروساً في جامع محرز في تونس العاصمة وكانت هذه الدروس عبارة عن ردود عقائدية لما طرحه بعض الشخصيات الكبيرة في ليبيا، والذي طعن في الأحاديث التي تتعلق بالسنة النبوية. الفتنة نائمة لعن الله من أيقظها.

ومشال ذلك: القاتل والمقتول في النار. وأحاديث عديدة ردها عليها ساحة الشيخ حسن غضبان. ثم في يوم من الأيام وبعد درس فضيلة الشيخ الغضبان، وكان يحضره المسؤول الثقافي الليبي في درس الشيخ وهنا عرفني الأخ الليبي بأخ إيراني يدرس في جامعة (بورقيبة) سكول للغات الحية.

وقال لي الأخ الليبي محمد الوسلاتي، أنت عندك بحث وتريد أن تتعرف على الشيعة فها هو الأخ محمد النبهاني طالب إيراني في تونس وهذا يعطيك الفكرة العامة عن خط التشيع. وتقابلنا وبدأنا نتجاذب أطراف الحديث.

أول سؤال توجهت إليه بعد أن تعرفنا على بعضنا البعض. قلت له: هل الشيعة يقولون تاه الوحي جبرائيل في آخر الصلاة ثلاث مرات؟

فأجابني ضاحكاً: إذا كان الشيعة يقولون هذا القول فإن الرسالة عندما نزلت على رسول الله محمد(ص) كان عمره أربعين سنة وعلي كان عمره حين ذاك حدود ست سنوات، هل يعقل أن تتنزل الرسالة على الكبير أم على الصغير؟. فقلت له: طبعاً الرسالة تنزل على العاقل والناضج.

وفعاً اعتبرها الضربة الأولى للعقيدة التي كنت أحملها عن المعتقد الشيعي. ثم بدأ يعرف في هوية التشيع، وأسسه ومبادئه، كالتوحيد والعدل والنبوة والإمامة والمعاد. وكان يتلكأ في حديثه بالنسبة للغة العربية، فبعض الأحاديث كنت أصغي إليه بقوة حتى أفهم ما يقول. ثم قال لي: إذا كنت تريد أن تعرف أكثر عن الشيعة فأنا أعرف شيخاً شيعياً تونسياً في بلدكم هذه. فسألته: ما اسمه؟. فقال لي: اسمه محمد التيجاني السياوي مؤلف كتاب (ثم اهتديت) وغيره.. عندها ذهلت ولم أصدق. وقلت له: في بلدنا تونس شيعي ولم أسمع به ماذا تقول يا أخ؟.

فقال لي: نعم في تونس ومن مدينة قفصة. وموجود حالياً في مدينة قفصة، وكان وقتها يـدرّس في الثانوية التقنية. وقال لي: سوف اخبره هاتفياً ويأتيك إلى تونس (العاصمة).

وهذه الأحداث بين عامي (٧٧-٧٦) أذكر اتصل الشاب الإيراني بالدكتور التيجاني الساوي وحضر الدكتور إلى العاصمة تونس الخميس وتقابلنا في منزلي الكائن في العاصمة تونس بالقرب من جامع الزيتونة. وأول شيء صدمني به هذا الدكتور التيجاني الساوي.

عندما أوصلني الأخ الدكتور التيجاني السهاوي وطرق باب البيت ومعه الأخ الإيراني محمد النبهاني فعلا ذهلت وفوجئت في هذه الزيارة السريعة، عندئذ الذي أدهشني أكثر أن هذا الدكتور العظيم محمل حقيبتين كبيرتين من المصادر السنية والشيعية، ودخل بها إلى وأغراضه الخاصة ففتح الحقيبتين وإذا بها المصادر من كتب الفريقين نظرت وإذا بـ (صحيح البخاري)، صحيح مسلم، الغدير للشيخ الأميني (١١) مجلداً، وكتاب لما اخترت مذهب الشيعة مذهب أهل البيت (ع) للشيخ المجاهد الكبير الأنطاكي الحلبي. ثم وكتاب لما تريد أن يقرأ. ثم قال لي: سأدهب إلى الفندق لأحجز غرفة. فقلت له: لا يمكن هذا وأنت ضيف عندي وعزيز في بيتي.

فأجابني: لا أريد أن أثقل عليك أريد أن أمكث بعض الأيام في الفندق، لنتمكن من الدعوة والاتصال لمن يريد الحوار والبحث عن طريق أهل البيت (ع) وعن التشيع.

فقلت له: هذا بيتي تحت تصرفك حتى لو أردت أن تمكث شهراً أو شهرين. فالتفت وقال للأخ الإيراني محمد النبهاني: أنت احضر وأعطي موعداً للطلبة في الجامعة لمن يريد الحوار أو الاستفسار عن مذهب أهل البيت(ع) فاتصل الأخ الإيراني هاتفياً إلى بعض الطلبة وقال لهم: إن الشيخ التيجاني موجود حالياً في العاصمة (تونس) ومن يريد الحوار معه أو اللقاء فهو جاهز، وأخذ معه موعد في جامع يسمى بـ (سبحان الله) في منطقة باب سويقة في تونس العاصمة:

حضر الدكتور التيجاني بعد صلاة العصر وحضر بعض الطلبة وحضر الأخ الإيراني محمد النبهاني فأخذوا يسألون الشيخ التيجاني الساوي، وكانت كل الأسئلة تصب حول ولاية الإمام علي بن أبي طالب. وقال الطلبة: بأن الرسول ترك الأمر شورى، ولم ينص على خليفة. فاجابهم الدكتور واستشهد بآية قرآنية: (يا أيها الرسول بلغ ما أنزل إليك من ربك وإن لم تفعل فها بلغت رسالته والله يعصمك من الناس). وأخذ يسرد لهم حديث الغدير وكيف نزلت هذه الآية.

محمد العربي التونسي مواليد: ١٩٥١/٦/١٤م/ جرجيس الجنوب الفرنسي من (المتحولون)

## لقاء مع

# جاشي الخطاط

## • أجرى اللقاء: حيدر شاكر

ينابيع الخط العربي فن يتذوقه الكثير من الناس، وتهوه فئات منوعة، ولا يقتصر الاهتمام به على العرب فقط، كونه خطهم الذي به يتميزون عن الأمم الأخرى. بل تعدى ذلك إلى شعوب أخرى، فأصبح الخط العربي بحق أنموذجاً رائعاً للفن العالمي، وكما للفنون أسرار وقواعد فإن للخط أسراراً وقواعد يعرفها أرباب هذا الفن، ويعلمونها لمن يبدي رغبته لتعلمها.

واليوم.. ومع تطور العياة بيكل مفاصلها احتفظ الخط العربي بأصالته التي صانها المبدعون، وها نحن نحل ضيوفاً على مبدع من المبدعين وهو الخطاط العربي الأستاذ جاسم النجفي، الذي التقيناه في داره العامرة فلمسنا منه التواضع الدال على النبوغ والأخلاق العالية التي على النبوغ والأخلاق العالية التي الأشرف، ويجوب البلدان مفتخراً بهويته النجفية المقدسة التي لا للمدعين.

لم يبخل علينا بوقته الثمين الذي يعني لله إنجاز عمل ما. وكان بمعيته ولداه علي وحسن اللذان استقيا من نبع أبيهما الفني



فأصبحا يعملان سوية مع الوالد، وقد طور الأب مهارتيهما كي يعتمد عليهما في زخرفة اللوحات التي تتناغم فيها الزخرفة مع الخط كي يكون النتاج مبهراً. وكان



لنا مع الأستاذ جاسم هذا الحوار:

متى ظهرت رغبتك في الخط؟ لا مند الطفولة.. في الخمسينيات كان خطي رديئاً وكنت ألاقي العقاب من معلمي وكنت طفلاً حساساً جداً مما أثار في شعوراً قوياً بتقوية خطي فأصبحت

خطاطا. • هـل الخط هواية أو حرفة، وإذا كانت حرفة فهل تخضع لمفهوم تجاري؟ لاثنان معاً.. حتى العمل التجاري

و الانتان معا.. حتى العمل التجاري يجب أن يكون راقياً ورفيع المستوى، والعمل مهما يكن فإنه يدل على ذوق صاحبه وكنت أعمل في مدينتي النجف أعمالاً تجارية جذبت إعجاب من يزور مدينتنا العزيزة (فترة الثمانينيات وبداية التسعينيات) قبل سفري إلى خارج العراق.

عُرضت لك في الخارج وفي أي مكان؟ لله أحتف ظ بأول لوحة لي كتبتها بشكل لا يصدق أجد أنها أول عمل لي وكنت أحب عملي وأراعي الدقة والضبط العالي ومضمونها (ربّ أنزلني منزلا مباركا وأنت خير المنزلين). وأول ما عرض لي في خارج العراق (عملان) كانا في السبعينيات من القرن الماضي وقصتهما غريبة جداً.. حيث دُعي كل فناني العراق في كافة محافظات القطر للمشاركة في

معرض شامل وشكّلت لجنة عليا لاختيار الأعمال الجيدة.. وفي وقتها كنت غير معروف على الصعيد الفني ولم يكن الخط في النجف الأشرف ذا قيمة فنية لأن الخط في ذلك الوقت كان تجارياً فقط (أي الخط بالبوية) والأصباغ العادية لواجهات المحال التجارية، والخطاط في وقتها لا يعرف خطاطاً إلا في هذا المجال فقط.

أتيت بعملين فنيين وقدمتهما إلى اللجنة التي تنتقى الأعمال الفنية المميزة. وتفاجأت بالسخرية والاستهزاء قائلين لى: إنه معرض للفن وليس لي مكان بالموضوع سيما كان عمري لا يتناسب وأعمار كبار الشخصيات المعروفة بالفن في ذلك الوقت، فحملت لوحاتي بيدى وانسحبت والخجل والخيبة جعلتني أتعثر بالمشي، وكدت أقع على الأرض من الخيبة والخدلان.. صاح بى صوت: تعال، وقد قال أحدهم لزملائه: نرسلهما وهناك لجنة قد ترضى أو لا ترضى بذلك.. وفي يوم العرض الكبير لأعمال كل المشاركين ذهبت خائفاً وَجلاً لا يعرفني أحد، وكانت المفاجأة القوية.. علامات (حمر) على لوحتى، قلت بانزعاج: من الذي وضعها؟ قالوا: ومن تكون حتى تتدخل؟ قلت: أنا صاحب هذه الأعمال، فهجموا عليّ تقبيلاً وتبركاً قائلين لي: مبروك مبروك، اختيرت هذه الأعمال من أرقى ما موجود في هذا المعرض، وبعدها قرأت في الصحف: أعمال عراقية تجوب متاحف العالم، وكان اسمي يندرج مع الأسماء الكبيرة التي رفعت رأس العراق عالياً في الدول التي تعرض أعمال الشعوب ذات الفنون الرفيعة وحصلت في وقتها على مكافأة كبيرة لا تخطر على بالي حتى في عالم الأحلام.

\* من هو الخطاط الذي تأثرت به؟ لائم هاشم محمد البغدادي صاحب (قواعد الخط العربي). وبعدها تعرفت على أسماء كبيرة منهم: حامد الآمدي، سامي، شوق، وغيرهم من الأساتذة الكبار.

كيف كان نتاجك الفني في أيام
 حكم الطاغية؟

لله حتى في هذه الفترة كنت أحترم عملي للغاية، وكنت أفكر كثيراً بأني سوف يشرفني التاريخ بأعمال ليست لها علاقة بالسياسة. والشاهد هو أعمالي الواسعة في العتبات المقدسة والجوامع الحسينية ويحسدني كل الخطاطين على ما قدمت من إنجازات في هذا المجال لأني متأكد من (فأما الزبد فيذهب جفاء وأما ما ينفع الناس فيمكث في الأرض).

\* كيف ينظر الأستاذ جاسم لواقع الخط هذه الأيام؟

لله أنا متفائل كثيراً، ودائماً ما أسخر من أصدقائي الخطاطين المتشائمين خصوصاً عندما كنت في لبنان والكويت والسعودية، وحتى في تركيا وسوريا وإيران والأردن أرى كل الخطاطين خائفين من شبح مخيف ألا وهو (الكومبيوتر) ونظرتي مخالفة لهم تماماً، لأني كنت وبكل فخر أحد المشجعين



والعاملين في برامج الكومبيوتر، وأنه ظاهرة حضارية كبيرة شئنا أم أبينا وهل نقف أمام التيار الحضاري؟ 1

ما هـي الجوائز التي حصلت عليها
 في المعارض؟

" لله باختصار حصلت على ما يقارب (١٢) جائزة دولية وعالمية إضافة إلى

اعتباري عضواً دائماً في اللجنة الدولية للحفاظ على التراث الحضاري الإسلامي في اسطنبول، ووسامين ذهبيين، وتزويدي بهوية خاصة وهي (اعتباري من رواد الخط العربي) وهوية شرف من اتحاد المؤرخين العرب.

ما هي آثار جاسم النجفي؟

لله خط الطوق الكبير بالخط الكوفي لساحة ثورة العشرين (من الخارج والداخل).

خط الكتائب للمساجد والجوامع منها: مسجد الهندي ومسجد الجواد ومسجد السيد السيد السبزواري. وخطوط في جامع الحاج عطية جبوري ومرقد ابن نما الحلي في الحلة.

خطوط جامع الشيعة في الموصل، وحسينية الشيخ الوائلي، والواجهة الكبيرة الأمامية لمرقد مسلم بن عقيل(ع) وكتيبة (الله أكبر) في أعلى مسجد الكوفة، وخطوط في مقام صاحب الزمان، ومسجد الصاحب في حي الأمير، زيارات وخطوط متنوعة في الأضرحة المقدسة، ضريح الإمام على(ع) وضريحي الحسين والعباس(ع) وحسينية فاطمة الزهراء(ع)، وقبة كميل بن زياد(رض)، مع كتابات جوامع في لبنان والأردن ورموز شيعية في لندن ودول أوربية كثيرة، وخط واجهة مرقد السيد رضا الهندى (الشاعر الكبير المعروف) وخط مقبرة السيد محمد كلانتر، وشواهد القبور المهمة منهم



المرحوم السيد البهشتي والشيخ الأميني والشيخ الأنصاري، وغيرهم كثير مما لا أتذكرهم.

وكنت منذ نشأتي خطاطاً لجميع العلماء الأعلام منهم السيد محمد باقر الصدر الذي كان يحبني ويشجعني، وكنت أردد لماذا تخجلني يا سيدي فيقول لي (احتراماً إلى الموهبة الكبيرة) وكذلك سماحة السيد السيستاني الذي غمرني بتقديره لي ولا أنسى ما يحملونه

من ذوق عال وحس فني مرهف. إضافة إلى خط آلاف عناوين الكتب والمكتبات الشريفة التي لا أستطيع حصرها في هذا المجال الضيق.

كيف يتم تطوير الموهبة عند
 هواة الخط؟

لله بالمتابعة والجدية والصبر.

❖ كيف يتم توظيف الخط من أجل خدمة قضية أهل البيت(ع). هل عن طريق تنوع اللوحات الخاصة بأقوالهم ومن شم نشر أفكارهم. أم عن طريق إقامة المعارض في حواضرهم المقدسة؟

لله أحسنت لهذا السؤال الجميل الذي فيه الجواب نفسه..

أمنيات الأستاذ جاسم النجفي؟

لله أمنياتي أن أرى أي عنوان وأي لافتة وأي شيء مخطوط أو مكتوب بشكل يليق ومكانة النجف الأشرف وأكره الكتابة والخط على الجدران لأنه وللأسف عمل غير لائق ويعبر عن دواخل متخلفة لا تمتلك الحس الراقى..

. من أين تستوحي أفكارك؟ لله من القرآن الكريم الذي هو

دستور الحياة الدائم وملهم كل ذوق وعلم وإبداع.

♦ التداخل بين فن الرسم والخط ومتى يكون الرسام خطاطاً أو العكس وهل بالضرورة أن يكون الرسام خطاطاً أو العكس؟

لله الندوق العالي والعمل الجميل والإتقان والدقة هي عامل مشترك لجميع الفنون وكلها تصب في مجرى واحد. والفرق بين فن الرسم وفن الخط هو أن



الخطاط يكون ذا ثقافة قرآنية ولغوية وأدبية عالية جداً وإذا لم يكن يحمل هذه المواصفات سـو ف يكون فنه ناقصـاً وطالما نرى عملاً فنياً محترماً فيه دلالة على وجود نقص الثقافة عندما ترى خللاً واضحاً يكتشفه من يحمل الخبرة، ومشكلة فن الخط عندما تنسى الشدة مثلاً سوف تصبح كارثة في المعنى كما في سورة يوسف عندما يكتب الخطاط (وغلقت الأبواب) بدون شدة سوف تغير المعنى وتحدث مشكلة كبيرة تصور إننا نعرف مستوى الفنان من عمله إذا كان جاهـ لأ أو مثقفاً والعمل يعكس ذوق صاحبه.

هـل تقيم اللوحات الفنية مادياً في العراق أو الوطن العربي؟

للم قيمة اللوحة بعملها والتقدير المادي لا يعتبر مقياساً أبداً.. وأتذكر عندما كنت في لبنان أذيع عن سيدة جاهلة مليونيرة اشترت عملاً فنياً بملايين الدولارات وعندما كشف السر ظهرت أنها تريد أن تظهر للملأ قدرتها على الدفع لا لشيء آخر.

پ مـن هـو خليفة جاسـم النجفي؟

لل كل من يحرص على سمعة النجف الأشرف.











(بنابيع) يتعرف المتأمل لأجرام القبة السماوية على كواكب المنظومة الشمسية من خلال حركتها السريعة نسبة لحركة النجوم في مجال نظرة وكذلك من ثبات الضوء المنعكس عنها والواصل إليه (ضوء النجوم يبدو متلألئاً). ولقد أدرك علماء الفلك في وادي الرافدين قديماً هذه الحقيقة وتمكنوا من متابعة خمسة أجرام تمثل الكواكب التي تري بالعين المجردة (عطارد والزهرة والمريخ و المشترى و زحل) إضافة للشمس و القمر، و أطلقوا عليها أسماء آلهتهم وخصوا كل منها يوماً من أيام الأسبوع، وقد وردت نصوص قديمة (قبل ألفين إلى أقل من ألف سنة قبل الميلاد) نشير إلى ذكر هذه الكواكب وتربط بين ظهورها في السماء بحالة الجو لذلك الموسم أو تشير إلى در اسات و أحداث أخرى.

كان الكوكب زحل (زحل تسمية لاحقة ذات أصل روماني تعنى آلهة الزراعة) عند قدماء البابليين يمثل إله يوم السبت وهو نجمة الآلهة نينب (Ninib)، ورد بحقه كثير من النصوص القديمة نقتطف منها الآتي:

لقد نص أحد تنبؤات البابليين عن حالة الجو التي وردت على رقم طيني يعود إلى عهد الملك آمي - صادوقا (٢٦ ١٦ ٢٦-١٦ ق. م) على (إذا سار كوكب المشتري وزحل سوية فهذا يعني أن المطر سوف يسقط بغزارة لمدة ثلاثة أيام).

كما ينص رقم طيني يعود إلى عهد الملك نابو - ناصر (٧٤٧-٣٥) قبل الميلاد على (يتم ظهور الكوكب زحل من خلف الشمس مع تطابق اليوم الأول من الشهر القمري بعد مرور ١٧٧٠ سنة، ويتم تطابق مكان ظهور الكوكب زحل في نفس



الموقع من السماء بعد كل ٥٩ سنة ولكن ليس في نفس التاريخ من الشهر القمري). وهذا يشير بوضوح إلى مدة تكرار حالة الاقتران وتواجد الكوكب في موقع معين ويؤكد على دراية في الحسابات الفلكية المعقدة.

أما في مجال التجارة والتعامل فقد ورد في نص يعود إلى نفس الحقبة السابقة الآتي (إذا علمت أن الكوكب زحل كان في برج الأسد والقمر في الخسوف وفي هذه الأثناء كان سعر الكور الواحد من الشعير يساوي شيقل واحد من الفضة، فعليك أن تعلم أنه إذا حدث نفس الشيء في المستقبل فان سعر الكور من الشعير سيساوي أيضاً (شيقلا واحدا) من الفضة) سيساوي أيضاً (شيقلا واحدا) من الفضة) (الكور=١٠٠ كغم والشيقل=٥. ٨ غم).

نستشف مما سبق أن الكوكب زحل السادس في ترتيبه عن الشمس مكتشف منذ حقبة زمنية قديمة جداً وان المعرفة التي تولدت عنه آنذاك كانت بداية الطريق لما عرف عن الكوكب في العصور اللاحقة.

أفرزت الدراسات الموجه نحو الكووكب زحل وصفاً عاماً يشير إلى أن الكوكب العملاق ذو قلب صغري ومعدني بقطر (٢٠٠٠٠كم) محاط بطبقة من الأمونيا المذابة بالماء سمكها (٥٠٠٠كم) وغلافه الجوي من الهيدروجين المتأين بسمك (٢٠٠٠كم) والهيدروجين الجزيئي بسمك (٢٠٠٠كم) وان أجواءه تحتوي نسبة قليلة من غاز الهليوم، يحيط هذه التركيبة حلقات منفصلة عنه وتدور حوله فوق منطقة الاستواء يبلغ عرضها حوالي (٢٧٠٠٠كم) وسمكها بضعة كيلومترات (٢٤) كم ويدور حول

عددها إلى ثلاثين قمراً يقع بعضها مع بقية الأجزاء ضمن الكرة المغناطيسية التي يولدها الكوكب نفسه لا الرياح الشمسية الواصلة أليه، ويمكن لمثل هذا الوصف أن يحتل المسافة بين الأرض والقمر.

إن كوكب زحل بلونه الصفراوي الذهبي ولمعانه الذي يفوق لمعان كثير من النجوم وحلقاته الخلابة يعتبر من أجمل الأجسام الكونية قاطبة عند النظر إليه من خلال مرقاب (تلسكوب) صغير، ويعتبر غاليلو أول من تطلع إليه من خلال المرقاب الذي اخترعه عام ١٦١٠م.

إن أصل هذه العلقات الخلابة واستمرار بقائها أمر لا يزال محط خلاف بين العلماء فالبعض منهم أفاد بان العلقات مكونة من أجسام صغيرة مغطاة بطبقة من ثلج الماء قد تكونت أثناء تكوين المنظومة الشمسية أو ظهرت نتيجة تفتت بعض أقمار الكوكب، أما البعض الآخر فيقول إن العلقات لازالت في تطور كنتجية للتصادم المستمر الذي يحصل بين أجسام من خارج الكوكب (مثل النيازك) وهي بذلك قد تكونت في عصور لاحقة أعصر تكوين المنظومة الشمسية، وعلى لعصر تكوين المنظومة الشمسية، وعلى الطبيعي لدراسة طوفان الأجسام الصغيرة السابحة في الفضاء.

أشار هويجنز عام ١٦٥٩ إلى وجود الحلقات واعتبرت في حينها وكأنها قرص صلب عرضه حوالي ٢٧٠٠٠٠ كم وسمكه بين ٣ إلى ٤ كيلومت ريحيط بالكوكب عند منطقته الاستوائية وفي عام ١٦٧٥ أفاد جيوفاني كاسيني أن منظومة الحلقات مقسمة على الأقل إلى حزمتين A و B من الحلقات منفصلتين عن بعضهما وبينهما فجوة عريضة تسمى فجوة

## طروحات عامة

كاسيني. في عام ١٨ ٥٩ أشار جيمس ماكسويل من خلال دراسة نظرية إلى أن العلقات متعددة وتأيد ذلك لاحقاً من خلال دراسة طيفية أجراها جيمس كبلر الذي بين في حينه أن القرص مكون من ستة حلقات تفصلها فجوات وان كل حلقة مكونة من آلاف الجسيمات الصغير المنفصلة عن بعضها سابحة على شكل أقمار في مدارها حول الكوكب.

إن الفهم الحقيقى لطبيعة هذه الجسيمات تبلور في السنوات القليلة الماضية، حيث تشير دراسة طيف الانعكاس في المنطقة القريبة من الأشعة تحت الحمراء الـذي تم الحصول عليه عام ١٩٧٠م إلى أن طيف الجسيمات يشابه طيف غاز الأمونيا المنجمد ولكن سرعان ما تبين أن الطيف أكثر اتفاقاً مع طيف جليد الماء بدرجة حرارة منخفضة وفي عام ٧٢ ١٩م تم الحصول على انعكاس لموجات رادارية عن الحلقات وحصلت القناعـة علـى أن الحلقـات ذات تركيب من دقائق من الجليد أو جسيمات مكسوة بالجليد أقطارها تتراوح بين ٤ إلى ٣٠ سنتمتر وأن سطح الجسيم هش اقرب إلى الثلج منه إلى جليد صلب.

إن ترابط العدد الكبير من الجسيمات المنفصلة في مدارها حول الجسيمات المنفصلة في مدارها حول الكوكب رغم اختلاف سرعة دورانها بعضها عن بعض بحكم موقعها ضمن الحلقة أمر محير فالمفروض لمثل هذه الجسيمات أن تتصادم مع بعضها معجلة البعض منها ومبطئة للبعض الآخر وخلال فترة زمنية يؤول مصير البطيئة منها إلى السقوط نحو الكوكب أما السريعة منها فتهرب مبتعدة إلى الفضاء الخارجي.

إن الرأي السائد لاستمرارية وجودها

في هيكلية معينة يشير إلى أن قوى الجذب من أقمار الكوكب قد عملت بالتفاعل مع جذب الكوكب على إيجاد توازن جذبي يعمل على بقاء الحلقات بتكوينها وموقعها ولكن الأمر يحتاج إلى دراسة من موقع اقرب لبيان التصور الأوضح.

في صباح يوم ١٢ كانون ثاني سنة مام وبعد رحلة دامت ثلاث سنوات وشهرين وبسرعة ١٢٨ ألف كيلومتر في الساعة وعندما كان بعد الكوكب زحل عن الأرض ١٤٤٠ مليون كيلومتر، مرت المركبة الفضائية (فويجر۱) في أقرب نقطة لها من حلقات الكوكب للكوكب)، وأظهرت الصور المرسلة للكوكب)، وأظهرت الصورة إلى الأرض مدة ساعة واحدة) حقائق جديدة مدهشة عن الحلقات تبعتها بعد ذلك المركبة الفضائية (فويجر۲) حيث وصلت إلى اقرب نقطة لها من الكوكب (١٠١٠٠٠كم) في شهر آب من الكوكب (١٠١٠٠٠كم) في شهر آب

تبين من الصور الفضائية أن كل من المحلقات السـت مكون من عدة مئات من الحلقات الشانوية التي لم يكن بالمستطاع تميزها حتى بأقوى التلسكوبات الأرضية، وأن قطر جسيمات الحلقات يبلغ من ميكرومتر إلى عشرات الأمتار وأن عدد الحلقات المميزة قد يبلغ حوالي الألف أو أكثر. في اليوم الخامس من شهر تشرين أول عام ١٩٨٠م عندما كانت شهرت الصور المرسلة عن بعد حوالي أظهرت الصور المرسلة عن بعد حوالي على سطح إحدى الحلقات تبدو وكأنها أصابع أو عصي (برامق) مطبوعة على محيط الحلقة المضيئة، وقد أثار وجودها



الحيرة، وأن هـنه الحلقة تمتاز بان حافتها الداخلية القريبة مـن الكوكب تكمل دورتها كل ٩ ساعة و٣٠ دقيقة في حين أن حافتها البعيدة تكمل دورة كل ١٠ ساعة و٣٠ دقيقة مع بقائها محتفظة بشكها (المعروف أن اختلاف السرعة يسبب تشويهاً لشكل الحلقة).

ظهرت البرامق للوهلة الأولى كأنها فجوات ضمن الحلقة ولكن سرعان ما تبين أن البرامق ظهرت خافتة اللمعان عندما انتقلت المركبة من المنطقة المشمسة للكوكب إلى منطقة الظل وأشارت أجهزة القياس أن اللمعان الخافت ناتج عن تشتت الضوء عن دقائق من الغبار وان انعكاس الضوء عنها المخالف لاتجاه انعكاس الضوء عن بقية أجزاء الحلقة يشير إلى أن دقائق هذه البرامق ليست في مستوى الحلقة. إن اختلاف مستوى هـذه البرامق يجعـل الحلقة أكثـر تعقيداً مما بدا سابقاً فهي في صورتها الجديدة تشبه الضفائر حيث تبدو مشكلة من خيـوط ملتوية تتخللها عقد أو تجمعات من المادة ويفسر هذا التركيب على أساس أن دقائق الغبار في البرامق مشحونة

كهربائياً بفعل حركتها أو نتيجة لقذفها بدقائق مشحونة أخرى وبذلك يعمل المجال المغناطيسي للكوكب على التأثير عليها بمقدار أكبر من قوى الجذب المسلطة على أجزاء الحلقة الأخرى غير المشحونة، ويسبب ذلك تغيراً في مستوى تواجد البرامق ضمن الحلقة.

يتطلب كل ذلك دراسات أكثر حول هذه العجائب نأمل أن تو فرها لنا المركبة الفضائية (كاسيني هويجنز) التي أطلقت في تشرين أول عام ١٩٩٧م لتصل إلى الكوكب زحل في الأول من تموز عام ٢٠٠٤م وتدور حول الكوكب أكثر من ٧ مرات قبل أن تغادره لدراسة كواكب أخرى وفي برنامجها دراسة مكثفة عن القمر (تيتان) أحد أشهر أقمار الكوكب ذو الغلاف الجوي المشابه لغلاف جو الأرض في عصور مضت (المكتشف لحد الآن ثلاثون قمراً تدور حول الكوكب، عشرة منها اكتشفت من قبل التلسكوبات الأرضية لحد عام ٦٦٦م والبقية اكتشفت من قبل تلسكوب هيغل والمركبات الفضائية)

### حكمة

لمّا مات جالينوس، وجد في جيبه رقعة مكتوب فيها:

ما أكلته مقتصداً فلجسمك، وما تصدقت به فلروحك، وما خلّفته فلغيرك، والمحسن حيّ وإن نقل إلى دار البلاء، والمسيء ميت وإن بقي في دار الدنيا، والقناعة تستر الخلة، والتدبير يكثر القليل، وليس لابن آدم أنفع من التوكل على الله سبحانه وتعالى.



## الوراقة ومفهومها العام



توحى بمقدار الحرص على استعمال الورق لقلة المعروض منه، وشح وجوده بين أيدى الناس بسبب طبيعة تصنيعه الشاقة المكلفة، فقد ذكر عبد الله بن وهب بن مسلم القرشي، وكان من أصحاب مالك بن أنس صحبه عشرين سنة: (كنت آتى مالكا، وهو شاب قوى، يأخذ كتابي فيقرأ منه، وربما وجد فيه الخطأ، فيأخذ خرقة بين يديه فيبلها في الماء فيمحوه، ويكتب لى الصواب)(١). وندرك من مثل هـذه الرواية أن القوم كانـوا في القرنين الأول والثاني يعانون من شـح المادة التي يكتب عليها وهو ما دفع بمالك بن أنس إلى مشل ذلك الصنيع الذي أشار إليه ابن وهب. وفي مقابل ذلك الشح كان انتشار الورق سببا في توسع صناعة الكتاب

تنابيع عند متابعة الأخبار المتناثرة عن الوراقة في التراث القديم والدراسات الحديثة، نتوصل إلى أنها كانت عالماً يحفل بالحيوية والحركة، تداخلت في بنائها جملة من المهن والصنائع ارتكز بعضها على بعض، ناتجها، الكتاب وسيل تيسيره للمستفيدين من اجل تشييد حضارة الإسلام وبنائه. حيث كانت الوراقة دعامة النهضة الحضارية في تأريخ العرب والمسلمين، وكان توافر الورق وانتشاره أبرز المسببات التي أدت إلى التوسع في ممارستها مهنة وتجارة على مستوى العالم الإسلامي المعروف في القديم، فلولا ظهور الورق لظل العلم حبيساً في صدور الرجال، لعدم وجود الوسيلة المساعدة على إخراجه وتعميمه، وهناك صورة

١٤٠



تأليفاً ونسخاً وتجارة، ففي القرن السابع الهجري بيعت أوراق كتب أحد بني الملجوم قضاه فاس (التي هي غير مجلدة، بل متفرقة بستة آلاف دينار)".

ولشرف هذه المهنة وجلال قدرها اتجه عدد كبير من العلماء الأجلاء إلى اتخاذها صنعة يتكسبون من ورائها أو يسلمون من خلالها في فعل الخير، أو الاثنين معاً، كما هو فعل مسعود بن ناصر بن أبي زيد (٧٠٤هـ) الذي وضعه الذهبي بالإمام المحدث الرحال الحافظ، فقد نقل الذهبي عن عبد الغافر أنه (انتقل في آخر عمره إلى نيسابور وكان على كبر سنه يطوف على المشايخ، ويكتب وينفق ما يفتح على طلبه العلم... وكان يكتب بخط مستقيم ويورق ببغداد وأصبهان)(٣).

ويضارع عالم الوراقة في القديم عند المسلمين عالم النشر في العصر الراهن، والرابط بين الوراقة والنشر مسألة ذهب إليها أكثر من باحث، لأن هدفها واحد، وهو نشر الكتاب وتيسيره للاستخدام ومن ثم فان الوراقة تقابل عملية النشر بمفهوم العصر الحديث. وحوانيت الوراقين كانت تقوم مقام دور النشر في هذه الأيام وكانت الكتابية كالمداد والأقلام، ويؤيد الربط بين الوراقة والنشر. إن بعض الوراقين كان يسعى إلى المؤلفين للحصول منهم على حق النسخ أو حق الوراقة، أو حق الطبع، ثم يدرسون جدوى نسخ المؤلف أو نشره بعرض العمل على طلبة العلم، فيتفقون معهم على نسخ المؤلف وعلى سعره وعلى عدد النسخ المطلوبة منه.

لذا نجد أن مفهوم الوراقة لم يكن قاصراً على النسخ أو التجارة، بل كان شمولياً في بعض الأحيان يحتوي النسخ

والتجارة إضافة إلى الاشتغال بجزأيه ترتبط بصناعة الكتاب، مثل التذهيب والتجليد، يدل على ذلك ازدواج النسَبُ التي حملها أعلام مارسوا هذه المهنة، من مثل الوراق دلال الكتب، والناسخ الوراق، وأكثر من ذلك (الناسخ المجلد الصحاف).

وفي إطار تبادل المصطلحات نجد المذهب أو المجلد يلقب بـ(الكتبي)، وهو مصطلح لا يفرق عن الوراقة في الدلالة والمفهوم. وعند البحث والتقصي فيما يخص أسواق الوراقين، يجب ملاحظة أن إطلاق الاسم عليها لا يعني تفردها بهم وحدهم، بل قد يكون في السوق أصحاب مهن أخرى أو تجار مواد مختلفة، فقد ذكر أن إبراهيم بن فخر الدين عثمان المشهور بالرقي (٧٦١هـ) كان والده رئيساً بالرقي (١٩٥٨هـ) كان والده رئيساً يبيع المسك والطيب والماورد الصيني (٤٠٠).

والوراقة من مرتكز العلاقة الوثيقة التي تربطها بالكتاب العربي المخطوط هي واحدة من أهم السبل التي يمكن أن تقف من خلالها على مؤشرات تساند البحث في أمور المخطوطات العربية المتوافرة بين أيدينا اليوم. فالأخبار عن المزورين والكتب المزورة والنسخ المقلدة نافعة لنا عند الوقوف على نماذج ترد فيها أسماء نساخ أو مؤلفين أو عناوين، أشير إليها في أخبار الوراقة المتناثرة بكتب التراث العربي، فهنا قد نمض النظر

ونفحص مابين أيدينا

مرات ومرات للتأكد من سلامة النص مضموناً أو شكلاً حتى لا نقع في دائرة



## طروحات عامة

الوهم.

والحديث عن المواد التي كانت تستعمل في التوريق فيه فوائد كثيرة فبعضه يوضح لنا النمط السائد والصعوبة في توفيره، مما يعنى إعادة الاستعمال كما في خبر ابن وهب الذي أشار إلى ما كان يصنعه مالك بن أنس عندما كان يصحح الأخطاء في كتابه. فهنا مادة علمية تفيد في معرفة زمن انتشار الورق، ونوعيه المواد التي كانت تسود قبله، وكيفية التعامل بها. وخبر كخبر ابن وهب يوحى بأن أكثر هذا التراث يمكن أن يكون قد ضاع في حالات تمثلت في إعادة الاستعمال بان يمحو مؤلف أو ناسخ عمل سابق لأجل أن يكتب عليه عمله هو. وتوضح بعض الأخبار أسباب ازدهار حركة النسخ من خلال تعرف مقدار الصرف على شراء بعض مواد النسخ في زمن دون غيره، وتظهر مقدار ما كان يبذله العلماء على العلم. وكذا رواج تجارة مواد الكتابة، فهذا ابن شاهين يؤلف ثلاثمائة وثلاثين مصنفا أحدها التفسير الكبير ألف جـزء، وألف وثلاثمائة جزء.. وعندما حسب مقدار ما صرفه على شراء الحبر وجد أنه بلغ سبعمائة درهم، ووضح راوى الخبر الداودي أنهم كانوا يشترون

الحبر كل أربعة أرطال بدرهم(٥).

لدا إن عالم الوراقة يظل عالماً حافلاً بالغرائب، مليئاً بالأعاجيب موضحاً لكثير من مشكلات المخطوط العربي، غير أنه في حاجة إلى دراسة شمولية، تقوم على جهد جماعي وليس على جهد فردي حتى تكتمل الصورة الفعلية للوراقة ويظهر دورها في تأسيس الحضارة العربية الاسلامية وبنائها ■

### الهوامش:

- (۱) ترتيب المدارك وتقريب المسالك/ عياض بن موسى اليحصبي ت350هـ/بيروت ـ دار مكتبة الحياة/١٩٦٧م.
- (۲) نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب ح١/ ٤٢٧/ احمد بن محمد المقري التلمساني ت ١٠٤١هـ/تحقيق احسان عباس/بيروت ـ دار صادر/١٩٦٨م.
- (٣) سير أعلام النبلاء/محمد بن احمد الذهبي ت ٨٤٧هـ/ح٥٠٢/٢ تحقيق شعيب الأررناؤوط ونعيم العرقسوسي/بيروت مؤسسة الرسالة/ ١٩٨٥.
- (٤) أنباء الغمر بأبناء العصر/ ح ١٨ ص٥٣٢٠ علي بن داود الصيرفي/ تحقيق حسن حبشي/القاهرة ـ دار الفكر العربي/١٩ ٧٠ ص٧ ٢٩.
- (٥) تاريخ الاسلام ووفيات المشاهير والاعلام/ محمد بن احمد الذهبي ت ٧٤٨ه/تحقيق عمر عبد السلام تدمري بيروت ـ دار الكتاب العربي/١٩٨٨ ص١٠٧.

## دحو الأرض...

عن الحسن بن علي الوشاء قال: كنت مع أبي وأنا غلام فتعشينا عند الرضا(ع) ليلة خمس وعشرين من ذي القعدة، فقال له: ليلة خمس وعشرين من ذي القعدة ولد فيها إبراهيم (ع) وولد فيها عيسى بن مريم وفيها دحيت الأرض من تحت الكعبة، فمن صام ذلك اليوم كان كمن صام ستين شهراً.



## من مخاطر الغزو الثقافي

بهاء حمزة عبّاس
 عضو المركز الثقافي في الزبير



بنابيع إنّ الغزو الثقافي يستهدف هوية الأمة بكل سماتها ومعالمها الحضارية والدينية وكما أوضحنا في مقالات سابقة وأن ذلك يتخذ محاولة المسخ التدريجي لها، ليصبح الأفراد عاشقاً ومقلداً لنموذج الحياة الأمريكية، ومن أجل أن نعي حجم الخطر الغربي كان علينا أن نقف إجمالاً على أهم ما يرد بنا وعلى المخاطر الناتجة من الغزو الثقافي حتى لا نكون ضحية جديدة لإستراتيجية الغرب الذي تحاول الهيمنة على مقدراتنا وعقولينا، ومن أهم هذه المخاطر:

التبعية بن سمة التبعية من السمات التي تقف أمام الإبداع والتجديد والبناء والتطوير، فهي بذلك من سمات

التخلف والتقهقر عند الأمم، وقد رافق ظهور الحضارة المادية كتجربة رائدة في أعين الساسة والمثقفين العرب والمسلمين فتجسدت ظاهرة التبعية بأشكالها المختلفة كأوضح السمات منذ منتصف القرن العشرين ومازالت في حالة تزايد رغم الانفتاح الحضاري والرقي في فهم آليات التطور والنهوض، وكأننا لا يمكن أن نحقق تطلعات الأمة وعوامل نهضتها أو حل إشكاليات العصر إلا بإتباعنا للنموذج الغربي.

يرجع بعض المفكرين ظاهرة التبعية إلى الانهيار بالنموذج الغربي الدي قاد الحضارة الحديثة بعد مرحلة الاستعمار المباشر، فالعالم العربي الإسلامي صار

# 0

## طروحات عامة

ينظر إلى نفسه باعتباره يفتقر إلى التجربة الاقتصادية والسياسية التي تؤهله للخروج من بوتقة المشكلات الآنية وللوصول إلى ركب الحضارة ذات الرقي والازدهار والتي حققت وتحقق لشعوبها مستوى من التعايش المادي الرحب خاصة إذا نظر إليها من عين الفقر والفاقة.

إن أحد أهم أهداف الغزو الثقافي للأمم يكمن في ترسيخ هذه التبعية وبلورتها في الأذهان على أساس كونها الحقيقة التي لا مناص من الاعتراف بها، فالغرب وحدة من يستطيع أن ينهض بالمسلمين لبناء اقتصادهم والرقي بثقافتهم حتى يستطيعوا أن يواكبوا عصر السرعة والذرة والكومبيوتر.

إن فهم حقيقة خطر التبعية يعود إلى تلك النظرة الدونية التي يُنظر فيها إلى عالمنا والتي ستساعد الغرب على تحقيق الهيمنة على مقدارتنا وخيراتنا بل وأفكارنا إن لم نسارع في علاج هذه الظاهرة وتقليل تداعياتها، حتى لا نكون كالعبد ينتظر ما يجود عليه سيده من منة وإحسان دون أن يحق له أن يرفع بصره إلى ما فوق ذلك.

٧.الضياع الفكري: قد يعد مدا الخطر من الأمور التي تصاحب مرحلة الشباب عموماً. فالفرد في مقتبل عمره إذا لم يتم توجيهه إلى الطريق السوي في معالجة الأفكار وتبنيها واتخاذ المسارات الصحيحة ورقيها وبما يحقق الآمال والتطلعات حتى يخدم نفسه ومجتمعه فانه سيكون ضحية لتك الإعلانات المثيرة في تحاول أن تملأ ذهن الإنسان بالصور تعزز إلا صفات الاستسلام والخضوع المثيرة الفارغة من أي معنى، والتي لا تعزز إلا صفات الاستسلام والخضوع والنذل وبالتالي تحقق لديه أقسى ألوان كما يعبر علماء النفس.

إن من أهم مخاطر الضياع الفكري هو الإحساس بعدم الانتماء، فان مشاعر الغربة والوحشة والانسلاخ والتي توحي للفرد بالغربة في وطنه إنما تتأتى من خلال ذلك الفراغ الثقافي الذي يبعد الإنسان عن هوية أمته، وتصيره تائها يبحث عن موطن وملجأ يرجع إليه ليجد مشاعر الأمن وحرارة الانتماء كالطفل الصغير الدي لا يرتاح إلا في أحضان والديه،

## اللغة العربية

ورد في المعاجم اللغوية أن الأسديقال له أبو الحرث، وللضبع أم عامر، وللثعلب أبو الحصين، وللنمر أبو عون، وللذئب أبو جعدة، وللكلب أبو ناصح، وللبغل أبو الأثقال، وللحمار أبو زياد.

ويقال للديك أبو يقظان، وللهرة أم خداش، وللبطة أم حفصة، وللفأرة أم فاسد، وللخنفساء أم سالم، وللدينار أبو الفضل وأبو الحسن بضم الحاء وسكون السين، وللدرهم أبو كبر وأبو صالح، وللخبز أبو جابر، وللملح أبو صابر، وللبقل أبو جميل، وللحم أبو الخصيب، وللأرز أبو لؤلؤة، وللجبن أبو مسافر.



والكثير من شبابنا صاروا بسبب ثقافتهم الضحلة ووعيهم السقيم صحية للإغراءات العالمية فتجدهم ولا هم لهم إلا السفر خارج أوطانهم وما ذلك إلا لقلة شعورهم بالانتماء إلى هذه الأمة.

إن إرهاصات هذا الجانب كبيرة وكثيرة لا يمكن الوقوف عليها في هذه العجالة، ولكن يمكن لنا إن نحد من تداعياتها بتوعية الشباب المتطلع إلى المستقبل بان نعرفه بماضي الأمة وحاضرها وعوامل نهضتها وأن نؤصل فيه مشاعر الانتماء والمواطنة ليكون قادراً على الصمود أمام كل التيارات المتغربة الطارئة على واقعنا وليكون إنساناً رسالياً.

٣. الانحلال الخلقي: إن الحملة الغربية المادية ضد الأديان وخاصة الإسلام لا يمكن حملها إلا أنها ردة حضارية ضد القيم والمبادئ والأخلاق، التي يحاول الغرب أن ينسلخ منها حتى يسهل عليه كل الأمور النفعية الخاصة التي لا تعترف بأحد أمام أطماع وشهوات الذات.

إن الاستسلام لأجهزة الإعلام الحالية من تلفاز وانترنت ومجلة وجريدة مع فراغ معرفي لا يكون رصيداً يرجع إليه الإنسان لدى الحاجة تفرز مخاطر متنوعة، فالعالم اليوم يعاني أزمة في فهم حقيقة وجوده فهو في تسابق مع الزمن من اجل أن يلتذ ويمرح بلا التفاف إلى العواقب التي تترتب على النفس والآخرين، فالمهم لدى الإنسان المعاصر من المنظور الغربي أن يقضي أكثر عمره بعيداً عن القلق والتوتر حتى لو كان ذلك بالارتماس في مستنقع الرذيلة والمفاسد والانحلال الخلقي.

وهنا علينا أن نتنبه إلى أن بعض تلك المؤسسات (العظمى) ذات أكبر رؤوس

الأموال التي تهيمن على أسس التجارة والإعلام والثقافة في العالم المعاصر تستخدم من أجل زيادة الربح والإنتاج، فالمعادلة لديها كيف نكسب الأموال؟ حتى لو كان على حساب الإنسان نفسه وهذا ما لا يلتفت إليه أكثر الناس إلا بعد فوات الأوان وضياع الأخوان؛ فما الأفلام الإباحية والإعلانات التجارية والسينما العالمية والمجلات الشبابية إلا صور متعددة لتلك اللعبة التي يراد بها تحفيز الغرائز والشهوات على حساب الفكر والثقافة.

فالإنسان لو هيمنت عليه قواه الشهوية لأصبح يعاني من الضياع فإنه سيخسر كل شيء، فيميل ذاتياً إلى باقي أشكال الانحراف والتي منها الجريمة بكل أنواعها وأصنافها، فالدول الغربية ـ كما نرى ونسمع ـ ترتفع فيها نسب الجرائم من القتل وسرقة واغتصاب وغيرها عن أي معدلات أخرى عند أكثر الدول تخلفاً وهمجية، فهل يتمنى أحد أن نصل إلى ما وصل إليه الغرب بعد طول معاناتنا،



## بيعة الغدير

## • المهندس: عبد الرزاق عبود

لأنَّ ولتَّي الناس من كان عارفاً

وَتاهَ خَيالُ المبدعينَ تَحيُّرا عَليكَ صُدورُ الحاسدينَ تنكُّرا وَفيكَ انطوى فِكر النّبيِّ وصُوّرا كفاكَ بهذا الشّأن عِزاً ومَفخِرا يُغذّيكَ في صنع البديع تَفكّرا وأرهَبْتَ من في العنيِّ ظُلمَاً تَجّبرا تُدَبِّرُ ما أضني سواك وكدَّرا وفيكَ يلينُ الأمرُ لوما تَعَسّرا عَليَّ أمورٌ لو أفارِقُ حيدرا إلى حيثُ تومي بالبنانِ مؤشِّرا عليِّ على أهل الهدايةِ أُمِّرا سواكَ مِراراً للعُهودِ تنكّرا إلى حَرف ذاكَ الحقِّ كان مُزوِّرا بصيراً لكلِّ الواقعاتِ مفسِّرا وأعطاكَ عَهدَ اللهِ فرضاً وأَجْهَرا على حفظ ما قالَ النبيُّ وقَرَّرا بخُـمِّ وما أبدوا هناك تعذّرا علينا ونحن الطائعون تَخيُّرا قويماً وَلَم يؤلوا الأمورَ تدبُّرا لأني أرى حُكمَ الطغاةَ تَسَوَّرا لديهم ولا عقل سديدٌ لهم يُرى تُغيَّبُ عن أمر الرعَّيةِ مُجبَرا

سَمَوْتَ فَضاقَ الوَصْفُ فيكَ وَقَصَّرا سَمَوْتَ عَلى رَغم الأنوفِ فَأُوغِرَتْ فَمَن ذا الذي فِي لَمِّ فكرِكَ يَدَّعي ولدت ببيتِ اللهِ أشرفِ بقعةٍ ترِبَّيَت في بَيتِ الحبيبِ مُحَّمدٍ وأجريتَ دُمعَ العين بالليل رهبةِ وكنتَ بكلّ الحالكات مُجّرباً وقد كُنتَ مرجواً لكلِّ عظيمة أُليسَ يقولُ الشيخ يوماً عسيرةٌ ويكفي بأنَّ الحقَّ في الكون دائرُ ألا يا أُميرَ المؤمنين وَمَن سوى لأنك نفس للرسول وأنَّما أَلا أنَّما أَنَت الوصيُّ ومن سعى لأنَّ ولتَّي الناس من كان عارفاً لذاك دعاك المصطفى في جموعهم وقد بايعوا يوم الغدير وأقسموا وَمَدّوا الأيادي الطائعاتِ مُقرّة هنيئاً أمير المؤمنين ولاية فوا أسفاً خانَ الرعيةُ والياً وإني لتعلوني الكآبة والأسى أناسٌ هُمُم واللهِ لا دين يُرتجى وأنتَ كتابُ اللهِ بالصدق ناطِقُ

## مسجد الأزهر

هو مسجد في القاهرة بناه جوهر الصقلي في سنة ٩٧٢ هـ بأمر الخليفة الفاطمي المعز لدين الله، سمي بالأزهر، إشارة إلى فاطمة الزهراء عليه الزهراء عليه المعلوم من كل صوب، يسمون طلاب العلوم من كل صوب، يسمون الأساتذة (المدرسون) فيسمون أنفسهم (خدمة العلم) وغايتهم نقل ما ورثوه من السلف في أمانة وإخلاص وبرامج العلوم في الأزهر تتناول النحو واللغة والبيان والمنطق والأدب والعلوم الدينية من علم التوحيد والفقه والحديث والتصوف وغير ذلك.

أصبح عام ١٩٣٦م جامعة تضم كليات الشريعة وأصول الدين واللغة العربية، أضيفت إليها عدة كليات بعد ١٩٦١م.

أم فاطمة الموسوي

## حنظلة.. غسيل الملائكة

كان أبو حنظلة بن عامر عدواً للإسلام والمسلمين، ومن العناصر الحاقدة على الإسلام، كما أنه كان مؤسس مسجد ضرار المشهور، وعلى العكس من أبيه كان حنظلة مسلماً حرّاً وصادقاً.

ولقد كان حنظلة في الليلة التي سبقت معركة أحد وبعد سماعه لأمر رسول الله على بالجهاد طلب أن يعفى من ذلك ليلة واحدة، ثم شوهد في اليوم التالي يتصيد المشركين في ساحة المعركة، فقد شهر سيفه بشجاعة بوجه أبي سفيان إلا أن الحظ لم يحالفه في إصابته.

ثم استشهد على أثر رمح من جهة العدو أصابه وهو في الرابعة والعشرين من عمره، فقال رسول الله عليه القد رأيت بأم عيني ملائكة تغسل حنظلة.

فسمي حنظلة بغسيل الملائكة. أبو مرتضى العزاوي

### من النباتات

اليانسون: تزهر هذه العشبة في تموز وآب، وهي من النباتات الأصيلة في شرق المتوسط. القسم الذي يجمع لأجل العقار التجاري هو الثمر إذ تقطع الرؤوس ذات البذور عندما يبدأ لونها بالتحول إلى الأصفر، وقريباً من النضوج تربط في باقات لحين أن تنضج الثهار تماماً.

لليانسون فعل مضاد لتشنج العضلات وهو طارد للسعال يستعمل باطنياً بشكل منقوع لاضطرابات المعدة والأمعاء ولإثارة الشهية.

علي الخزرجي